
83

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

چکیده 

»علوم انسانی اسلامی« ترکیبی است که برای تولید دانش علوم انسانی از منابع 

دینی و گزاره‌های ارزش��ی به‌کار می‌رود؛ این واژه موافقین و مخالفینی دارد. عده‌ای 

با تکیه بر اینکه شناخت انسان به‌عنوان محورِ این علوم از وحی و قرآن نه میّسر که 

کید دارند. در نقط��ه مقابل گروهی نیز با  لازم اس��ت، بر راهب��ریِ تولید این علوم تأ

ارائه نظریه بی‌طرفی علم و ناممکن‌بودنِ فرضیه‌سازی از گزاره‌های ارزشی، با علوم 

انس��انی اس�المی مخالف‌اند. اما حقیقت آن است که علوم انسانی با ارائه مباحث 

مختلفی پیرامون موضوعات و مس��ائل مرتبط با انس��ان و س��احت‌های وجودی او 

چ��ون: مبدأ آفرینش، مس��یر و مقص��د، فرجام جهان و نظایر آن‌ها، اصول اساس��ی 

حکمران��ی و ارزش‌ه��ای جوامع را تعیین می‌کنند. به همی��ن علت اگر این علوم بر 

مبانی سکولاریس��تی پایه‌گذاری ش��ود، خروجی بس��یار متفاوتی ب��ا مبانی دینی و 

 در کنار »الگوی اسلامی-
ً
ارزش��ی خواهد داش��ت. از س��وی دیگر بحثی که غالبا

ایرانی پیش��رفت« مطرح می‌ش��ود، مدیریت تحول علوم انسانی و حرکت به‌سمت 

تولید علوم انس��انی اسلامی اس��ت. الگوهای متفاوتی برای تحول ارائه شده است 

غلامرضا گودرزی

دانشیار دانشگاه امام صادق )ع(

اولویت‌بندی الزامات مدیریت تحول علوم انسانی مبتنی بر 
مدیریت راهبردی اسلامی و ایرانی

rgodarzi@yahoo.com

یخ پذیرش:1394/12/22 | یافت:1394/7/15 | تار یخ در  | تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             1 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

84

 الگوهای کلان و مفهومی هس��تند؛ و از منظر راهبردی به مدلی عملیاتی 
ً
که عمدتا

و دقی��ق برای اجرای طرح تحول نیاز اس��ت. ل��ذا مقاله حاضر با بررس��ی موضوع 

کید ب��ر فرض‌های بنیادی��نِ مدل »مدیری��ت راهبردی  علوم انس��انی اس�المی با تأ

موعودگرا« )که یک مدل مدیریت راهبردی اسلامی و ایرانی است(، به شناسایی و 

اولویت‌بندی الزامات مدیریت تحول علوم انسانی پرداخته است.

کلیدواژه‌ها: علوم انس��انی اسلامی، مدیریت تحول، الگوی اسلامی و ایرانی 

پیشرفت، مدیریت راهبردی موعودگرا.

مقدمه

تولید علوم انس��انی اس�المی مبتنی بر اندیش��ه‌های وحیانی یکی از دغدغه‌های اصلی حضرت 

ام��ام خمین��ی ره و مقام معظم رهبری )مدظله‌العالی( بوده اس��ت. از جمل��ه اصلی‌ترین محتواهای 

موج��ود در کلام رهب��ری این موارد هس��تند: توجه به توانمندی‌ها، چالش‌ه��ا و فرصت‌های فراروی 

جمهوری اس�المی و انقلاب اس�المی، ضرورت حرکت به سمت ایجاد تمدن نوین اسلامی مبتنی 

بر علم، دانایی، معنویت، عدالت، قدرت درونی و آرمان‌های الهی، دعوت جامعه علمی به تفکر، 

آموخت��ن، ن��وآوری و طراحی مدل‌های علمی کاربردی و تعمیق مبانی اندیش��ه‌ای اس�الم ناب. این 

کیدات در حوزه علوم انس��انی اس�المی بیشتر و حس��اس‌تر نیز است. زیرا این حوزه دانشی ضمن  تأ

آنکه در ادارۀ امور کلان و اصلی کش��ور تأثیرگذار اس��ت، در س��اخت مبانی تفکر، فرهنگ، س��بک 

حُد 
ُ
زندگی و آینده یک ملت نیز اثرگذار اس��ت؛ و به همین اعتبار، به تعبیری علوم انس��انی را تنگه ا

انقلاب اسلامی نیز می‌دانند )خندان، 1388(.

برای آنکه بتوان درباره یک بحث علمی قضاوت مناسبی داشت، باید پیرامون مفاهیم، تعاریف 

و ادبیاتش فهم مش��ترکی داش��ت. گاهی مردم ع��ادی و حتی خواص واژگانی را بی��ان می‌کنند که از 

معنای دقیق آن اطلاعی ندارند. این مش��کل جایی حاد می‌شود که واژگان با هم ارتباط و تعامل نیز 

داش��ته باش��ند. به تعبیر یکی از نویس��ندگان، مردم فکر می‌کنند چون معنی عدد یک را می‌دانند و از 

 باید معنای عدد دو را نیز بدانند. اما فراموش می‌کنند که 
ً
آنجا که یک و یک، برابر دو می‌شود، الزاما

معنی حرفِ »وَ« را نیز باید بفهمند )مدوز، 1392: ص41(.

از ای��ن‌رو در هر مقاله‌ای بیان مس��ئله و ادبی��ات تحقیق هم به فه��م واژگان کمک می‌کند و هم 

باعث دس��ت‌یابی به فهمی مشترک می‌گردد. در این راس��تا در ادامه، پس از تبیین مسئله و ضرورت 

آن، مفاهی��م اصلی چون »علم دینی«، »علوم انس��انی اس�المی«، »مکات��ب مدیریت راهبردی« و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             2 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


85

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

»الگوی اسلامی و ایرانی پیشرفت«، ارائه شده است.

 

بیان مسئله و ضرورت آن

برای تبیین دقیق مسئله این مقاله، باید چند مقدمه را متذکر شد. فرهنگ در هر کشوری از جمله 

پایه‌ای‌ترین مباحث و زیرساخت‌های فکری، اجتماعی و روانی است. زیرا فکر و اندیشه، تعاملات 

اجتماع��ی و نظام‌های ارتباطی و در نهایت آرامش روان و روح انس��ان، می‌تواند بر اس��اس فرهنگ 

س��امان یابد. حساس��یت این نکته در نظام‌هایی که س��اختار خود را مبتنی بر نگرش فرهنگی ش��کل 

 بر پایه نگرش‌های سیاسی 
ً
داده باش��ند، بیشتر از نظام‌هایی است که سیستم و ساختارش��ان را صرفا

یا کودتا خلق کرده و رش��د داده‌اند. در انقلاب اس�المی که مبانی فرهنگ��ی و اعتقادی اصالت دارد 

و اس��اس شکل‌گیری نظام جمهوری اس�المی با هدف تحوّل فرهنگی از یک نگاه منفعل، غرب‌زده 

و وابس��ته به س��مت رویکردی فعال، وحی‌محور و مستقل شکل گرفته اس��ت، ارتباط بین فرهنگ و 

زیرس��اخت‌های علمی و عملی تقویت ش��ده اس��ت و همگان در برابر آن فرهنگ مس��ئول‌اند. مقام 

معظ��م رهب��ری )مدظله‌العالی( در تاری��خ 1380/9/26 می‌فرمایند: »فرهنگ مثل توری اس��ت که 

ماهی‌ه��ا بدون اینکه خودش��ان بدانند در داخ��ل این تور دارند حرکت می‌کنند و به س��متی هدایت 

می‌شوند؛ دولت و مجموعه حکومت نمی‌تواند خود را از این موضوع برکنار بدارد و بگوید بالاخره 

فرهنگی وجود دارد. نه، ما مسئولیت داریم این فرهنگ را بشناسیم، اگر ناصواب است آن را تصحیح 

کنیم، اگر ضعیف اس��ت، آن را تقویت کنیم، اگر در آن نفوذی هس��ت دس��ت نفوذی را قطع کنیم.« 

)ناظمی اردکانی، 1385: ص21(.

از س��وی دیگ��ر با توجه ب��ه ماهیت و جای��گاه علوم انس��انی در اداره فک��ری و اجرایی جامعه و 

به‌خص��وص پیش��رفت و توس��عۀ آن، اگر به نحوۀ ش��کل‌گیری و تعاملات درون��ی و برونی این علوم 

در قالب و بس��تر تمدن غرب انتقاداتی وارد اس��ت، که هس��ت، باید برای پیش��رفت، حداقل در دو 

جنب��ه، »تحوّل« و »تغییر« ایجاد کرد. اول در نوع نگرش به مبدأ آفرینش؛ زیرا با ش��ناخت درس��ت 

از »»خداوند« اس��ت که مبدأ، مس��یر و مقصد انس��ان مش��خص می‌ش��ود و »انس��ان« که موضوع 

علوم انس��انی و »جامعه«، که نقطۀ کانونی پیش��رفت هس��تند، درک می‌ش��وند. مق��ام معظم رهبری 

)مدظله‌العالی( معتقدند که: »اولین مس��ئله‌ای که باید در نظر گرفته شود، مسئله مبدأ است، مسئله 

توحید است... اگر مسئله مبدأ حل شد، بسیاری از مسائل حل خواهد شد.« )۱۳۸۹/9/10(. 

اما نکته دوم در نوع نگاه به تحول؛ برخی از افراد به‌طور محسوسی با تحول مخالف‌اند؛ برخی 

نی��ز بی‌محاب��ا ب��ه دنبال تحول‌اند و ای��ن تفریط و افراط ه��ر دو به اصل تحول لطم��ه می‌زند. در این 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             3 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

86

خصوص نیز معظم‌له اشاره لطیفی دارند و می‌فرمایند: »تحول، سنت الهی است در زندگی بشر. با 

او سینه‌به‌س��ینه نباید شد. از او استقبال باید کرد. باید تحول را مدیریت کرد، تا به پیشرفت بینجامد. 

جامعه را پیش ببرد.« )۱۳۸۹/9/10(. 

: علوم 
ً
مس��ئله دیگری که برای فهم پیشرفت موضوعیت دارد، ضرورت »تولید« و »تدوین« اولا

: مدل‌های کاربردی بومی و مبتنی بر این علوم است. اما چرا علوم انسانی 
ً
انس��انی اس�المی، و ثانیا

رایج و مدل‌های جهانی و برگرفته از این مبانی کافی نیس��ت؟ پیرامون این بحث مقام معظم رهبری 

 با الگوهای 
ً
)مدظله‌العالی( معتقدند: »این طلسم که کسی تصور کند که پیشرفت کشور باید لزوما

 خطرناکی برای کش��ور اس��ت. الگوهای غربی با ش��رایط 
ً
غرب��ی انج��ام بگیرد، این وضعیت کاملا

خودش��ان، با مبانی ذهنی خودشان، با اصول خودشان شکل پیدا کرده، به‌علاوه ناموفق بوده« )25/ 

.)1386 /2

باید عنایت داش��ت که در طول دوره ش��کل‌گیری »مدیریت راهبردی«، اندیش��مندان این حوزه 

مکاتب و رویکردهای گوناگونی را مطرح کرده‌اند و در قالب این مکاتب مدل‌های عملیاتی تدوین، 

اس��تقرار و ارزیابی راهبردها را معرف��ی نموده‌اند. اما در نگاه مدیریت، الگوی پیش��رفت با تفکرات 

راهبردی جامعه و مدل‌های مدیریت راهبردی مطرح در آن، مرتبط است. به بیان دیگر مدل پیشرفت 

در هر کشوری و به‌طور خاص الگوی پیشرفت در ایران به‌شدت با نظام مدیریت راهبردی آن مرتبط 

 اجرا و استقرار الگوی پیشرفت، نظام مدیریت و 
ِ

است؛ یعنی هم در اصول و پایه‌ها، و هم در سطح

به‌ویژه مدیریت راهبردی، ارتباط متقابلی دارند. به‌طوری که مدیریتی که فاقد مبانی متکی بر الگوی 

پیش��رفت باش��د در عرصه عمل ناکارآمد اس��ت و الگویی که مس��تظهر به مدیریتی قوی و هدفمند 

نباشد نیز اثربخش نخواهد بود. البته مدیریت راهبردی جامعه و سیاست‌گذاری عمومی آن به‌شدت 

گاهانه  گاهانه یا ناآ تحت تأثیر »مبانی آینده‌نگری« است. از آن‌جا که نگرش انسان به آینده جهان، آ

منج��ر به تأثیرگذاری بر تصمیمات کنونی اس��ت، لذا طراحی الگوی مدیری��ت راهبردی جامعه که 

مرتبط با الگوی پیش��رفت باش��د، نظیر مدل تصمیم‌گیری راهبردی، به‌خصوص در سطح ملی، باید 

مبتنی بر اصول آینده‌نگری مش��خص و صحیح باشد؛ در غیر این صورت، منجر به اخذ تصمیمات 

راهبردی بر مبنای تحلیل‌ها و تمایلات دیگر آینده‌س��ازان و بازی در زمین ایش��ان، طبق قواعد بازی 

آن‌ها خواهد ش��د )گودرزی، 1389(. از س��وی دیگر در اندیشه اسلامی، پیشرفت، در ابعاد دنیوی 

و اخروی حادث می‌ش��ود و در آن تمامی انس��ان‌ها باید برای تحقق جامعۀ منتظران واقعی و رسیدن 

ب��ه مدینه فاضلۀ مهدوی تلاش نماین��د. به بیان دیگر در چنین رویکردی هدف از خلقت انس��ان‌ها 

و بعثت انبیا و مجاهدت امامان علیهم‌الس�الم محقق خواهد ش��د؛ که تحق��ق عدالت حداکثری و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             4 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


87

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

الهی در سطح عالم است. لذا مفهوم پیشرفت به‌شدت با آموزه‌های ادیان گره خورده و چنین هدفی 

نیازمند داشتن الگو و نقشه راهی منحصربه‌فرد است. 

ب��ا توجه به این مقدمات، در این مقاله ضمن بررس��ی موضوع تحول علوم انس��انی اس�المی با 

استفاده از مؤلفه‌های اصلی و محورهای کانونی مدل مدیریت راهبردی اسلامی و ایرانی، که مبتنی 

بر اندیش��ه ناب مهدویت و انتظار است )و به اختصار مدیریت راهبردی موعودگرا نامیده می‌شود(، 

الزام��ات مغزافزاری، نرم‌افزاری و س��خت‌افزاری مدیریت تحول علوم انس��انی احصا، و با اس��تفاده 

از مدل‌های تصمیم‌گیریِ چندمعیاره، اولویت‌بندی ش��ده‌اند. ب��ا عنایت به مجموع نکات فوق و در 

جمع‌بندی، مهم‌ترین دلایل و ضرورت‌های پرداختن به موضوع را می‌توان در نکات ذیل برشمرد:

کیدات رهبری بر ضرورت تحول علوم انس��انی و اس��تخراج مبانی این علوم از آموزه‌های  : تأ
ً
اولا

دینی؛

: توجه به رسالت زمینه‌سازی، که از سوی بنیان‌گذار انقلاب اسلامی برای نظام تدوین شده 
ً
ثانیا

است و لزوم ورود مبانی این نگاه در مدل‌های راهبردی؛ 

: اتکا ب��ر مدل‌های غیربوم��ی به‌خصوص در حوزه راهب��ردی چه در مرحل��ه تدوین و چه 
ً
ثالث��ا

س��ایر مراحل، ع�الوه بر امکان تعارض با اص��ول و ابعاد راهبردی الگوی اس�المی و ایرانی، باعث 

‌بی‌انس��جامی در راهبردهای بخش��ی یا ملی می‌گردد. لذا طراحی و تدوین مدلی متناسب با الگوی 

اسلامی و ایرانی پیشرفت، مبتنی بر آموزه‌های وحیانی، ضروری است.

علوم اجتماعی و علوم انسانی 

یک��ی از مباحث جذاب، قدیمی و مناقش��ه‌آمیز در باب علم، بحث »طبقه‌بندی علوم« اس��ت. 

 
ً
ه اس��ت. اصولا

ّ
به‌نوع��ی در ای��ن بحث ضمن تفکیک بین علوم، فهم ارتباط بین آن‌ها نیز محل مداق

منظ��ور از طبقه‌بن��دی علوم آن اس��ت که روابط و سلس��له‌مراتب آن‌ها را نش��ان داد و وحدت اصلی 

عل��م را برقرار س��اخت )فاضل‌نیا، 1356: ص5(. برخی دیگر نی��ز طبقه‌بندی علوم را تلاش مبنایی 

به‌منظور س��طح‌بندی و درجه‌بندی علوم تحت نس��بت‌های مش��خص دانس��ته‌اند، که می‌توان از آن 

ب��ه ایجاد یک س��اختار منطق��ی برای علوم نیز تعبیر ک��رد )غلامی، 1393(. نکته مهم آن اس��ت که 

هدف اساسی طبقه‌بندی علوم، مجزاساختن آن‌ها از یکدیگر نیست، بلکه هدف، تشخیص قلمرو، 

: از مغالطه و 
ً
روابط و همبس��تگی آن‌ها با یکدیگر اس��ت. با داش��تن چنین تصویری اس��ت که اولا

: امکان 
ً
: در ذهن انسان نظم خاصی مستقر می‌گردد؛ ثالثا

ً
لغزش‌های علم جلوگیری می‌ش��ود؛ ثانیا

بهره‌گیری از دانش و محصولات آن میسّر خواهد شد. در طول تاریخ علم، »طبقات« متعددی برای 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             5 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

88

علوم اس��تفاده شده است. این طبقات بر اساس ملاک‌های گوناگونی صورت گرفته است. بر اساس 

مطالع��ات محقق در منابع متعددِ مرتبط با موضوع طبقه‌بندی علوم و از خلال انواع دس��ته‌بندی‌ها، 

نمودارها و اش��کالی که در این زمینه موجود است، محصول طبقه‌بندی‌های گوناگون در جدول )1( 

آمده است. 

جدول)1( انواع طبقه‌بندی‌های علوم

انواع طبقاتملاکردیف

1
موضوع )توسط فلاسفه یونان 

قدیم(
حقیقی )شامل: فلسفه نظری و فلسفه عملی( / اعتباری

2
موضوع )توسط اندیشمندان 

مسلمان(
حقیقی )شامل: حکمت نظری و حکمت عملی( / 

اعتباریات

جهانی / عقلانیموضوع )توسط آمپر(3

4
ترتیب تاریخی )توسط 

آگوست کنت(
ریاضی/ ریاضی و فیزیکی / فیزیکی و شیمی / زیستی/ 

روان‌شناسی/ جامعه‌شناسی

حافظه )تاریخ( / تخیّل )شعر( / عقل )فلسفه(قوای ذهنی )توسط بیکن(5

6
طبیعت )قوای حسی و عوامل 

فراحسی( 
طبیعی )تجربی، عقلی، تاریخی، شهودی( / غیرطبیعی 

)وحیانی، فراشناختی(

انتزاعی / نیمه‌انتزاعی / عینیعینیت )اسپنسر(7

غایت8
نظری و عملی / اصالی و آلی / معرفتی و مهارتی / توصیفی 

و توصیه‌ای

علوم طبیعی و مادی / علوم الهی / علوم انسانیحیطه‌های شناختی و معرفتی9

10
 طبقات علوم در دو دسته 
)مانند غزالی، ابن ندیم و 

فدایی(

علم دنیا و علم آخرت / علم دین و علم دنیا / علم ادیان و 
علم ابدان / علم اوائل و علم اواخر / فرض عین و فرض 
کفایت / علم عقلی و علم نقلی / تقسیم‌بندی دودویی 

جهانی

11
طبقات علوم در سه دسته 

)مانند کندی(
علم اعلی یا ربوبی / علم اوسط یا ریاضی / علم اسفل یا 

طبیعی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             6 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


89

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

12
طبقات علوم در چهار دسته 

)خوارزمی(
علوم عربی / علوم غیرعربی / علوم عرفی / علوم دخیل

طبقات علوم در چهار دسته13
فقه برای ادیان / پزشکی برای ابدان / ستاره‌شناسی برای ازمان 

/ نحو برای زبان

14
طبقات علوم در پنج دسته 

)ملاصدرا(
 مطلق علوم / علم گفتارها / علم کردارها / علم اندیشه‌ها / 

علم آخرت

15
طبقات علوم در شش دسته 

)فارابی(
لسان / منطق / ریاضیات / طبیعی / الهی / دانش مدنی

16
طبقات علوم در هفت دسته 

)ابن‌حزم اندلسی(
خط / نحو / حساب / منطق / علوم طبیعی / اخبار / کلام

17
طبقات علوم در هفت دسته 

)قلقشندی(
 ادبیات / علوم شرعی / علوم طبیعی / علم هندسه / هیئت / 

ارتماطیقی / اصول عملیه

امام خمینی ره18
 علمی که به کمالات عقلی و وظایف روحی مربوط است / 
علمی که درباره اعمال قلبیه و وظایف آن است / علمی که 

راجع به اعمال قلبیه و وظایف نشئه ظاهری نفس است

19
طبقات علوم در ده دسته 

)بریتانیکا(
ماده و انرژی / زمین / حیات روی زمین / زندگی انسان / 

جامعه انسانی / هنر / فناوری / مذهب/ تاریخ / علوم جهان

کتابخانه‌ای )دیویی(20
اطلاعات کلی / فلسفه / دین و مذهب / علوم اجتماعی 
/ زبان‌شناسی / علوم مطلق / علوم عملی / هنرهای زیبا / 

ادبیات / تاریخ و جغرافیا

سایر طبقه‌بندی‌ها نظیر: کارهای ابوریحان بیرونی، حسین نصر و...21

ش��ایان ذکر اس��ت که وجود تنوع و تکثر طبقه‌های علوم، نش��ان از جهت‌من��دی آن‌ها نیز دارد. 

به‌عبارت دیگر نقطۀ عزیمت عالمان، محققان و دانش��مندان در ورود به بحث طبقه علوم، یکس��ان 

نیس��ت. از س��وی دیگر جهان‌بینی با طبقه‌بندی، لازم و ملزوم یکدیگرن��د. به این معنی که از طریق 

طبقه‌بندی می‌توان به نوع نگاه واضع آن پی برد و برعکس، نوع نگاه به جهان نیز خود نشان می‌دهد 

که چگونه باید طبقه‌بندی کرد. بنابراین طبقه‌بندی‌های پیشرفته، خود به‌نوعی متأثر از بینش علمی و 

فلسفی عصر و زمان پدیدآورندگان آن است و این امر محققین را برای فهمِ اعتقاد و اندیشه واضعان 

آن ی��اری می‌کن��د و بیان‌گر حرفه و علاقه‌ای اس��ت که این گ��روه به موضوع ی��ا موضوعات خاصی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             7 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

90

داشته‌اند. یکی از مهم‌ترین جلوه‌های این نوع نگاه را در بحث سرشاخه‌های علوم باید دید )فدایی، 

.)1380

حال لازم است تا با عنایت به نکاتی که در باب طبقه‌بندی علوم بیان شد، نگاهی به معنای علوم 

اجتماعی و علوم انس��انی داشته باشیم. در خصوص تعاریف علوم اجتماعی و علوم انسانی گزاره‌ها 

و دیدگاه‌های متعددی وجود دارد. اما به‌طور کلی علوم اجتماعی با دانش جامعه و جهان اجتماعی 

مواجه‌اند و بر مطالعه پدیده‌های س��اخت‌یافته اجتماعی، چگونگی ارتباط آن‌ها با یکدیگر، ساختار 

جامعه و فعالیت اعضای آن متمرکزند )شومیکر، 1387: ص15(. برخی از اندیشمندان در تعریف 

علوم اجتماعی به »علوم رش��دیافته« اش��اره می‌کنند. به‌عنوان نمونه یکی از جامعه‌شناسان، راجع به 

تفاوت میان علوم رش��دیافته‌تر و علوم دیگر به‌خصوص جامعه‌شناس��ی به این نکته اشاره کرده است 

که، بین جامعه‌شناس��ی و س��ایر علومِ رشدیافته‌تر تفاوتی وجود دارد، مبتنی بر قرن‌ها پژوهش علمیِ 

انباشت‌شده )مرتن، 1957: ص87(.

از س��وی دیگر علوم انس��انی ارتباط تنگاتنگی با مفهوم انس��ان دارد و در یک طبقه‌بندی کلی به 

علوم جامعه‌شناس��ی تا علوم انسان‌شناس��ی و علوم مدیریتی تقس��یم می‌ش��ود. در علوم مدیریتی از 

چگونگی تنظیم روابط انس��ان‌ها ب��ا جامعه و روابط اجتماعی با هم، بحث می‌ش��ود. در واقع علوم 

مدیریتی تابع تعریف از انس��ان اس��ت و تعریف از انس��ان هم در یک نظام ولایت و توّلی به دس��ت 

می‌آید و در یک بس��تر اجتماعی متولد می‌ش��ود. البته این نظام ولایت اجتماعی ریشه‌ای در ولایت 

و توّلی تاریخی دارد که ضامن اس��تمرار نظام اجتماعی و به تعبیری اس��تمرار جامعه در بس��تر تاریخ 

است )رضوی،‌ 1392: ص441(.

در این خصوص یکی از دانشمندان معتقد است که علوم انسانی عبارت است از: سلسله‌ای از 

ق علم، با اندیشه سروکار دارد نه خودِ 
َ
علوم که با اندیش��ۀ انس��ان س��روکار دارد؛ به این معنی که متعل

علم به‌معنایِ ش��ناختن؛ و این علوم می‌توانند در س��اختن انس��ان و تکامل معنوی و روحی او نقشی 

داش��ته باش��ند و از این جهت، با هدف انبی��ا و تعالیم آن‌ها ارتباط پیدا می‌کنن��د؛ زیرا هدف انبیا نیز 

ساختن انسان بوده است )مصباح یزدی، 1361: ص197(.

نکته دیگری که برخی از اندیش��مندان ابراز می‌کنند آن است که معنای علوم اجتماعی با مفهوم 

»شناخت اجتماعی« مرتبط است. شناخت اجتماعی، هرگونه معرفتی در باب جامعه انسانی است 

که در قالب »فلس��فه اجتماعی«، »اندیش��ه اجتماعی«، »علوم اجتماعی« یا علم »سیاست‌گذاری 

اجتماع��ی« عرض��ه می‌ش��ود. می‌توان چارچ��وب ش��ناخت اجتماعی را متش��کل از چه��ار حوزۀ 

به‌هم‌پیوس��ته و درهم‌تأثیرگ��ذار، مطابق ش��کل )1( تلقی ک��رد )بس��تانی، 1390: ص6(. منطبق با 

»رویکرد پوزیتیویس��تی«، علوم اجتماعی به حوزه دوم یعنی »دانش توصیفی« تعلق دارند. در برابر 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             8 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


91

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

این رویکرد، برخی از مکاتب مانند »مارکسیس��م«، قلمروی علوم اجتماعی را به حوزه س��وم یعنی 

»دانش انتقادی« نیز گسترش دادند. در حوزه چهارم یعنی »دانش هنجاری« نیز برخی از رویکردها 

مانن��د اقتصاد اس�المی و مدیریت اس�المی با رویکرد هنج��اری دیده می‌ش��وند. بنابراین برخلاف 

دیدگاه پوزیتیویستی، می‌توان علوم اجتماعی را در معنایی وسیع به‌کار برد. 

 (1 )

 شناخت  فراتجربی

(2 )

 دانش توصیفی و تبیینی

(4 )

 دانش هنجاری

(3 )

 دانش انتقادی

)1(
شناخت  فراتجربی

)2(
دانش توصیفی و تبیینی

)3(
دانش انتقـــادی

)4(
دانش هنجــــاری

شکل)1( چارچوب شناخت اجتماعی

علم دینی 

 
ً
موض��وع »عل��م دینی« موض��وع مهم و قابل مناقش��ه‌ای اس��ت و البته چون این مقاله مس��تقیما

ب��دان نمی‌پردازد، لذا به‌دنبال تفضیلِ پیرامونِ آن نیز نخواهد بود. اما لازم اس��ت تا حداقل برخی از 

دیدگاه‌های مهم و موضوعات اساس��یِ این حوزه را مطرح نم��ود و محقق نیز موضع خود را در برابر 

آن‌ها مشخص نماید. اصلی‌ترین دیدگاه‌های مرتبط در این حوزه در جدول )2( مشخص شده‌اند.

جدول)2( رویکردهای مهم علم دینی )گودرزی، 1393: ص103(

تمرکز اصلی و شرح مختصر رویکردرویکردردیف

استنباطی1
دین‌شناسی دایره‌المعارفی: اصول کلی همۀ علوم در دین است و باید آن‌ها را 

استنباط و استخراج نمود.

2
تهذیبی و 
تکمیلی 

پیراستگی علوم موجود: بر اساس اندیشه اسلامی باید به حذف نکات منفی 
علوم و تکمیل آن‌ها پرداخت.

تأسیسی3
گزیده‌گویی دین: بخشی از اندیشه اسلامی به‌منزله پشتوانه متافیزیکی برای 

تحقیق در فرضیه‌های علمی علوم انسانی قرار دارد. 

حداقلی4
طرح کاربردهای خاص و محدود برای علم دینی که به نظریات فردمحور، 

هدف‌محور، مسئله‌محور و موضوع‌محور تقسیم می‌شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             9 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

92

در مقایسه با رویکرد حداقلی دامنه وسیع‌تری را برای دین قائل است.میانی5

حداکثری6
 اصالت روش تجربی به معنای معیار نهایی داوری نظریات زیر سؤال 

ً
عمدتا

رفته است و از روش‌های تعقلی و وحیانی در کنار روش تجربی بهره‌ برده 
می‌شود.

البته باید عنایت داشت به علت نوع نگاه متفاوت به علم و دین در اسلام با ادیان دیگر )البته به 

دلیل تحریف آن‌ها(، موضوع تضاد علم و دین در مکتب ناب اس�الم مطرح نیس��ت؛ اما تحت تأثیر 

دانش��مندان غیراس�المی، در میان دانشمندان مس��لمان نیز بحث علم دینی ارائه شده است. دلیلِ بر 

م و ده‌ها موضوع مشابه در حیطه 
ّ
این مدعا آن است که اسلام همواره بر علم، عالم، علم‌آموزی، متعل

کید داشته و حتی طلب آن را »فریضه« دانسته است؛ پس چگونه ممکن است که بین  علم و تفکر تأ

علم و دین تضاد بداند. اما اگر دینی تحریف شد و در آن کلیسا »در برابر« دانشمندان قرار گرفت و 

هر نظریۀ علمی در دادگاه‌های تفتیش عقاید محکوم به طرد ش��د، آن‌وقت اس��ت که تعارض و تضاد 

مطرح می‌ش��ود؛ چون در چنان دیدگاهی عقل در برابر وحی قرار داده ش��ده اس��ت. اما همان‌طورکه 

 در تعالیم اسلامی تضادی بین دین و علم نمی‌توان یافت، چون تضادی بین وحی و 
ً
بیان شد اصولا

عقل نیست. باید توجه داشت که وحی بدون عقل و عقل بدون علم، در هدایت بشر کافی نیست و 

خداوند این‌ها را با هم و در کنار هم قرار داده است )مهدوی کنی، 1390: ص29(. 

کی��د دارند و از س��وی دیگر برخی از   مکاتب��ی ک��ه وحی را منکر می‌ش��وند و بر عقل تأ
ً
 اص��ولا

تفکرات افراطی و تکفیری که عقل را منکر می‌ش��وند، هر دو محکوم به شکس��ت‌اند. لذا اهمیتی که 

اسلام برای وحی، عقل و تفکر قائل است، در کمتر مکتبی می‌شود دید. بسنده‌کردن به یکی از این 

موارد و غفلت از دیگری، از مصیبت‌های بزرگی اس��ت که جهان امروز بدان گرفتار اس��ت. به تعبیر 

یکی از محققان، »موحّد« به تصور اینکه به وحی متمسک است و وحی بالاتر از عقل است، عقل 

را رها کرده، لذا از وحی هم کمترین اس��تفاده را برده اس��ت. اما »کافر« با وجود نفی وحی، در حد 

توان از عقل استفاده برده است )نقی‌پورفر، 1382: ص22(.

البته وقتی بحث از رابطۀ علم و دین مطرح است باید توجه داشت که از بروز چهار گونه التقاط 

: التقاط ایدئولوژیک، ناش��ی از تمایل به آمیختن گزاره‌ه��ای وحیانی با گزاره‌های 
ً
پرهی��ز نم��ود؛ اولا

: التقاط در عمل و تجربه، ناشی از تمایل به آمیختن گزاره‌های وحیانی با گزاره‌های 
ً
ایدئولوژیک؛ ثانیا

: التقاط علمی و ادبی، ناش��ی از تمایل به آمیختن گزاره‌های 
ً
حاصل از تجربه و اقدام ش��خصی؛ ثالثا

: التقاط دنیازدگی، ناشی از توجه افراطی 
ً
وحیانی با گزاره‌های علمی نامطمئن یا حتی مطمئن؛ رابعا

به دنیا و غرق‌ش��دن در آن )پورعزت، 1392: ص40(. برای پرهیز از این التقاط‌ها باید توجه دقیقی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            10 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


93

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

به مفهوم علم، دین و به‌خصوص الزامات مطالعات مرتبط با هر حوزه داشت. 

ح��ال با عنایت به این نکته، س��ؤال مهم آن اس��ت که علم چیس��ت؟ ش��اید این س��ؤال یکی از 

کلیدی‌تری��ن س��ؤالات در باب علم دینی اس��ت. هر فردی بر اس��اس بینش خ��ود، ادراکی از علم و 

ش��به‌علم دارد. ولی علیرغم تفاوت این ادراکات، آنچه مهم اس��ت، اهمیت روزافزون و مشهود علم 

و دس��تاوردهای آن در حوزه زندگی بش��ری و س��بک زندگی اس��ت. برای آنکه مفهوم علم درک شود 

می‌توان آن را نهادی اجتماعی دانس��ت که وظیفه تولید احکام و نظریه‌های درس��ت درباره جهان را 

دارد، که منطبق با واقع یا به لحاظ تجربی و عملی کارآمد و قابل‌اتکا باش��د )ش��یخ‌رضایی، 1392: 

ص8(. ام��ا آی��ا برای ادارۀ جامع��ه و زندگی مادی و معن��وی، علم که مبتنی بر عقل اس��ت، کفایت 

می‌کند یا اتکای صرف به منبع وحی برای س��امان‌دادن به امور دین و دنیا کافی اس��ت؟ به بیان دیگر 

رابطه بین علم، عقل، وحی و نقل چیست؟ 

اگر برای تبیین نقش تعقل از قرآن کریم بهره گرفته ش��ود آیات متعددی دیده خواهد ش��د. برای 

: به حرف حق اعتنا نکردند و 
ً
نمونه در بیان علت جهنمی‌شدن افراد به دو علت اشاره می‌شود.1 اولا

: عقلشان را به کار نینداختند )نقی‌پورفر، 1382: ص24(. 
ً
گوش دل نسپردند؛ ثانیا

از نظر اس��تاد جوادی آملی علم، سه مقطع را پشت سر گذاشته است؛ اول: »کشف حقیقت«، 

دوم: »محدودش��دن به روش‌های تجربی و حس��ی«، و س��وم: »کاربردی‌ش��دن«. ل��ذا علم چیزی 

تلقی ش��د که مش��کلی را حل کند. اما علم به هر معنایی که تفسیر ش��ود، می‌تواند دینی باشد. زیرا 

کش��ف حقایق که همان علم اس��ت، چهار راه دارد و اعلی راه، وحی است و مقابل ندارد. بقیه راه‌ها 

زیرمجموعه وحی هستند. لذا »علم تجربی« گوشه‌ای از آن »علم حقیقی« است. پس تجربه محترم 

اس��ت اما باید به عقل تکیه کند و فرق تجربه و قیاس نیز در همین است. حتی ایشان می‌فرمایند که 

کاربردی‌بودن با علم گره خورده باشد هم، باز علم دینی است )جوادی آملی، 1392: ص66(.

نکت��ه دیگر در باب علم دینی آن اس��ت که علم دینی چگونه ش��کل می‌گی��رد. در این خصوص 

دیدگاه‌ه��ای بس��یار متعددی وج��ود دارد. یکی از رویکرده��ای اصلی که مدعی علم دینی اس��ت، 

رویکرد تولید فلس��فه‌های مضاف اس��ت. این رویکرد با دغدغه عینیت‌بخش��ی به جریان فلسفه در 

کید دارد که فلس��فه صدرایی، نتوانس��ته در تولید نظریه‌های علوم انسانی  عالم خارج، بر این نکته تأ

عِیرِ؛ می‌گویند اگر  صْحَابِ السَّ
َ ِّأ
ا ل

ً
سُحْق

َ
نبِهِمْ ف

َ
وا بِذ

ُ
اعْتَرَف

َ
عِیرِ. ف صْحَابِ السَّ

َ
ا فِی أ نَّ

ُ
 مَا ک

ُ
وْ نَعْقِل

َ
ا نَسْمَعُ أ نَّ

ُ
وْ ک

َ
وا ل

ُ
ال

َ
1. »وَق

ما گوش شنوا داشتیم یا تعقل می‌کردیم در میان دوزخیان نبودیم. پس به گناه خود اعتراف کردند پس، دور باشند 
دوزخیان از رحمت خدا.« )ملک: 10 و 11(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            11 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

94

اس�المی حضوری مؤثر و جدی پیدا کند و در یک نگاه آسیب‌شناس��انه مدعی اس��ت که می‌توان با 

بیان و بررس��ی منطقیِ ضعف‌ها و آس��یب‌های این دستگاه فلسفی، به حکمت نوین اسلامی دست 

یافت. در حقیقت این نظریه با ارائه طرح حکمت نوین اسلامی، عبور از فلسفه صدرایی را پیشنهاد 

داده است )قراملکی، 1392: ص127(. اما فارغ از این نوع نگاه، در یک طبقه‌بندی منطقی می‌توان 

عم��ده دیدگاه‌هایی را که درصدد نوعی برقراری ارتباط بین دس��تاوردهای تجربی بش��ر و آموزه‌های 

نقلی هس��تند، در س��ه دس��ته قرار داد و در ذیل آن‌ها، انواع نظریات و دیدگاه‌ها را آورد.1 این دسته‌ها 

عبارت‌اند از: 

1.	دیدگاه‌های��ی ک��ه اصال��ت را به »آموزه‌ه��ای نقلی« می‌دهند و س��عی در تحوی��ل یا اندراج 

دستاوردهای تجربی در ذیل آموزه‌های نقلی دارند.

دیدگاه‌هایی که اصالت را به »روش تجربی« و دس��تاوردهای بش��ری می‌دهند و سعی در  	.2

تحویل یا اندراج آموزه‌های نقلی در ذیل روش تجربی دارند.

دیدگاه‌هایی که س��عی در تحویل هیچ‌یک به دیگ��ری را ندارند؛ بلکه نوعی جمع بین هر  	.3

دو را با توجه به تبیین جایگاه هر یک در منظومۀ معرفتی انس��ان، مد نظر دارند )س��وزنچی، 

1388: ص193(. 

باید توجه داش��ت که مخالفین بومی‌س��ازی علم و در حقیقت علم دینی، معتقدند که ارزش‌ها 

نمی‌توان��د ب��ه مق��ام داوری وارد ش��وند؛ ضمن اینک��ه ثابت‌بودن علم و ش��مول آن نیز مانع اس��ت. 

پیش‌فرض‌های این ادعا عبارت‌اند از: 

تفکیک انگیزه و انگیخته؛  	-

نظریه تطابق؛  	-

استقلال مکانیسم نظام طبیعت؛  	-

خنثی‌بودن روش علمی؛  	-

و موارد مشابه دیگر.  	-

ام��ا واقعیت آن اس��ت که علوم، جه��ت دارند و امکان‌های متع��ددی در تجربه و واقعیت وجود 

دارد. )صادقی، 1392: ص589(

 معادل وحی دانسته شده‌اند، که خود محل بحث 
ً
1. باید عنایت داشت که در این دسته‌بندی، آموزه‌های نقلی تقریبا

است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            12 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


95

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

علوم انسانی اسلامی 

در توضیح مفهوم »علوم انس��انی«، مشخص ش��د که این علوم ارتباط تنگاتنگی با مفهوم انسان 

دارند؛ با توجه به نقش محوری انس��ان در جهان آفرینش، باید این دس��ته را نس��بت به »علوم پایه« و 

»علوم تجربی« برتر دانست. اما فارغ از این ادعا، نگرش محققین و جهان‌بینی آن‌ها در شکل‌گیری 

علوم انس��انی و قضاوت در ارزش و جایگاه آن نس��بت به علوم دیگر مؤثر اس��ت. ذکر این نکته مهم 

اس��ت که اگر ملاک طبقه‌بندی علوم، موضوع یا غایت قرار داده ش��ود، آن دس��ته از علوم که موضوع 

یا غایتش��ان اسلامی است، علوم اسلامی خواهند بود؛ مانند علم کلام یا فقه. اما اگر کسی بخواهد 

به‌صورت جمع‌بندی، طبقه‌بندی علوم اس�المی را بداند، می‌تواند به »علوم اسلامی نقلی«، »علوم 

اسلامی عقلی« و »علوم اسلامی تجربی« ارجاع دهد. به بیان دیگر اسلامی‌بودن یک علم با عقلی 

یا تجربی‌بودن آن ناسازگار نیست. البته معنای اسلامی نیز آن است که این علوم بخش قابل‌توجهی 

از محتوایش��ان را از اس�الم گرفته باش��ند و در هیچ‌یک از اضلاع و ابعاد، با دین در تضاد و تعارض 

نباشند )فتح‌الهی، 1388(. 

از نظر اس��تاد مطهری وقتی از تعبیر علوم اس�المی استفاده می‌شود، اطلاق واژۀ »اسلام« به دو 

ش��کل محتمل اس��ت؛ اول: اس�المی‌بودن از »درون«، به این معنا که علم از نظر محتوای درونی و 

از نظر مبادی تصوری و تصدیقی و نظام مس��ائلِ مرتبط با آن، اس�المی باش��د؛ دوم: اس�المی‌بودن 

از »برون«، یعنی علم، صرفِ نظر از مبادی و نظام مس��ائلش، با اس�الم نس��بتی ایجابی داشته باشد 

)مطهری، 1370: ص16(.

سال‌هاس��ت که واژه »علوم انسانی اسلامی« در مجامع علمی به‌کار می‌رود. مراد از این ترکیب 

آن اس��ت که برای تولید دانش علوم انس��انی باید به منابع دینی و گزاره‌های ارزش��ی توجه داش��ت. 

به‌خص��وص ب��ه منبع عظیم وحی و قرآن کریم که مملو از آموزه‌هایی اس��ت که در ش��ناخت انس��ان 

کاربرد دارند. علوم انس��انی مانند روان‌شناسی، جامعه‌شناسی، مدیریت، حقوق و اقتصاد، شاهرگ 

حیاتی اداره هر جامعه‌ای است؛ زیرا این علوم با ارائه مباحث مختلفی پیرامون موضوعات و مسائل 

مرتبط با انسان و ساحت‌های وجودی او، چون مبدأ آفرینش، خلقت انسان، فطرت، مسیر و مقصد، 

فرج��ام جهان، آزادی، حقوق، مردم‌س��الاری و نظایر آن، اصول اساس��ی حکمرانی، توزیع قدرت و 

 علوم انس��انی با محوریت نگاه به 
ً
ثروت و ارزش‌های جوامع را تعیین می‌کنند. به همین علت غالبا

انس��ان، هم سازمان‌دهی و ارتباطات به معنای عام را در سطح جامعه، و هم تعاملات علوم دیگر را 

تعیین می‌کند. امروزه در جهان اسلام و نزد اندیشمندان واقعی، بزرگ‌ترین موضوع در علوم انسانی، 

مبانی سکولاریستی آن‌هاست. این مبانی با محوریت جدایی دین از عرصه دنیا و سیاست و ادعای 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            13 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

96

بی‌طرفی علم، در حقیقت بیش��ترین ضربه را به جایگاه انسان در نظام آفرینش زده‌اند. اگر در جهان 

معاصر، اخلاق به س��مت قهقرا رفته است و پدیده‌های مذمومی چون هم‌جنس‌بازی طرفدار دارد و 

حتی در برخی مجامع سیاس��ی و حکومتی نظیر مجامع تصمیم‌گیری در آمریکا از حقوق آنان دفاع 

می‌ش��ود، بی‌ارتباط نیست اگر ادعا ش��ود که این،‌همه از آثار علوم انسانی بر محور تفکر سکولار و 

تز جدایی دین از عرصه دنیاست.

نکته مهم آن است که برخلاف پوزیتیویست‌ها که ادعا می‌کنند علوم از »استقرا« و »تحقیقات 

آزمایش��گاهی« ش��روع می‌ش��وند، امروزه فلس��فۀ علم ثابت می‌کند که تحقیقات علوم انس��انی از 

آزمایش��گاه شروع نمی‌ش��ود، بلکه »مبانی مابعدالطبیعی« به علوم انس��انی جهت می‌دهد و امکان 

ندارد روان‌شناس��ی، جامعه‌شناسی و اقتصاددانی، دارای چنین مبانی‌ای نباشد. لذا در تاریخ فلسفه 

و علم در غرب ابتدا »تحول فلس��فی« اتفاق افتاد و بعد علوم انس��انی ش��کل گرفت. س��اختار علوم 

انس��انی در قرن »نوزدهم« پی‌ریزی ش��د، درحالی‌که تحول فلسفه در دوره دکارت و فرانسیس بیکن 

در قرن »هفدهم« و »هجدهم« اتفاق افتاد. لذا هر یک از واژه‌هایی که در علوم انس��انی اس��ت، بار 

معنای��ی خود را دارد، که مبتنی بر همین مبانی اس��ت )قراملکی، 1392: ص130(. اینجاس��ت که 

مان« و »سازمان 
ّ
اجزای درونی شبکه علوم انسانی اسلامی را می‌توان به »علم«، »عالمان« و »متعل

مدیری��ت دان��ش« طبقه‌بندی کرد. در توضیح روابط درون ش��بکه علمی این عل��وم باید بتوان علم، 

م را طوری دس��ته‌بندی نمود که اس��تقلال دس��ته‌ها از یکدیگر، یکپارچگی و پیوس��تگی 
ّّ
عالم و متعل

آن‌ها قابل‌ملاحظه باشد. شکل )2( نظام پیشنهادی طبقه‌بندی اجزای علوم انسانی اسلامی را نشان 

می‌دهد )رضایی، 1392: ص483(.

  

   

   

مدل دسته‌بندی مفاهیم علوم انسانی اسلامی

مفاهیم بنیادین 
علوم انسانی 

اسلامی

مفاهیم نظری 
علوم انسانی 

اسلامی

مفاهیم عملیاتی 
علوم انسانی 

اسلامی

مفاهیم توصیفی
مفاهیم اخلاقی
مفاهیم تکلیفی

مفاهیم فلسفی
مفاهیم منطقی
مفاهیم روشی

مفاهیم راهبردی
مفاهیم کاربردی
مفاهیم عینی و 

توسعه‌ای

شکل )2( نظام پیشنهادی طبقه‌بندی اجزای علوم انسانی اسلامی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            14 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


97

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

همان‌گونه که در مطالعات تجربی، مس��ائلی بین دو رویکرد »اس��تقرایی« و »قیاس��ی« مشهود 

اس��ت، به‌نظر می‌رس��د در فرآیند تولید و تحول علوم انس��انی اس�المی نیز بتوان مش��ابه این دو نوع 

رویک��رد و در نتیجه مش��کلات بینِ آن‌ها را دید. به بیان دیگر در ح��وزه تولید علم دینی و با رویکرد 

قیاس��ی، محق��ق کارش را با تأم��ل در گزاره‌های خاص دینی و بر محور مس��ئله‌ای که در ذهن دارد، 

 نظری اولیه« می‌ش��ود؛ س��پس با پردازش آن در 
ِ

آغاز می‌کند و از این طریق، موفق به کش��ف »طرح

قالب زبانِ نظریه‌پردازی، به جس��ت‌وجوی وس��یع در گزاره‌های دینی و اس��تخراج مصادیق و فرضیه 

می‌پ��ردازد. اما در رویکرد اس��تقرایی، کار محقق از جس��ت‌وجوی گزاره‌های دین��ی آغاز می‌گردد و 

 مجموعۀ کم‌وبیش گس��ترده‌ای از گزاره‌های مرتبط با مس��ئلۀ مورد نظر و بیان آن‌ها 
ِ

پس از اس��تخراج

در قال��ب فرضیه علمی، می‌کوش��د از طریق نظام‌مندکردن آن‌ها ب��ه »طراحی مدل نظری« بپردازد و 

به »نظریه‌س��ازی« نائل شود )بس��تانی، 1390: ص54(. لذا هر دو رویکرد قیاسی و استقرایی برای 

تولید و تحول علم دینی و به‌ویژه علوم انس��انی اس�المی کاربرد خواهند داش��ت. البته همان‌طور که 

پیش‌تر بیان ش��د، موضوع وحی و اس��تفاده از منبع عظیم الهی مس��ئله مهمی اس��ت که با کمک دو 

چراغ مهم یعنی عقل و نقل و تجربه و مراجعه به قرآن و کلام اهل‌بیت علیهم‌السلام تحقق می‌یابد. 

گفتنی اس��ت که علاوه بر منابع وحیانی، در تولید و تحول علوم انس��انی اس�المی، »فلس��فه« و 

به‌خص��وص »فلس��فه‌های مضاف« نقش خاصی دارند. زی��را به اعتقاد برخی از محققان تا فلس��فۀ 

مضاف به حقایق اجتماعی، اقتصادی و سیاس��ی تحقیق نش��ود، نمی‌توان به تدوین نظام اجتماعی، 

اقتصادی و سیاسی اسلام پرداخت و به طریق اولویت، فلسفه درجۀ دوم نسبت به نظام‌های اجتماعی 

نیز نخواهد بود. لذا وقتی می‌توان به فلسفه نظام اجتماعی اسلام با رویکردی درجه‌دو پرداخت، که 

ابتدا نظام‌های اجتماعی اس�الم شکل یابند و تش��کیل این نظام‌ها هم متوقف بر فلسفه‌های مضافِ 

به حقایق اجتماعی هستند. به این ترتیب می‌توان سیر مراحل دست‌یابی به فلسفه اسلامی و فلسفۀ 

نوین خودی را بر اساس شکل )3( ترسیم کرد )قراملکی، 1392: ص148(. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            15 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

98

شکل)3( سیر مراحل دست‌یابی به فلسفه اسلامی و فلسفه نوین اسلامی

پیشرفت و تحول علوم انسانی اسلامی

پیش��رفت و تحول در امور دنیوی و اخروی از جمله مس��ائل مه��م در زندگی فردی و اجتماعی 

 از ابتدای خلقت خود در زمین با مفاهیم »رشد«، »توسعه« و »پیشرفت« 
ً
انس��ان است. بشر تقریبا

آش��نا بوده اس��ت. هرچند که میزان این آشنایی در طول زمان تغییر کرده و سیر گسترش مفهوم رشد، 

توس��یع داشته است. با وجود این سابقه، به تعبیر یکی از اندیشمندان، یکی از این معانی که بشر در 

خصوص فهم آن مشکل دارد واژۀ »پیشرفت« است. به تعبیر ایشان همه می‌دانند پیشرفت چیست، 

اما ش��اید تعداد اندکی از اهل فضل از معنای دقیق و تاریخی آن اطلاع داش��ته باشند؛ چرا که وقتی 

س��خن از پیش��رفت به میان می‌آید، نمی‌پرسند پیشرفت چیس��ت و گوینده از آن چه مراد کرده است 

)داوری اردکانی، 1391: ص20(.

 بین آن‌ها تفاوت 
ً
البته در نگاه عام این س��ه واژه معادل یکدیگرند، ول��ی در نگاه تخصصی قطعا

وجود دارد. به‌طور خلاصه می‌توان ماهیت رش��د را بیش��تر کمّی دانس��ت و توسعه را بیشتر بر محور 

امور کیفی متمرکز دانس��ت. اما واژه پیش��رفت معنای دیگری دارد. این واژه بیشتر توسط مقام معظم 

 از ترکیب 
ً
رهبری به‌عنوان بدیلی مناس��ب برای توس��عه به‌کار رفته اس��ت. البته قبل از ایش��ان معمولا

  

 

 

 

 

 

 

 ضرورت‌ها و بایدهای تحول و تولید علوم انسانی اسلامی

رویکرد فلسفه‌های مضاف )نگاه درجه دوم به علوم(

رویکرد دیده‌بانی )رویکرد تاریخی و منطقی به علوم(

تأسیس فلسفه و  فلسفه اسلامی )تحلیل دانش فلسفه با رویکرد تاریخی و منطقی(

آسیب‌شناسی فلسفه اسلامی )توصیف‌ها و بایدها در تحول فلسفه(

تأسیس حکمت نوین اسلامی

 تأسیس تمدن نوین اسلامی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            16 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


99

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

دو واژه توس��عه و پیش��رفت استفاده می‌ش��د؛ اما ایشان در نام‌گذاریِ س��ال‌ها و دهه‌های مختلف از 

واژه پیش��رفت در معن��ا و مفهوم��ی متفاوت‌تر از توس��عه اس��تفاده نمودند. به‌عنوان نمون��ه در تاریخ 

1388/2/27 می‌فرمایند: »ما وقتی می‌گوییم پیش��رفت، نباید توس��عه ب��ه مفهوم رایج غربی تداعی 

بشود. امروز توسعه، در اصطلاحات سیاسی و جهانی و بین‌المللی حرف رایجی است. ممکن است 

پیش��رفتی که ما می‌گوییم، با آنچه که امروز از مفهوم توسعه در دنیا فهمیده می‌شود، وجوه مشترکی 

 دارد( اما در نظام واژگانی ما، کلمه پیش��رفت معنای خاص خودش را داشته 
ً
داش��ته باش��د )که حتما

 
ً
باشد که با توسعه در نظام واژگانی امروز غرب، نبایستی اشتباه بشود. آنچه ما دنبالش هستیم، لزوما

توس��عه غربی )با همان مختصات و با همان ش��اخص‌ها( نیس��ت.« لذا می‌توان این‌چنین برداشت 

 زندگی مادی انسان را بهبود می‌دهد و تحولی 
ً
نمود که در نگاه ایشان توسعه در بهترین حالت صرفا

در سطح رفاه انسان ایجاد می‌کند. ضمن اینکه توسعه، عامل ایجاد فاصله بین کشورهاست؛ زیرا در 

این مفهوم جوامع به »توسعه‌یافته« و »توسعه‌نیافته« تقسیم می‌شوند. اما در نگاه اسلامی پیشرفت، 

بارِ مفهومیِ دیگری دارد. در اندیشه اسلامی پیشرفت در ابعاد دنیوی و اخروی حادث می‌شود و در 

آن، تمامی انسان‌ها باید برای تحقق جامعۀ منتظران واقعی و رسیدن به مدینه فاضله مهدوی کوشش 

نمایند. به بیان دیگر در چنین رویکردی هدف از خلقت انس��ان‌ها و بعثت انبیا و مجاهدت امامان 

محقق خواهد ش��د؛ که تحقق عدالت حداکثری و الهی در س��طح عالم اس��ت. لذا مفهوم پیشرفت 

به‌شدت با آموزه‌های ادیان گره خواهد خورد )گودرزی، 1383(. 

مقام معظم رهبری در خصوص مقصد نهایی پیش��رفت و تحول معتقدند که: »البته نمونۀ کامل 

ه )ارواحنا ف��داه( اتفاق خواهد افتاد و از آن‌جا - من این را 
َّ
ای��ن دنی��ا در دوران ظهور حضرت بقیه‌الل

م انس��انی داریم 
َ
این‌جا عرض بکنم - دنیا ش��روع خواهد ش��د. ما امروز در زمینه‌های مقدماتی عال

حرکت می‌کنیم. ما مثل کس��انی هس��تیم که در پیچ‌وخم‌های کوه‌ها و تپه‌ها و راه‌های دش��وار داریم 

حرکت می‌کنیم تا به بزرگراه برس��یم. وقتی به بزرگراه رس��یدیم، تازه هنگام حرکت به س��مت اهداف 

والاس��ت. بشریت در طول این چندهزار س��ال عمر خود، دارد از این کوره‌راه‌ها حرکت می‌کند تا به 

ه اس��ت - آنجا حرکت 
َّ
بزرگراه برس��د. وقتی به بزرگراه رس��ید - که آن، دوران ظهور حضرت بقیه‌الل

اصلی انس��ان آغاز خواهد ش��د، حرکت س��ریع انسان آغاز خواهد ش��د، حرکت موفق و بی‌زحمت 

انس��ان آغاز خواهد شد. زحمت فقط عبارت است از همین‌که انسان در این راه حرکت کند و برود، 

دیگر حیرتی در آنجا وجود نخواهد داشت.« )1389/9/10(.

نکته دیگری گه در خصوص الگوی پیش��رفت مهم اس��ت، »عرصه‌های اصلی« الگوس��ت. در 

حقیق��ت حوزه‌ه��ای مهمی که باید پیش��رفت در آن‌ها تحقق یابد. در این م��ورد رهبری می‌فرمایند: 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            17 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

100

»آنچه که باز من اینجا اضافه می‌کنم، این اس��ت که عرصه‌های این پیش��رفت را به‌طور کلی بایستی 

مش��خص کنیم. چهار عرصۀ اساس��ی وجود دارد... در درجۀ اول، پیشرفت در عرصه فکر است. ما 

بایس��تی جامعه را به س��مت یک جامعۀ متفکر حرکت دهیم؛ این هم درس قرآنی اس��ت... عرصه 

دوم - ک��ه اهمیت��ش کمتر از عرصه اول اس��ت - عرصه علم اس��ت. در علم باید ما پیش��رفت کنیم. 

 عرض کردیم. 
ً
البته علم هم خود، محصول فکر اس��ت... عرصه س��وم، عرصه زندگی است، که قبلا

همه چیزهایی که در زندگی یک جامعه به‌عنوان مس��ائل اساس��ی و خطوط اساس��ی مطرح اس��ت، 

در همی��ن عنوان عرصه زندگ��ی می‌گنجد. مثل امنیّت، مثل عدالت، مثل رفاه، مثل اس��تقلال، مثل 

عزّت ملی، مثل آزادی، مثل تعاون، مثل حکومت... عرصه چهارم - که از همۀ این‌ها مهم‌تر است 

و روح همه این‌هاس��ت - پیش��رفت در عرصه معنویت اس��ت. ما بایس��تی این الگو را جوری تنظیم 

کنیم که نتیجه آن این باش��د که جامعه ایرانی ما به س��مت معنویت بیشتر پیش برود... معنویت نه با 

علم، نه با سیاست، نه با آزادی، نه با عرصه‌های دیگر، هیچ منافاتی ندارد، بلکه معنویت روح همه 

این‌هاست.« )10/ 9/ 1389(.

با تحلیل مطالب و فضایی که رهبری در خصوص الگوی پیش��رفت و تحول طراحی می‌نمایند، 

می‌توان ویژگی‌های اساسی این الگو را از دید ایشان در موارد ذیل برشمرد: 

الگو وسیله و میزان سنجش موفقیت‌ها و یک نقشه جامع است؛ 	.1

الگوی پیشرفت غربی در نگاه به انسان و بهبود مسائل معنوی انسان ناموفق بوده است؛  	.2

الت��زام صحی��ح و واقعی به توحید در طراحی الگو؛ ضمن اینکه هدف اصلی الگو، رش��د و  	.3

تعالی انسان و انسانیت است؛

الگو باید به مفاهیم اس�المی از جمله حق‌مداربودن، دس��ت‌یابی به جامعه‌ای اس�المی و  	.4

ارزش‌های الهی متکی باشد؛

الگو باید هوشمندانه از دستاوردهای مناسب غرب بهره ببرد و با پرهیز از تقلیدِ کور از غرب  	.5

و ادبیات غرب در باب توسعه، توسط متفکران و نخبگان ایرانی طراحی شود؛

در طراحی الگو باید از ش��تاب‌زدگی پرهیز داش��ت و به زمان‌بر بودن فرآیند و نقش مدیران  	.6

ارشد نظام و قوای سه‌گانه عنایت نمود؛

عرصه‌های الگو عبارت‌اند از: فکر، علم، سبک زندگی و معنویت؛ 	.7

جایگاه الگو نس��بت به سایر اسناد بالادستی مهم و تأثیرگذار است، لکن الگو باید منعطف  	.8

باشد؛

مقصد نهایی الگو باید با تفکر مهدویت و زمینه‌سازی ظهور مرتبط باشد.  	.9

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            18 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


101

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

 
ً
بای��د توجه داش��ت همان‌طورکه در کلام مقام معظ��م رهبری بیان گردید، در نظ��ام الگو قاعدتا

مبانی، آن‌دس��ته از آموزه‌های مُصرّح در قرآن و س��نت صحیح، یا برداشت‌شده از سوی دین‌شناسان 

اس��ت که، توجه به آن در چگونگی دس��ت‌یافتن به یک جامعه پیش��رفته، مؤثر اس��ت. به بیان دیگر 

چگونگی دست‌یافتن به یک جامعه پیشرفته، در گروی پاسخ به پرسش‌هایی است که در حیطه‌های 

مورد نظر مطرح است. بنابراین، مبانی، رویکرد معرفتی دارد و ناظر به بخش اسلامیِ الگوست. دو 

تلقی مختلف از مبانی می‌تواند وجود داشته باشد؛ اول: مبانی به‌مثابه یافته‌های پسینی هستند؛ یعنی 

وقتی الگو تحقق یافت، می‌توان به واکاوی آن‌ها پرداخت که در این حالت مبانی جنبه وجودی دارد 

و تنها ناظر به »هست« خواهد بود؛ دوم: مبانی به‌مثابه یافته‌های پیشینی هستند که گاه پیش از تحقق 

الگو می‌توان یک سلسله مبانی را برای آن پیشنهاد کرد و کوشید مبانی آن را »تعیین« و »توصیه« کرد 

و آن را نقطه عزیمت »تدوین« و »تحقق« الگو قرار دارد )الویری، 1391: ص144(.

البت��ه اینک��ه مبانی و چارچوب‌های تدوین‌ش��ده چگونه در اجزا و ابعاد الگو لحاظ ش��وند، یک 

بحث مهم و تأثیرگذار اس��ت، که باید در تدوین مدل‌ه��ای کاربردی به‌خصوص در مدیریت تحول 

علوم انس��انی اس�المی به‌عنوان یکی از پیش��ران‌های مؤثر در نگاه راهبردی انقلاب اسلامی مد نظر 

قرار گیرد. اما به‌طورکلی باید توجه داشت که الگو، برنامه‌ای تحولی است که نخبگان جامعه، آن را 

تهیه می‌کنند و در زمان تهیه باید با اجماع، مبتنی بر چهار عرصه »فکر«، »علم«، »س��بک زندگی« 

و »معنویت« تدوین ش��ود؛ تا کنار این س��رمایۀ مه��م با ضمانت‌های قانون��ی در مرحله اجرا دچار 

مش��کل نش��ود. با عنایت به این مطلب می‌توان س��ه س��احت متفاوت برای الگوی اسلامی و ایرانی 

پیش��رفت، و همچنین مدیریت تح��ول را که نیازمند تدوین مبانی اس��ت در نظر گرفت. اول: مبانی 

ناظر به خاس��تگاه‌های معرفتی و دینی که معرّف وجه »اس�المی‌بودن« اس��ت؛ دوم: مبانی ناظر به 

محیط اجرای الگو که حاکی از وجه »ایرانی‌بودن« اس��ت؛  س��وم: مبانی ناظر به منطق تدوین الگو 

که بیانگر وجه »روش‌مندی الگو و سازوکار علمی« آن است. زیرمجموعه‌ها و محورهای فرعی این 

 مدیریت تحول علوم انسانی 
ً
س��ه س��احت در جدول )3( آمده‌اند )الویری، 1391: ص145(. قطعا

اسلامی باید بتواند در این ساحت‌ها عمل نماید.

جدول )3( محورهای فرعی ساحت‌های الگوی اسلامی و ایرانی پیشرفت

شرحمبانی معطوف بهردیف

1
تعریف و جایگاه دین )مراد 

دین اسلام است(

قلمروی این‌جهانی و آن‌جهانیِ دین / فرانهادبودنِ دین / 
هدایت‌گربودنِ دین / جامعیت دین / انعطاف‌پذیری دین / رابطه 

حق‌الله و حق‌الناس

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            19 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

102

مسائل معرفت‌شناختی2
سنجش تکثرگراییِ معرفتی/ چیستی و تبیین درجات متفاوت فهم 

دین / تعریف‌پذیر‌بودن اسلامی‌بودن

مسائل هستی‌شناختی3

رابطۀ انسان با خدا / رابطۀ انسان با عالم غیب / رابطۀ انسان 
با معاد / رابطۀ انسان با محیط طبیعی / رابطۀ انسان با محیط 

اجتماعی / رابطۀ انسان با خود / رابطۀ انسان با ابزار و فناوری / 
ویژگی‌های عالم هستی

مسائل انسان‌شناختی4

ابعاد، ساحت‌های وجودی انسان / ویژگی‌های انسان / پیوند 
انسان و توسعه‌یافتگی و پیشرفت / انسان کامل به‌مثابه انسان 

آرمانی / جایگاه فطرت در شناخت انسان به‌مثابه موضوع توسعه 
/ عقل‌گرایی انسان

مسائل جامعه‌شناختی5
چیستی جامعه / رابطۀ فرد و جامعه و اصالت هر یک / 

تعمیم‌پذیری بایدها و نبایدهای ناظر به افراد به نهادهای 
اجتماعی

مسائل پیشرفت6

جایگاه ابزاری دنیا در پیشرفت و شمول دامنۀ توسعه به 
حیات جاودانه و اخروی انسان‌ها / تکلیف و حق‌بودنِ 

توأمِ توسعه‌یافتگی و پیشرفت / آرمان‌گرایی، واقع‌گرایی و 
مصلحت‌گرایی توأم دین / گوناگونی الگوهای پیشرفت برآمده 
از دین متناسب با جوامع مختلف / خردپسندی / فراگیر‌بودن 

نقش‌آفرینی )مشارکت( در فرآیند پیشرفت

مسائل تمدن‌شناختی7
جامعه موعود مهدوی، نقطه غایی و آرمانی پیشرفت / ظرفیت 

جاودانه تمدن‌سازی دین / نامحدودبودن توسعه‌یافتگی / جواز و 
ضرورت اخذ و اقتباس تمدنی

نکت��ۀ دیگری که در بحث مدیریت تحول علوم انس��انی و حرکت به‌س��مت تولید علوم انس��انی 

اس�المی مطرح است، عنصر »زمان« است. علوم بش��ری با توجه به تغیر نیازها و مقتضیات زمان، 

تح��وّل و تکامل پی��دا می‌کنند و تحوّل زمان، منش��أ تحوّل نیازهای معرفتی و رفتاری و آن‌هم منش��أ 

تح��وّل علوم و فنّاوری می‌گردد. گاهی تحوّل در علوم، عقب‌ت��ر از تحولات زمان و نیازهای جامعه 

است؛ که این برای توسعۀ جامعه، بسیار زیان‌بار است. لذا تحوّل در علوم، مسئله‌ای یا فرامسئله‌ای 

ساختاری، تعریفی، روشی و پارادایمی است )قراملکی، 1392: ص133(.

با عنایت به مجموع نکاتی که بیان ش��د مش��خص می‌گردد که تحقق فرآیند تحول علوم انسانی 

پ��س از طراحی الگوی مدیریت تحول، قابل تبیین خواهد بود؛ که خود مبتنی بر الگوی اس�المی و 

ایرانی پیش��رفت اس��ت. از آنجا که این الگوها بخش��ی از تفکرات راهبردی هستند، لازم است تا به 

تعریف راهبرد و مدیریت راهبردی نگاهی داشت.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            20 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


103

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

از »راهبرد«، »مدیریت راهبردی« و »تفکر راهبردی« تعاریف متنوعی ارائه ش��ده است. عده‌ای 

معتقدند راهبرد را می‌توان از منظر ویژگی‌های آن تعریف کرد، یا چگونگی شکل‌گیری آن را توضیح 

داد و به نقش آن در موفقیت سازمان اشاره داشت. هرچند این تعریف‌ها متفاوت از یکدیگر به نظر 

می‌رسند، لکن همه آن‌ها به مفهوم واحدی اشاره دارند. از منظر کارکردی، راهبرد، به‌کارگیری منابع 

مادی و غیرمادیِ سازمان برای دست‌یابی به مزیت‌هایِ رقابتی پایدار است. از منظر فلسفی راهبرد 

تشخیص به‌هنگامِ )زودتر از رقیب( نیاز مشتری و پاسخگویی )بهتر از رقیب( به آن است. از منظر 

فرآیند، راهبرد، ایجاد شایس��تگی‌های متمایزکننده در سازمان برای خلق ارزش )بیشتر از رقیب( در 

بازار اس��ت و در همۀ این موارد »تدوین«، »پیاده‌س��ازی« و »ارزیابی راهبرد در س��ازمان«، رویکرد 

مدیری��ت راهبردی به‌ش��مار می‌آی��د )غفاری��ان، 1387: ص23(. برخی نیز معتقدن��د که مدیریت 

راهبردی، علم و هنر ایجاد پیوند بین موارد ذیل است: توانمندی‌های داخلی و فرصت‌های محیطی 

ل، ایمان، 
ّ
به‌منظور تحقق چشم‌انداز، اهداف و مأموریت‌ها، اجرا، ارزیابی و کنترل تصمیمات با توک

بصیرت، تدبیر، هوش��مندی، انعطاف، استحکام توأم با آینده‌نگری، جامع‌نگری و نگرش سیستمی 

همراه با خلاقیت، نوآوری، یادگیری و توانمندسازی مستمر )حسن‌بیگی، 1394: ص103(. 

ام��ا فارغ از ای��ن تعاریف، نکتۀ مهم در خصوص تفکر راهبردی آن اس��ت ک��ه راهبرد و تدوین 

 تدوین هر راهبرد در بس��ترِ رویکرد آن تحقق می‌یابد 
ً
آن، مرهون و محصول این تفکر اس��ت. اصولا

و ه��ر رویکرد جدی��د، ابعاد تازه‌ای از مفاهیم عمیق راهبرد را روش��ن، و ابعاد ناش��ناخته‌ای از آن را 

آشکار می‌سازد. با توجه به این نکته مهم‌ترین رویکردها در تدوین راهبرد، سه رویکرد »تجویزی«، 

»توصیفی« و »پارادایمی« اس��ت. در رویکرد تجویزی، تفکر راهبردی، حاصل فرآیندی تحلیلی و 

قاعده‌مند اس��ت؛ اما در رویکرد توصیفی، ش��یوۀ تحلیلی در تدوین راهبرد مردود دانس��ته شده و بر 

این باور است که راهبرد از مباحث علت و معلولی است و متعلق به حوزه علم و نه منطق است. از 

سوی دیگر در رویکرد مبتنی بر پارادایم، راهبرد بر مبنای پارادایم یا شبه‌پارادایمِ حاکم بر آن، ارزیابی 

و بررسی می‌شود. در کنار این رویکردها نظریه‌ای نیز در خصوص مکاتب مدیریت راهبردی توسط 

مینتزبرگ معرفی شد. وی تلاش کرده است تا دسته‌بندیِ با معنایی را برای رویکرد مدیریت راهبردی 

ارائه دهد. بر اس��اس نظریه مینتزبرگ هر یک از این مکتب‌ها در جای خود معتبر است و در مقاطع 

مختلف چرخۀ عمر سازمان، اثربخش خواهند بود. این مکاتب و ارتباطشان با رویکردها و مراحل 

مدیریت راهبردی در ش��کل )4( آمده اس��ت. همان‌گونه که در این ش��کل مش��خص است، بین سه 

عنصر اصلی تفکر راهبردی، یعن��ی »مکاتب«، »رویکردها« و »مراحل«، ارتباط وجود دارد. یعنی 

هر راهبردنویسی، با رویکردی مشخص و با استناد به یکی از مکاتب و با بهره‌گیری از انواع مدل‌ها، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            21 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

104

ابزارها و تکنیک‌های ذیلِ هرکدام، در مراحل مدیریت راهبردی فعالیت می‌کند. 

البت��ه ان��واع تکنیک‌ه��ا و مدل‌ه��ای عملیاتی و نظ��ری در ذیل س��ه مرحله اصل��ی، »تدوین«، 

»بسترس��ازی و پیاده‌س��ازی« و در نهایت »ارزیابی« قرار دارند. ش��کل )5( برخی از این مدل‌ها را 

نشان می‌دهد. 

 
 

 

  

  

  

  

 
 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

   

یت راهبردی  مکاتب مدیر
رویکردهای 

یت  مدیر
راهبردی

1. توصیفی

2. تجویزی

3. پارادایمی

یابیبسترسازی و پیاده‌سازیتدوین ارز

یت راهبردی مراحل مدیر

طراحی       موقعیتی         شناختی       فرهنگی     پیکربندی

برنامه ریزی     کارآفرینی        یادگیری      محیطی          قدرت 
موعودگرایی

 

شکل)4( تعامل بین ارکان مهم تفکر راهبردی )ترسیم‌شده توسط محقق(

در مرحل��ه اول تدوین راهبردها، ش��امل »ماتریس ارزیابی عوام��ل داخلی«، »ماتریس ارزیابی 

عوام��ل خارج��ی« و »ماتریس بررس��ی رقابت« اس��ت. در مرحل��ه اول ک��ه آن را مرحله »ورودی« 

می‌نامن��د اطلاعات اصل��ی مورد نیاز برای تدوین راهبرد مش��خص می‌ش��ود. در مرحله دوم که آن 

را مرحله »مقایس��ه« می‌نامند، به انواع راهبردهای امکان‌پذیر توجه می‌ش��ود، لذا بین عوامل اصلی 

داخل��ی و خارجی س��ازمان، نوعی توازن و تعامل برقرار می‌ش��ود. در مرحله س��وم ک��ه آن را مرحله 

»تصمیم‌گی��ری« می‌نامند، تنها از ی��ک روش منحصربه‌فرد، یعنی »ماتری��س برنامه‌ریزی راهبردی 

کمّی« اس��تفاده می‌ش��ود. در ماتریس مزبور از اطلاعاتِ ارائه‌شده در مرحله اول استفاده می‌شود تا 

بتوان انواع راهبردهای قابل‌اجرا )که در مرحله دوم شناس��ایی ش��ده‌اند( را به شیوه‌های عینی و بدون 

اِعمال نظر ش��خصی ارزیابی کرد. ماتریس برنامه‌ریزی راهبردی کمی، جذابیّت نسبی انواع راهبرد 

را مش��خص می‌کن��د و بدین‌گونه برای انتخ��اب راهبردهای خاص، یک مبنای عین��ی ارائه می‌نماید 

)حسن‌بیگی، 1394: ص376(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            22 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


105

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

مرحله اول؛ مرحله ورودی
ماتریس ارزیابی عوامل خارجی )EFE( ماتریس بررسی رقابت )CPM( ماتریس ارزیابی عوامل 

)IFE( داخلی

مرحله دوم؛ مرحله مقایسه
ماتریس تهدیدات فرصت‌ها نقاط قوت و ضعف )TIWS( ماتریس ارزیابی موقعیت و اقدام راهبردی 
)SPACE( ماتریس گروه مشاوران بوستون )BCG( ماتریس داخلی و خارجی )IE( ماتریس راهبری 

)CE( اصلی جنرال الکتریک

مرحله سوم؛ مرحله تصمیم‌گیری
(QSPM) ماتریس برنامه‌ریزی راهبردی کمی

یت راهبردی  شکل)5( برخی از تکنیک‌ها و مدل‌های مهم مدیر

یت راهبردی موعودگرا مدیر

س��ؤال مهمی که در ادبیات پیش��رفت و تحول از منظر راهبردی مطرح می‌گردد، مبانی اصلی و 

نوع جهت‌گیری علوم انس��انی اسلامی اس��ت. به بیان دیگر تحول علوم انسانی و تولید علوم انسانی 

اس�المی باید بر چه مبنایی اس��توار باش��د و به کدام‌س��و حرک��ت کند؟ در این خص��وص به دو نقلِ 

قول مهم از دو نفر از محققان و دانش��مندان اس��تناد می‌ش��ود. یکی از این محققان معتقد اس��ت که 

مبانی اس�المی پیش��رفت‌ورزی، در طراز کمالیِ خود همان فلس��فه فرج اس��ت، زیرا الگوواره‌ای از 

حیات طیبه در جامعه پس از ظهور صورت خواهد بس��ت، و مراد از مبانی معرفتی و ارزش��ی الگو، 

مجموعه‌ای از قضایای تعقلی و تعلیلی اس��ت که تحلیل و تعلیل زیرس��اخت‌های هستی‌شناختی و 

جهان‌شناختی، انسان‌شناختی و اجتماع‌شناختی، معرفت‌شناختی و روش‌شناختی، فرهنگ‌شناختی 

 تاریخ‌ش��ناختی و تمدن‌شناختیِ 
ً
و اخلاق‌ش��ناختی، موضوع‌شناختی و مختصات‌ش��ناختی و نهایتا

پیش��رفت‌ورزی اس�المی و الگوی پیشرفت اسلامی ایرانی را بر عهده دارد )رشاد، 1391: ص44(. 

از س��وی دیگر، محقق دیگر نیز معتقد اس��ت که، تحقق تمدن اسلامی و احیای مجدد آن در عصر 

 نیازمند علوم و فلس��فه هماهنگ اس��ت که بتواند بس��تری برای روی��ش و تحول علوم 
ً
حاض��ر، قطعا

انس��انی گردد؛ این فلسفه می‌باید یک فلس��فۀ تمدن‌ساز باشد )قراملکی، 1392: ص135(. به بیان 

دیگر اتکا بر تفکر مهدویت و برخورداری از علوم انس��انی اسلامیِ تمدن‌ساز که در صدرش فلسفه 

وجود دارد، باید در مدل‌سازی‌های راهبردی مد نظر باشد.

س��ؤال دیگر ک��ه در بحث مدیری��ت تحول از منظر راهب��ردی به ذهن خطور می‌کند، آن اس��ت 

کدام مکتب و مدل مدیریت راهبردی برای اس��تقرار در محیط امروزی کشور مناسب است؟ در این 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            23 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

106

مورد می‌توان ادعا کرد نظریه‌هایی که در قالب مکاتب تجویزی دس��ته‌بندی شوند، برای آینده‌سازی 

برخی کشورها، با توجه به باورها و ارزش‌های خاص این جوامع، مناسب‌ترند )حسن‌بیگی، 1394: 

ص166(. ب��ا توجه ب��ه این نکات در ح��وزه مطالعات راهب��ردی، محقق، در س��ال 1384 مدلی را 

طراح��ی و معرفی نمود که به م��دل مدیریت راهبردی موعودگرا1 معروف ش��د. پایه‌های اصلی این 

مدل از منظر تئوری، بر تصمیم‌گیری راهبردی بصیرت‌بخش، و از منظر نگرش��ی و ارزش��ی بر تفکر 

مهدویت استوار است و افقِ دید آن یک افق جهانی، در بستر تمدن اسلامی و منطبق با شرایط بالقوه 

و بالفعل ایران اس��ت. این مدل بر مبنای اس��تراتژی فوقِ‌فعال پایه‌ریزی شده و فرض‌های بنیادین آن 

در شکل )6( نشان داده شده است. 

شکل)6( فرض‌های بنیادین مدل افق جهانی

در کنار این 10 فرض بنیادین، مدل مدیریت راهبردی موعودگرا دارای 7 مؤلفه اصلی طبق شکل 

)7( است. 

1. در حال حاضر طی یک طرح تحقیقاتی در دانشگاه عالی دفاع ملی، مراحل طراحی تفضیلی این مدل، ساختاردهی 
به آن و آزمون، در یک محیط واقعی در دست اجراست.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            24 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


107

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

شکل)7( مؤلفه‌های اصلی مدل افق جهانی

روش تحقیق

نگرش س��نتی در مورد تحقیق علمی این اس��ت که تحقیق با یک مس��ئله شروع می‌شود؛ اما در 

 محقق می‌تواند تحقیق و تولید نظریه را 
ً
رویکردهای نوین، شروع‌های دیگری نیز ممکن است. مثلا

با مفهومی شروع کند که به آن علاقه دارد، یا می‌تواند به فکرِ یافتن راه‌هایی جدید برای عملیاتی‌کردن 

ی��ا حتی اندازه‌گیریِ مفهوم مورد علاقه‌اش باش��د )بس��تان، 1390: ص83(. به همین علت در این 

تحقی��ق، بر اس��اس رویکردهای جدید، محقق کار خود را با مفاهی��م و محورهای کلیدی مدیریت 

راهبردی موعودگرا یا همان افق جهانی شروع کرده است و پس از آن با استفاده از روش‌های تحقیق 

کیفی و روش جدید »ش��به‌اجتهادی«، س��عی در یافتن ارتباط بین وظایف مدیران تحول و هم‌چنین 

عرصه‌های اصلی الگوی اس�المی و ایرانی پیش��رفت نموده اس��ت. ش��ایان ذکر است که مقصود از 

روش شبه‌اجتهادی در این مقاله آن است که محقق بر اساس تجارب متعدد خویش در محیط‌های 

علمی و اجرایی و گفت‌وگو با افراد خبره و کارش��ناس، به حدی از تبحر و تجربه رس��یده اس��ت که 

می‌تواند در این حوزۀ خاص نظرات خویش را به جامعه علمی ارائه نماید؛ لذا از این منظر، تحقیق 

از نوع تحقیقات »کیفی« و »اکتش��افی« اس��ت. در ادامه برای دست‌یابی به الزامات مدیریت تحول 

علوم انس��انی اسلامی، مجموعه مقالات، سخنرانی‌ها و گفتارهایی که توسط دانشمندان و محققان 

در قالب س��ه مجلد، با عنوان تحول در علوم انس��انی، توسط فرهنگس��تان علوم اسلامی منتشر شده 

است، بررسی شد و تعداد 128 الزام استخراج شد. در مرحله بعد این تعداد با پالایش و دسته‌بندی، 

به 46 الزام تقلیل یافت. س��پس الزامات برای پنج نفر از خبرگان که به روش نمونه‌گیری قضاوتی از 

بین اس��اتید با تجربۀ مدیریت و صاحب‌نظر در امر تحول علوم انسانی انتخاب شده بودند، فرستاده 

ش��د تا هم اعتبار و روایی آن‌ها و هم اهمیت هر یک، از طریق روش »دیدگاه خبرگان«1 تائید ش��ود. 

این روش یک روش مناس��ب برای تحقیقات کیفی از نوع تجویزی اس��ت که می‌تواند در حوزه‌های 

1. Expert Opinion

مؤلفه‌های اصلی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            25 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

108

: آنچه در 
ً
کیفی مد نظر باش��د.1 در پایان این مرحله 22 الزام تائید ش��د. نیاز به تذکر اس��ت که اولا

: طبق نظر کرسول جهت 
ً
این روش مهم است، نه کمیّت نمونه بلکه کیفیت و خبرگی آن است؛ ثانیا

س��نجش روایی و اعتبار تحقیق کیفی، می‌توان از هش��ت راهبرد اس��تفاده نمود، که رعایت حداقل 

دو راهب��رد از آن‌ه��ا می‌تواند کفایت نماید )کرس��ول، 2007: ص215(. در این تحقیق از دو مورد، 

یعنی »تعامل بلندمدت محقق با موضوع« و »ارزیابی داور بیرونی«، اس��تفاده ش��د. با توجه به این 

نکات شکل )8( مراحل انجام تحقیق را نشان می‌دهد. در ادامۀ تحقیق برای اولویت‌بندی الزامات، 

از روش اولویت‌بندی »TOPSIS« استفاده گردید.

شکل)8( مراحل انجام تحقیق

یت تحول  الزامات مدیر

با توجه به نکات بیان‌ش��ده برای تبیین الزامات مدیریت تحول علوم انس��انی، می‌توان از بررسی 

تعامل سه بُعد، استفاده نمود. این ابعاد عبارت‌اند از: اول: مؤلفه‌های کلیدی مدل مدیریت راهبردی 

موعودگرا؛ دوم: وظایف اصلی مدیران تحول؛ س��وم: عرصه‌های الگوی اس�المی ایرانی پیش��رفت. 

این س��ه بُعد در شکل )9( نمایش داده شده‌اند. همان‌گونه که در این شکل مشخص است، وظایف 

پنج‌گان��ه مدیران تحول، تح��ت تأثیر مؤلفه‌های مدل مدیریت راهبردی موعودگرا یا افق جهانی، قرار 

گرفته اس��ت؛ از س��وی دیگر چهار عرصه اصلی الگوی اس�المی ایرانی پیشرفت نیز بر این وظایف 

مؤثرند. البته روش��ن اس��ت که نوع و شدت تأثیرات متفاوت خواهد بود، که محقق مترصد آن است 

که در مطالعات بعدی به آن‌ها نیز دست یابد. حال با توجه به نکات مطرح‌شده، اگر تعاملات مدل 

در نظر گرفته شود می‌توان بر اساس جدول )4( به الزامات مدیریت تحول علوم انسانی رسید.

1. برای مطالعه بیشتر پیرامون این روش ر.ک: پایان‌نامه حسین سرآبادانی تفرشی، دفاع‌شده در سال 1394، دانشگاه 
امام صادق )ع(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            26 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


109

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

یت تحول در علوم انسانی  شکل)9( مدل سه‌بعدی تعیین الزامات مدیر

برای شرح گزاره‌های جدول باید به مبانی مدل افق جهانی و همچنین ابعاد و عرصه‌های الگوی 

اس�المی و ایرانی پیش��رفت، توجه نمود. ضمن اینکه از میان وظایف مدیر، گزینه‌ای را انتخاب کرد 

که اجرای دقیق آن بیشترین تأثیر را در تحقق الزام داشته باشد؛ زیرا بسیاری از گزاره‌هایی که به‌عنوان 

ال��زام ذکر ش��ده‌اند می‌توانند هم‌زمان با چن��د مؤلفه، عرصه و به‌تبع وظیفه مرتبط ش��وند. اما ملاک 

چینش آن‌ها در جدول، بیش��ترین تعامل و تأثیرگذاری بوده اس��ت. البته همان‌گونه که ذکر ش��د در 

تحقیقات آتی که شدت و ضرایب شکل )9( به‌دست آمد، می‌توان جدول )4( را اصلاح کرد. 

یت تحول علوم انسانی اسلامی جدول)4( الزامات مدیر

وظیفه مدیرمؤلفه مرتبطشرح الزام کد
عرصه 
متناظر

1A
برخورداری از نظریۀ بنیادین برای 

تحول و تولید علم بومی
علمبرنامه‌ریزیسیاست‌ها و راهبردها

2A
التزام به توحید و معاد به‌عنوان اصول 

اساسی تحول علوم انسانی 
فطرت الهی

هدایت و 
رهبری

معنویت

3A
اتکا به قرآن و اهل‌بیت )ع( به‌عنوان دو 

ثقل رسول اکرم )ص(
فطرت الهی

هدایت و 
رهبری

معنویت

4A
گسترش شبکه تحقیقات علوم انسانی 

اسلامی 
علمبرنامه‌ریزیسیاست‌ها و راهبردها

5Aسیاست‌ها و راهبردهااهتمام به تولید فلسفه‌های مضاف
هدایت و 

رهبری
فکر

6A
تخصیص بهینه بودجه‌های تحقیقاتی 

مرتبط 
علمبسیج منابعسیاست‌ها و راهبردها

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            27 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

110

7A
مسئله‌محوربودنِ تولیدات علوم انسانی 

برای تضمین کاربردی‌بودن آن
فکرسازمان‌دهیسیاست‌ها و راهبردها

8A
فراهم‌نمودن بسترهای حمایتی از 
تحقیقات مرتبط )قوانین، آئین‌نامه 

و...( ‌
علمبرنامه‌ریزیشرایط محیطی

9A
پرورش نیروی انسانی معتقد و توانمند 

جهت تولید علم دینی
فکربرنامه‌ریزیشرایط محیطی

10A
تسلط بر مبانی اسلامی، مبانی 

تخصصی علوم رایج و زمینه‌های 
مشترک

علمبرنامه‌ریزیسیاست‌ها و راهبردها

11A
باور و اعتقاد ذهنی محققان به ارزش 

تولید علوم انسانی اسلامی
فطرت الهی

هدایت و 
رهبری

معنویت

12A
ایجاد فضای گفتمانی و کرسی‌های 

نظریه‌پردازی و آزاداندیشی
سیاست‌ها و راهبردها

کنترل و 
نظارت

فکر

13A
اعتقاد و باور به مسیر تمدن‌سازی، 

جهاد علمی و تکلیف‌محوری 
ولایت‌پذیری

هدایت و 
رهبری

معنویت

14A
برخورداری از روحیه بالا، صبر، 

خلاقیت، سعه‌صدر و پشتکار علمی 
عوامل رفتاری

هدایت و 
رهبری

سبک زندگی

15A
کاهش فاصله بین مراکز علمی و مراکز 

اجرایی برای بهبود چرخۀ تولید علم
فکرسازمان‌دهیسیاست‌ها و راهبردها

16A
تسهیل فرآیند ارتباطات بین‌المللی 

جهت تعامل سازنده با عالمان جهانی
سبک زندگیسازمان‌دهیرویکرد جهانی

17A
تکیه بر عدالت به‌عنوان محور اصلی 

دعوت همه ادیان به موعود الهی
معنویتبسیج منابعموعودگرایی

18A
تولید علوم انسانی اسلامی با لحاظ 
امکان بیشترین سطح پذیرش جهانی

علمبرنامه‌ریزیرویکرد جهانی

19A فطرت الهیشناخت واقعیت وجودی انسان
هدایت و 

رهبری
فکر

20A
تولید مدل‌ها و نظریه‌های علوم انسانی 
اسلامی نافع فرد و جامعه )علم نافع( 

فطرت الهی
کنترل و 
نظارت

علم

21A
عینیت‌بخشیدن، عملیاتی‌کردن و 
تجاری‌سازی محصولات مرتبط 

سبک زندگیبرنامه‌ریزیسیاست‌ها و راهبردها

22A
پرهیز از سطحی‌زدگی، عوام‌پسندی و 

منفعت‌طلبی در تولید علم دینی 
عوامل رفتاری

کنترل و 
نظارت

معنویت

برای اولویت‌بندی این الزامات از روش��ی که در س��ال 1981 توس��ط هوانگ و یون ابداع ش��ده 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            28 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


111

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

اس��ت، اس��تفاده ش��د. بدین منظور مراحل مختلف تکنیک از طریق طراحی پرسش‌نامه خاص این 

روش طی شد. این پرسش‌نامه‌ها بین پانزده نفر از اساتید دانشگاه و محققان توزیع گردید. معیارهای 

اولویت‌بندی الزامات س��ه مورد بودند؛ اول: »کیفیت«، تحقق این الزام چه میزان از نیازهای فرآیند 

تحول را پاسخ خواهد داد؛ دوم: »جایگاه«، تحقق این الزام چه نقشی در زنجیره ارزش فرآیند تحول 

دارد؛ این دو معیار مثبت بودند؛ سوم: »هزینه«، هرچه تحقق یک معیار به زمان، امکانات یا هزینه 

مالی بیش��تری نیازمند باش��د، هزینه‌اش بیشتر اس��ت؛ این معیار منفی بود. جدول )5( نتیجه نهایی 

اولویت‌بندی 22 معیار را نشان می‌دهد.

یت تحول علوم انسانی اسلامی جدول)5( اولویت‌بندی الزامات مدیر

اولویتCLکداولویتCLکد

1A0/687512A 0/60011

2A 0/847113A0/6029

3A 0/831214A0/52115

4A0/3692015A0/55812

5A0/3212116A0/52016

6A0/5551317A0/52614

7A0/6011018A0/45618

8A0/664619A0/6217

9A0/751420A0/46317

10A0/798321A0/44519

11A0/611822A0/22422

نتیجه‌گیری 

موضوع تحول در علوم انس��انی اس�المی از یک منظر جدید، و از منظری دیگر قدیمی اس��ت. 

قدیمی است، چون از زمان‌های قدیم فیلسوفان، اندیشمندان و محققان اسلامی پیرامون علم دینی، 

انس��ان، جامعه و ده‌ها واژۀ متداول در حوزه علوم انس��انی، متفاوت از دیگران صحبت کرده‌اند. اما 

این بحث جدید است، چون پس از انقلاب اسلامی و موضوعیت‌یافتن بحث حکومت دینی، علوم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            29 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


| 9
4 

ان
ست

زم
 | 

ه 1
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

112

انسانی اسلامی به‌عنوان قوه عاقلۀ این حرکت الهی و فراهم‌کنندۀ بسترهای اندیشه‌ای و تفکرات ناب 

ارزش��ی، جایگاهی ویژه یافت. هرچند که مش��کلات متعدد باعث شده اس��ت تا هنوز این علوم به 

کیدات رهبری بر ضرورت تحول در علوم انس��انی، تولید علوم  جایگاه واقعی خود نرس��ند؛ لکن تأ

انس��انی اس�المی جهت تحقق رس��الت تمدن‌س��ازی و همچنین الزام همگان به همکاری در تولید 

الگوی اس�المی ایرانی پیش��رفت، حاکی از آن اس��ت که باید با رویکردی راهبردی به این موضوع 

نگریست.

از میان مکاتب و مدل‌های مختلف مدیریت راهبردی، مکتب »موعودگرایی و مدل افق جهانی« 

برای تدوین الزامات اساس��ی مدیریت تحول علوم انسانی برگزیده شد. این مدل مدیریت راهبردی، 

بومی و منطبق با مؤلفه‌های الگوی اس�المی و ایرانی پیشرفت است و در 4 عرصه اصلی الگو یعنی 

معنویت، علم، فکر و سبک زندگی حرف‌های جدیدی دارد؛ بر اساس این مدل 22 الزام استخراج 

گردی��د. یافته‌ها نش��ان داد که مهم‌ترین ال��زام برای ایجاد تحول در علوم انس��انی، التزام به »توحید« 

و »مع��اد« به‌عنوان اصول اساس��ی تحول علوم انس��انی اس��ت، و در رتبه بعدی، »ات��کای به قرآن و 

اهل‌بیت )علیهم‌السلام(« به‌عنوان دو ثقل رسول اکرم )صلی‌الله‌وعلیه‌وآله( قرار دارد. 

نکته جالب آن اس��ت که اگر از منظر واژه موعودگرایی به الزامات توجه شود، مشخص می‌گردد 

که هفدهمین الزام یعنی، »تکیه بر عدالت به‌عنوان محور اصلی دعوت همه ادیان به موعود الهی«، 

رتبه 14 اس��ت. در نگاه اول این یافته، نش��ان‌دهندۀ توجه کمتر به موضوع مهدویت است، اما اگر به 

مفهوم واقعی مهدویت و مؤلفه‌های مهم و اصلی تفکر موعودگرایی و مهدویت توجه ش��ود، معلوم 

می‌گ��ردد که تعداد قابل‌توجهی از 10 الزام اول به‌طور غیرمس��تقیم ب��ا تفکر مهدویت گره خورده‌اند 

)مانن��د مورد اول(. در نهای��ت می‌توان چنین نتیجه گرفت که اگر از منظر مدل‌های بومی به موضوع 

تحول علوم انس��انی اس�المی توجه ش��ود، پیوند عمیق‌تری بین مبانی اعتقادی و ارزشی، نظیر تفکر 

مهدویت، با صحنه واقعیت و جاری مسائل روز کشور و حتی جهان ایجاد خواهد شد. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            30 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


113

ی  |
ران

و ای
ی 

لام
اس

ی 
رد

هب
ت را

یری
مد

بر 
ی 

بتن
ی م

سان
م ان

لو
ل ع

حو
ت ت

یری
مد

ت 
اما

الز
ی 

ند
ت‌ب

لوی
  او

  |

منابع و مآخذ

بستانی )نجفی(، حسین. 1390. گامی به‌سوی علم دینی. پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. 	.1

یت ما. انتشارات بنیاد نهج‌البلاغه.  پورعزت، علی‌اصغر. 1393. مدیر 	.2

یت راهبردی عصر مدار. دانشگاه امام صادق)ع(. پورعزت، علی‌اصغر. 1388. مدیر 	.3

جوادی آملی، عبدالله. 1392.‌ س�خنرانی منتش�ر شده در کتاب تحول در علوم انسانی. جلد اول. به کوشش  	.4

فرهنگستان علوم اسلامی. نشر منیر.

یت راهبردی. دانشگاه عالی دفاع ملی و انتشارات سمت. حسن‌بیگی ابراهیم. 1394. مدیر 	.5

خامنه‌ای، سیدعلی. بیانات در دیدار گروه‌های مختلف از سال 1368 تا 1392. 	.6

خندان، علی‌اصغر. 1388. درآمدی بر علوم انسانی اسلامی. دانشگاه امام صادق)ع(. 	.7

داوری اردکانی، رضا. 1391. »ملاحظاتی درباره الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت«. مجموعه مقالات نخستین  	.8

کنفرانس الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت. ناشر پیام عدالت. 

رش��اد، علی‌اکبر. 1391. »نُه گام تا الگوی پیش��رفت اس�المی ایرانی«. مجموعه مقالات نخس�تین کنفرانس  	.9

الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت. ناشر پیام عدالت.

رضایی، عبدالعلی. 1392. الگوی شبکه‌ای ساختار تولید علوم انسانی – اسلامی، تحول در علوم انسانی.  	.10

ج2. به کوشش فرهنگستان علوم اسلامی. نشر منیر.

رضوی، سیدمهدی. 1392. رویکرد روش‌شناسانه در علوم انسانی اسلامی.  	.11

س��وزنچی، حس��ین. 1389. معنا، ام�کان و راهکاره�ای تحقق علم دینی. پژوهش��گاه مطالع��ات فرهنگی و  	.12

اجتماعی.

شیخ‌رضایی، حسین؛ کرباسی‌زاده، امیراحسان. ‌1392. آشنایی با فلسفه علم. نشر هرمس.  	.13

صادق��ی، ابراهی��م. 1392. رویکردشناس��ی مخالف��ان علم بوم��ی، تحول در علوم انس�انی. ج2. به کوش��ش  	.14

فرهنگستان علوم اسلامی. نشر منیر. 

غفاریان، وفا. 1390. استراتژی: نمایی 360 درجه. نشر مدیریت صنعتی. 	.15

غلامی، رضا. 1393. س��خنرانی با عنوان: معنا و مبنای طبقه‌بندی علوم، در مرکز پژوهش‌های اس�المی آس��تان  	.16

قدس رضوی.

فاضل‌نیا، محمد. 1356. منطق و فلسفه. انتشارات آموزش و پرورش. 	.17

فتح‌الهی، ابراهیم. 1388. متدولوژی علوم قرآنی. دانشگاه امام صادق )ع(. 	.18

فدایی‌عراق��ی، غلامرض��ا. 1380. »طرحی نو در طبقه‌بندی علوم«. مجله دانش�کده ادبیات و علوم انس�انی  	.19

دانشگاه تهران. ش 159. تابستان و پائیز.

قراملکی، محمدرضا. 1392. رویکرد تولید فلس�فه های مضاف، تحول در علوم انس�انی. ج2. به کوش��ش  	.20

فرهنگستان علوم اسلامی. نشر منیر.

گودرزی، غلامرضا. 1393. پیش‌درآمدی بر آینده‌نگری الهی. مؤسسه آینده روشن.  	.21

یت راهبردی موعودگرا. دانشگاه امام صادق)ع( و دانشگاه  گودرزی، غلامرضا. 1389. افق جهانی، مدل مدیر 	.22

عالی دفاع ملی.

مدوز، دنلا اچ. 1392. تفکر سیستمی. ترجمه عادل آذر و حامد فلاح تفتی. دانشگاه امام صادق )ع(. 	.23

مصباح‌یزدی، محمدتقی. 1392. س�خنرانی منتشرش�ده در کتاب تحول در علوم انس�انی. ج1. به کوش��ش  	.24

فرهنگستان علوم اسلامی. نشر منیر.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            31 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html


مطهری، مرتضی. 1370. آشنایی با علوم اسلامی؛ منطق و فلسفه. انتشارات صدرا. 	.25

مهدوی‌کنی، محمدرضا. 1390. عقل و دین. دانشگاه امام صادق)ع(. 	.26

ناظمی‌اردکانی، مهدی. 1385. مهندس��ی فرهنگ، مهندس��ی فرهنگی و مدیریت کش��ور. شورای‌عالی انقلاب  	.27

فرهنگی.

یت اسلامی و الگوهای آن. مرکز آموزش مدیریت دولتی. نقی‌پورفر، ولی‌الله. 1379. اصول مدیر 	.28

الویری، محسن. 1391. چیستی الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت و نقش حوزه‌های علمیه در تدوین آن. مجموعه  	.29

مقالات نخستین کنفرانس الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت. نشر پیام عدالت.

30.	Creswell, John, Qualitative inquirey and research design: choosing among five 
approaches, sage, 2007. pp. 201-220

31.	Merton, r.k. social theory & social structure. Il press.1957

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
4.

1.
1.

4.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            32 / 32

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1394.1.1.4.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-24-en.html
http://www.tcpdf.org

