
31

| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف چکیده

هدف از پژوهش حاضر بررســی مســئلۀ تحقق‌پذیری علم دینــی در حوزۀ علوم 

طبیعی اســت. در این راســتا نخست ضمن تحلیلی بر مســئلۀ تحقق‌پذیری علم 

دینی به‌طورکلی، به بررســی تحقق‌پذیری آن در یکــی از زمینه‌های خاص، یعنی 

آموزش علوم طبیعی )شــامل فیزیک، شــیمی، زیست‌شناســی و زمین‌شناسی( 

پرداخته شــده است. ســپس به‌مثابۀ یکی از راه‌حل‌های مســئله در حوزۀ آموزش 

علوم طبیعی، پیشــنهاد )فرضیــه( نگارنده با عنوان »آمــوزش خداباورانۀ علم در 

ســاحت نگرش« بررسی شده است. این راه‌حل پیشــنهادی به روشی تحلیلی از 

یک منظر، سازگاری و هم‌خوانی آن با نظریه‌های علم دینی انتخابی )نظریۀ گلشنی 

و جوادی آملی( بررســی شــده و از منظری دیگر، به‌مثابۀ یک برساختۀ آموزشی، 

بررســی سازگاری و انسجام درونی آن را صورت داده است. براساس یافته‌های این 

پژوهش، در مقام تحقق‌پذیری نظریه‌های علم دینی در آموزش علوم طبیعی، باید 

کید کرد. این  بر »تعلیم و تربیت دینی با محوریــت پرورش نگرش خداباورانه« تأ

امر از اســتلزامات نظریه‌های علم دینی در آموزش علوم طبیعی اســت. از سوی 

دیگر معیار سازگاری و انسجام درونی برساخته، با »پرورش نگرش خداباورانه در 

آموزش علوم« نامتعارض نیست که اجتماع سازگار این دو، در »آموزش خداباورانۀ 

علم در ساحت نگرش« خود را نشان می‌دهد. درنهایت اینکه »آموزش خداباورانۀ 

علم در ســاحت نگرش« به‌مثابۀ راه‌حلی سازگار و منسجم، موضوع تحقق‌پذیری 

نظریه‌های علم دینی در حوزۀ علوم طبیعی را به سطحی بسیار اجرایی‌تر و عملی‌تر 

سید هدایت سجادی*
استادیار فلسفه علم و فناوری، گروه آموزش فیزیک، دانشگاه فرهنگیان، تهران، ایران.

آموزش خداباورانۀ علم در ساحت نگرش: راه‏حلی برای مسئلۀ 
تحقق‏پذیری نظریه‏های علم دینی در حوزۀ علوم طبیعی

hedayatsajadi@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-5568-8020*

یخ پذیرش:1401/06/05 | یافت: 1401/02/09 | تار یخ در تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             1 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

32

می‌آورد که با نظریه‌های علم دینی انتخابی ســازگار اســت و معیارهای حداقلی و 

مشترک این نظریه‌ها را برآورده می‌کند. همچنین هم با آموزش علوم تعارضی ندارد 

و متخصصان این حوزه آن را درک می‌کنند.

کلیدواژه‌ها: علم دینی، آموزش علوم، تحقق‌پذیری علم دینی، تعلیم و تربیت 

دینی، نگرش خداباورانه، گلشنی، جوادی آملی.

مقدمه

نظریه‌هــای علم دینی داعیه‌دار تحقق ســازگاری علم و دین و فراتــر از آن به‌دنبال ارائۀ مدلی دینی 

برای علوم، اعم از انســانی یا طبیعی1 هســتند. نظریه‌های علم دینی را می‌توان از ســه بعد اساسی 

بررســی کرد: معناداری و امکان نظری )علی‌الاصول( علم دینی، ضرورت پرداختن به آن و تحقق 

در مقام عمل. نظریه‌های علم دینی در هریک از این وجوه، فراروی چالش‌های متعددی هســتند و 

دیدگاه‌های موافق و مخالف فراوانی در هریک از این زمینه‌ها ارائه شده‌اند. از این میان تحقق عملی 

نظریه‌های علم دینی که در بیشتر موارد در دو راستای آموزش و پرورش اسلامی و دانشگاه اسلامی 

ســمت و سو گرفته است، از جانب پژوهشگران قائل به علم دینی با کم‌توجهی مواجه شده است.2 

همچنین نبود مدل‌هایی دینی برای علوم3 دستاویزی برای مخالفان علم دینی شده است که براساس 

آن رویکردهــای دیگری را در پیــش بگیرند که در برخی از آن‌ها به طــرد کامل امکان و معناداری 

علم دینی نیز منجر شــده اســت. در این میان، رویکردهای دیگری وجود دارند که به امکان‌پذیری 

و معناداری حداقل برخی اقســام علم دینی قائل هســتند )سجادی، 1398(، اما در واکنش به نبود 

مدل‌های دینی تحقق‌یافته‌ای از علوم، به‌ویژه در راستای کاربست در آموزش، به‌جای »آموزش علم 

دینی« به سراغ بدیل دیگری با عنوان »آموزش دینی علم« رفته‌اند )سجادی، 1400 الف(.

در بســیاری از کشورهای اســامی تلاش برای آموزش و پرورش اسلامی به معنای عام 

1. گفتنی است برخی پژوهشگران و نظریه‌پردازان طرفدار علم دینی، از جمله عبدالحسین خسروپناه، در حوزۀ علوم 
طبیعی قائل به امکان علم دینی نیستند.

2.البته برخی متفکران حوزهٔ علم دینی در این دو جهت آثاری نگاشته‌اند: از جمله مهدی گلشنی )1380( و العطاس 
)1374(. همچنین در کتاب روش‌شناســی علوم انسانی نزد اندیشــمندان مسلمان، نوشتهٔ محمد تقی ایمان و احمد 
کلاته ساداتی، دیدگاه‌های برخی از اندیشمندان مسلمان در فضای غیر فارسی‌زبان و روش‌شناسی فکری آن‌ها دربارهٔ 
اسلامی‌ســازی علوم بررسی شده است که به ســویه‌های نهادی و ارتباط آموزش رســمی و علم دینی پرداخته‌اند و 

نگارندگان به زعم خود، مدلی روش‌شناختی از علم اسلامی را ارائه داده داده‌اند.
3.  در این پژوهش، مفهوم »مدل دینی علوم« از »نظریهٔ علم دینی« متمایز شده است. مدل دینی علوم به مفهوم الگو 
و ســاختاری تحقق‌یافته برای علم دینی در هریک از شاخه‌های علوم در نظر گرفته شده است؛ برای مثال مدلی دینی 

برای فیزیک یا شیمی و... )نک: سجادی، 1400 ب(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             2 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

33

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

سابقه‌ای طولانی داشته است. در ایران نیز پس از انقلاب اسلامی نیز تعلیم و تربیت اسلامی 

به‌مثابۀ یک نظام آموزشــی و تربیتی بدیل، سیاست رســمی نهادهای مربوط بوده است؛ با 

این حال این تلاش‌ها هنوز به نتیجۀ مطلوب دســت نیافته‌اند. به نظر گلشــنی »الان دین در 

دانشــگاه‌های ما، صرف‌نظر از بعضی ظواهر، نقش جدی ندارد و در آموزش دانشگاهی ما 

به‌صورت ظاهر تنها بعد علمی قضایا منتقل می‌شــود« )گلشنی، 1380، ص 148(. اگر به 

ریشــه‌ها و علت تثبیت تلقی سکولار و الحادی از علم توجه کنیم، درمی‌یابیم در این زمینه 

دیدگاه‌های متعددی وجود دارند. گلشــنی )1380( ریشۀ این بینش سکولار حاکم بر علم 

و آموزش در کشــورهای اسلامی را به نحوۀ مواجهۀ تاریخی مسلمانان با آن مربوط می‌داند. »در 

همان دوران پوزیتیویسم بود که علم جدید به جهان اسلام راه یافت و با آن فلسفه‌های تجربه‌گرا را به 

جوامع اسلامی منتقل کرد؛ بینشی که علوم را از متافیزیک خداگرا جدا می‌کرد. بدین‌جهت در جوامع 

 فارغ از تعلیم و تزکیه و بینش 
ً
 اســامی علم سکولار رایج شد و پرورش‌یافتگان دانشــگاه‌ها عمدتا

اسلامی بار آمدند و در محیط‌های علمی آن‌ها این ایده رواج یافت که علم در تعارض با دین است 

 از مطالب دینی جدا کرد« )همان(.
ً
 از آن مستقل است و مطالب علمی را باید کلا

ً
و یا اینکه کاملا

همچنین جوادی آملی )1388( ریشۀ تلقی الحادی و سکولار از علم را این‌گونه تحلیل می‌کند: 

»در اثر محاصرۀ دین در چهاردیواری نقل و در اثر بیرون‌راندن عقل از معرفت دینی و مصادره‌نمودن 

آن، علوم را به هر ســمتی که خواستند بردند. عده‌ای آن را غارت کردند و الحادی قلمداد نمودند و 

گروهی آن را مصادره کرده، سکولار خواندند« )جوادی آملی، 1388، ص 37(.

به نظر می‌رسد نقطۀ اوج تلاش‌ها در راستای تعلیم و تربیت دینی در قالب ارائۀ نظریه‌های علم 

دینی است، اما براساس پژوهش‌ها با وجود نظریه‌های متعدد علم دینی و نیز نوشته‌های فراوانی که 

دربارۀ این نظریه‌ها ارائه شــده‌اند، گام‌های اجرایی و عملی چندان موفقیت‌آمیزی برداشــته نشده و 

تحقق عملی آن نظریه‌ها هنوز محقق نشــده است. همچنین هنوز ایده دانشگاه اسلامی و نیز مدل 

تحقق‌یافته‌ای از علم دینی و آموزش و پرورش دینی، چنانکه مســئولان در شــورای اسلامی‌شــدن 

دانشــگاه‌ها و دیگر نهادهای مربوط انتظار دارند، تحقق نیافته‌اند )نک: گلشنی، 1380؛ ملکیان و 

دیگران، 1379؛ موحد ابطحی، 1388(. از دو منظر متفاوت می‌توان به بررسی موضوع تحقق‌پذیری 

نظریه‌های علم دینی پرداخت: نخســت بررسی موانع تحقق )آسیب‌شناسی( و دوم بررسی عوامل 

)راهکارهای( تحقــق.1 موحد ابطحی )1388( در زمینۀ آسیب‌شناســی عدم تحقق، به تحقیقاتی 

1.به تازگی مقاله‌ای از حمیدرضا آیت اللهی منتشر شده است که به زعم خود راهکاری برای تحقق علم دینی معرفی 
می‌کند )نک: آیت اللهی، 1400(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             3 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

34

اشاره می‌کند که نشــان‌دهندۀ حاکم‌بودن رویکرد پوزیتیویستی بر نظام آموزشی و پژوهشی کشور 

است. با توجه به این امر در باب چرایی رواج این رویکرد پوزیتیویستی در جامعۀ علمی پس از چند 

دهه از پیروزی انقلاب اســامی و نیز چرایی عدم تحقق و به نتیجه نرسیدن فعالیت‌ها در این چند 

دهه دربارۀ تولید علم دینی و بومی، از منظری جامعه‌شناختی نتیجه می‌گیرد که در خوش‌بینانه‌ترین 

حالت بازتولید تلقی پوزیتیویســتی از علم در فضای آموزشی و پژوهشــی، برنامه‌ریزی و اجرایی 

گاهانه و با عمل در ســاختارهای  گاهانه و با قصد و نیت توســط نظام حاکم، بلکه ناآ کشــور، نه آ

موجود انجام می‌شــود. از سوی دیگر مواجهۀ تنها فلسفی با بحث علم دینی و بومی و بی‌توجهی به 

ابعاد جامعه‌شناختی و سیاست‌گذاری آن، مانع عمده بر سر راه علم دینی در کشور است. هرچند از 

منظر عوامل تحقق و ارائۀ راهکارها، کنگره‌ها، همایش‌ها و نشست‌هایی برگزار شده است،1 هیچ‌یک 

دستاورد عملی چندانی نداشته‌اند و هنوز از مسئله ابهام‌زدایی نشده است؛ با این وصف تلاش‌هایی 

به‌منظور یافتن راه‌حل برای این معضل تلقی می‌شوند.

اهمیــت و ضرورت پژوهش‌هایی کــه به موضوع تحقق‌پذیری علم دینــی در عمل می‌پردازند 

 تا آنجاســت که بدون توجه به مقام تحقق‌پذیری عملــی، نظریه‌پردازی‌ها در این حوزه، در عمل به 

 نظرورزی‌هایی بی‌حاصل و عقیم تقلیل می‌یابند. در این پژوهش، نخست به روش تحلیلی به بررسی 

 مسئلۀ تحقق‌پذیری نظریۀ علم دینی و سپس تحقق‌پذیری علم دینی در یکی از زمینه‌های خاص، یعنی 

در آموزش علوم تجربی طبیعی پرداخته شده که در این پژوهش »مسئلۀ تحقق‌پذیری )نظریه‌های( 

علم دینی در آموزش علوم طبیعی« نام دارد.2 همچنین ضمن برشــمردن برخی چالش‌های فراروی 

تحقق نظریه‌های علم دینی در آموزش علوم تجربی طبیعی، راه‌حل پیشنهادی نگارنده، یعنی »آموزش 

خداباورانۀ علم در ســاحت نگرش« از دو منظر اساسی، یعنی سازگاری و هم‌خوانی با نظریه‌های 

علم دینی و نیز ســازگاری و انسجام برساخته، بررســی و در قالب این پرسش‌ها صورت‌بندی شده 

اســت. اکنون این پرسش مطرح می‌شود که این پیشــنهاد به‌مثابۀ راهکاری در آموزش علوم طبیعی 

تا چه حد می‌تواند هم با نظریه‌های علم دینی انتخابی ســازگار باشد و هم خود ویژگی سازگاری و 

انسجام درونی داشته باشــد؟ درنهایت به این پرسش کلی‌تر پرداخته شده است که آیا این پیشنهاد 

می‌تواند راه‌حلی برای مسئلۀ تحقق‌پذیری نظریه‌های علم دینی در حوزۀ علوم طبیعی تلقی شود؟

1. همچون همایش یک روزۀ »نظریۀ علم اســامی و کاربســت آن در نظام آموزش وپــرورش«، با محوریت نظریه 
آیت‌الله جوادی آملی در قم.

 )Islamic pedagogy( 2.  شایان ذکر است تحقق‌پذیری علم دینی در آموزش علوم به مفهوم شیوۀ آموزش دینی و اسلامی 
نیست، بلکه آموزش محتوای علوم با سویۀ دینی است که در مضمون اصطلاح »آموزش دینی علم« مندرج است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             4 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

35

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

یه علم دینی رویکردی انتقادی به تحقق‌پذیری نظر

در بررسی تحقق‌پذیری نظریۀ علم دینی فارغ از مصادیق )نظریه‌های( مشخص، به‌طورکلی باید از 

چند جهت به موضوع پرداخت: نخست امکان‌پذیری مدل‌های دینی علوم مبتنی بر نظریه‌های علم 

دینی و دوم شناخت ظرف و ظرفیت تحقق عملی در واقع امر. وجه نخست پرسش از امکان‌پذیری 

ارائه و ساخت مدل دینی برای علوم است که ممکن است بسیاری از مدل‌های پیشنهادی علم دینی 

قابلیت تحقق عملی نداشته باشند، اما وجه دوم به زمینه‌مندی تحقق‌پذیری علم دینی مربوط است. 

اگر وجه نخســت به‌دقت تحلیل شــود، درمی‌یابیم تحقق‌پذیری از این منظر، قابل تقلیل به همان 

ســطح نخست، یعنی معناداری و امکان‌پذیری اســت؛ زیرا تلاش نظری در راستای اثبات تحقق، 

درواقع همان مفهوم امکان‌پذیری را دارد، مگر اینکه ظرف و زمینه آن مشــخص باشــد. بی‌توجهی 

به این تمایز ظریف و دقیق و خلط آن‌ها، منشــأ خطا شــده است؛ به‌گونه‌ای که بسیاری از مقالات 

که در عنوان آن‌ها اصطلاح تحقق-مجزا و مســتقل از امکان و معناداری- آمده است، درواقع تهی 

از موضوع تحقق عملی هســتند؛ از این‌رو بدون در نظر داشتن ظرف و بستر تحقق، صحبت‌کردن 

دربارۀ تحقق‌پذیری نظریه بی‌معناســت؛ یعنی تحقق‌پذیــری علم دینی، برای مثال در آموزش علوم 

طبیعی یا انسانی، باید درهم‌تنیده و یکپارچه تحلیل شود؛ در غیر این صورت تحلیل صرف نظریه، 

ماندن در سطح نخست است.

در وجه دوم، شــرایط و زمینۀ تحقق که برای مثال می‌تواند در قالب تأســیس دانشگاه اسلامی 

و دینی‌کــردن آموزش و پرورش به معنای عــام )به‌مثابۀ نهاد یا فرایند تعلیــم و تربیت( یا در قالب 

دینی‌کردن شــاخه‌های گوناگون دانش اعم از علوم انســانی و علوم طبیعی باشــد، هریک رهیافت 

خاص خود را می‌طلبد؛ به تعبیر دیگر نیز شاخه‌های متفاوت دانش، در عین داشتن برخی شباهت‌ها 

تمایزهایی دارند. همچنین تحقق اسلامی‌شدن دانشگاه )به‌مثابۀ نهاد متولی امر آموزش، پژوهش و 

 متمایز با ساختارهای 
ً
تربیت عوامل اجرایی( و تحقق در آموزش و پرورش، دو مورد مطالعاتی کاملا

 امری زمینه‌مند اســت و 
ً
متفاوت هســتند؛ از این‌رو می‌توان دریافت تحقق‌پذیری علم دینی کاملا

درواقع هر دو وجه امکان ارائۀ مدل دینی و ظرف و زمینه تحقق قابل تفکیک نیســتند و دو روی یک 

سکه محسوب می‌شوند.

با توجه به آنچه بیان شد، چالش‌ها فراروی تحقق‌پذیری علم دینی را می‌توان در دو سطح نظری 

و عملی تقســیم‌بندی کرد: منظور از چالش‌های نظری موانــع و محدودیت‌های نظری حاصل از 

فرایند به‌کارگیری نظریه در مقام کاربست، در ظرف و زمینۀ آن است؛ برای مثال ویژگی »سازگاری و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             5 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

36

 انسجام درونی« برساخته‌ای1 که برآمده از کاربست نظریه در عمل و در ظرف و زمینۀ خاص تحقق 

 باید برآورده شود؛ یعنی به‌مثابۀ یک 
ً
آن است، می‌تواند مزیت یا ارزشی برای برساخته باشد که لزوما

شرط حداقلی و ضروری است. شاید منظور از سازگاری و انسجام درونی برساخته از حیث نظری، 

همان ســازگاری و تناقض منطقی میان گزاره‌های ســاختار نظری باشد و در مقام عمل، هم‌خوانی 

در کنش و تعارض‌نداشــتن در انجام عمل. این چالش را در حوزه آمــوزش علوم می‌توان این‌گونه 

صورت‌بندی کرد: برساختۀ »آموزش دینی علم« یا »آموزش علم دینی« چقدر می‌تواند سازگاری و 

انسجام درونی داشته باشد، یا عنوان »دانشگاه اسلامی« چقدر می‌تواند سازگار باشد؛ از این حیث 

که رســالت دانشگاه چیست و اســامی‌بودن یا دینی‌بودن به مفهوم عام به چه معناست و آیا این دو 

با هم ســازگارند؟ از دیدگاه سجادی )1400 الف( برســاخته‌ای مانند آموزش دینی علم می‌تواند 

با تعابیری جزم‌گرایانه از دین ناســازگار باشــد؛ یعنی جانب‌داری از باورهــای دینی به هر قیمت و 

به‌مثابۀ اصلی ثابت و جزمی، ممکن اســت در تعارض با برخی اهداف آموزش علوم- مانند تفکر 

انتقادی- قرار بگیرد؛ بنابراین چالش و پرسش بسیار مهم و در عین حال حداقلی که می‌تواند فراروی 

نظریه‌های علم دینی باشد، سازگاری و انسجام درونی برساخته حاصل از کاربست نظریه‌های علم 

دینــی در ظرف و زمینۀ تحقق آن‌هاســت. در کنار این چالش‌های نظــری، موانع عملی و اجرایی 

متعددی را می‌توان برشمرد که می‌توانند چالشی برای تحقق نظریه‌های علم دینی باشند. این موانع 

عملی می‌تواند سازوکارهای اداری، اجرایی، سازمانی و... را شامل شود که در عمل وجود دارند.

یکی دیگر از چالش‌های جدی فراروی تحقق‌پذیری علم دینی کم‌توجهی به پژوهش‌های مرتبط 

با تحقق عملی اســت. از ســویی، با وجود ناکامی‌ها در تحقق عملی علم دینی، پژوهش‌ها دربارۀ 

آسیب‌شناســی از وجوه مختلف و نیز ارائۀ راهکارها هنوز اندک هســتند و ابعاد مختلف را پوشش 

نمی‌دهند )برای مثال نک: ابطحی، 1388؛ ســوزنچی، 1389(. از سوی دیگر، با نگاهی اجمالی 

به مقالات و آثار منتشرشــده در حوزۀ علم دینی2 اگرچه در عنوان بیشــتر آثــاری که در زمینۀ علم 

 حول امکان 
ً
دینی منتشر شــده‌اند، واژۀ تحقق مستقل از امکان و معناداری هم دیده می‌شود، عملا

نظری علم دینی و معناداری آن متمرکز هســتند؛ به بیان دیگر عمدۀ کســانی که در زمینۀ علم دینی 

1.  برســاخت‌گرایی در حوزهٔ آموزش، به‌مثابهٔ یک نظریهٔ یادگیری اســت که بنا به آن فراگیرندگان خود در معنادارکردن 
یادگیری خود درگیر هســتند. بر همین منوال، در این پژوهش »برســاخته« به مفهوم ساختار نظری معطوف به عمل 
اســت که معلم و شاگردان نیز مبتنی بر نظریه‌های آموزشی و یادگیری مرتبط در این حوزه، در فرایند شکل‌دهی به آن 

مشارکت دارند.
2.  برای مثال نک: پرتال جامع علوم انسانی، نورمگز، مگیران، مرکز اطلاعات علمی جهاد دانشگاهی و...

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             6 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

37

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

قلم‌فرسایی کرده‌اند، در همان سطح نخست یعنی در باب امکان و معناداری علم دینی باقی مانده‌اند 

و در حــوزۀ تحقق عملی، در قالب تولید علم دینی و کاربســت آن در ظرف و زمینه‌ای خاص، آثار 

بسیار اندکی نگاشته شــده‌اند؛ برای مثال اگر در سایت نورمگز واژۀ علم دینی جست‌وجو شود1 از 

میان 226 مقالۀ منتشرشده در زمینۀ علم دینی 149 مورد به واژۀ »تحقق« در عنوان اشاره کرده‌اند، 

اما تنها تعداد اندکی از آن‌ها بــه تحقق عملی در زمینه‌ای خاص پرداخته‌اند. درواقع می‌توان گفت 

خلط تحقق نظری و عملی، یکی از چالش‌های فراروی برنامۀ تحقق‌پذیری علم دینی اســت؛ زیرا 

تحقق نظری را می‌توان در همان ساحت امکان و معناداری قلمداد کرد.

بــا این معیــار مقالات متعــددی که به‌ظاهر بــه تحقق نظریــه پرداخته‌انــد و در عنوان آن‌ها 

تحقق‌پذیری، تولید یا راهکار آمده اســت، در خوش‌بینانه‌ترین حالــت اثبات نظری تحقق‌پذیری 

هســتند، نه اینکه راهکار عملی و اجرایی باشند که توجه دقیق و کارشناسی در ظرف و زمینه تحقق 

داشته باشد؛ برای نمونه، مقالۀ آیت‌اللهی )1400( تحقق عملی در ظرف و بستری خاص را مدنظر 

قرار نداده اســت. این چالشی اســت که هم برخی نظریه‌های علم دینی بدان توجه نکرده‌اند و هم 

پژوهشــگران حوزۀ علم دینی خلط معنایی کرده و با بررســی امکان نظری تحقق، به خیال خود در 

ساحت تحقق‌پذیری عملی گام نهاده‌اند. باید توجه داشت که درواقع تحقق‌پذیری عملی نظریه غیر 

از ظرف و زمینۀ کاربست نیست.

همچنیــن انتزاعی‌بودن برخی نظریه‌های علم دینی می‌تواند مانع و چالش جدی فراروی تحقق 

عملی نظریه‌ها باشــد؛ برای مثال اگر در مقام کاربســت، نظریۀ آیت‌اللــه جوادی آملی را ملاحظه 

نمایید، به نظر میرســد از ســطح نظری تا تحقق عملی آن در کلاس درس، باید مســیری طولانی 

پیموده شــود و بکارگیری آن، مستلزم پژوهش‌هایی گســترده- بنیادین و کاربردی- برای تحقق در 

عمل است. از دیدگاه جوادی آملی علم به‌صورتی نظری و انتزاعی توصیف شده و در آن نگاه، علم 

)به ماهو علم( به‌ذاته دینی است؛ از این‌رو علم دینی وصفی زائد است؛ زیرا در دیدگاه جوادی آملی 

علم واقع‌نماســت و هر علمی )به ماهو علم( که حقیقتی را نمایان کند، دینی است؛ به این دلیل که 

علــم صبغه و هویت خودش را از معلــوم می‌گیرد و معلوم هم چیزی غیر از خلق خدا، فعل خدا و 

اوصاف الهی نیســت؛ بنابراین ما علم غیردینی نداریم2)جوادی آملی، 1386(. به نظر ایشان علم 

1.  تا تاریخ 31 تیرماه 1400.
2.  وی در جای دیگری به تمایز میان علم الهی و الحادی اذعان می‌کند: »علوم منطقی، طبیعی، ریاضی و اخلاقی، 
دانش تجربی محض، تجریدی صرف و ملفق از تجربه و تجرید، همگی یا الهی‌اند یا الحادی و هرگز علم، سکولار 

به معنی بی‌تفاوت نخواهد بود« )جوادی آملی، 1388، ص 24(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             7 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

38

یا مطابق واقع اســت یا نیســت؛ اگر مطابق واقع بود، پس علم به فعل الله است و اگر مطابق واقع 

 علم نیســت و جهل اســت، اما این دیدگاه مبتنی بر دیدگاهی خاص دربارۀ رئالیسم و 
ً
نبود اساســا

واقع‌نمایی علم بوده و تا حدی از واقعیت‌های کنونی علم تجربی دور است.1

تحقق‌پذیری علم دینی در آموزش علوم طبیعی

بــا توجه به آنچه در باب زمینه‌مندی تحقق‌پذیری علم دینی ذکر شــد، فارغ از ظرف و زمینۀ تحقق 

نمی‌توان از تحقق‌پذیری عملی علم دینی ســخن گفــت؛ از این‌رو در این پژوهش بر آموزش علوم 

طبیعی- به‌‌منزلۀ یک زمینه تحقق- تمرکز شــده است و مســئلۀ تحقق‌پذیری علم دینی در آموزش 

علوم مطرح می‌شــود. به‌طورکلی بررســی تحقق‌پذیری علم دینی در آموزش و پرورش نیز به‌مثابۀ 

یک مســئله، از دو منظر نظری و اجرایی بررسی می‌شــود: نخست از منظر نظری، یعنی علم دینی 

چقدر قابلیت عملی‌شــدن و تطبیق در برنامه‌های درســی و مؤلفه‌های منــدرج در آن را دارد. این 

موضوع با امکان‌پذیری علی‌الاصــول این تمایز را دارد که در آن قابلیت تطبیق عملی مدل یا نظریۀ 

علم دینی را بررســی می‌کند، نه امکان‌پذیری علی‌الاصول نظریه و معنــاداری علم دینی را؛ یعنی 

تحقق‌پذیــری نظریه‌های علــم دینی در زمینه‌ای خــاص- برای مثال آموزش علــوم در آموزش و 

پــرورش- به تطبیق‌پذیری در مؤلفه‌های برنامۀ درســی تقلیل می‌یابد و به معضلات و ناتوانی‌ها در 

تطبیــق نظریه‌های علم دینی بر برنامه‌های درســی می‌پردازد. نبود تناســب و انطباق این مدل‌ها با 

واقعیت برنامۀ درسی در عمل معضلی جدی است و تحقق علم دینی در آموزش و پرورش، مستلزم 

شناخت دقیق مؤلفه‌های نوین برنامۀ درسی و تعلیم و تربیت و ساختار و استلزامات نظریه‌های علم 

دینی است.

دوم از منظر عملی و اجرایی نیز به این مفهوم اســت که ســاختارهای اداری و سازمانی- چه از 

حیث ســخت‌افزاری و چه نرم‌افزاری )مانند برنامه‌های درسی، آیین‌نامه‌ها و...(- چقدر می‌توانند 

قابلیت و ظرفیت برای تحقق در این زمینه را داشــته باشــند. بررســی تحقق‌پذیــری از این ابعاد، 

مســتلزم پژوهش با رویکردهایی از قبیل جامعه‌شــناختی و آموزشی است که مطالعات پداگوژی، 

برنامه‌ریزی، سیاست‌گذاری و همچنین ساختارهای اداری، سازمانی و... را شامل می‌شود.

عوامل متعددی در شــکل‌گیری معضلات تحقق‌پذیری علم دینی در آموزش و پرورش 

1.   در این زمینه نک: گلشنی )1393(. هرچند گلشنی با بسیاری از دیدگاه‌های آیت‌الله جوادی آملی موافق است و 
در باب نفی علم دینی ضمن اشاره به تفکیک مقام اثبات و ثبوت، نظر ایشان را تنها در مقام ثبوت صائب می‌داند، در 

باب واقع‌نمایی علم با ایشان هم‌نظر نیست.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             8 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

39

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

مؤثر هســتند که به مســئلۀ تطبیق‌پذیری بر برنامه‌های درســی تقلیل می‌یابند: یکی از این 

عوامــل، تعدد و تکثر نظریه‌های علم دینی انتزاعی، تناسب‌نداشــتن این نظریه‌ها با واقعیت 

برنامۀ درســی در عمل و تحقق‌ناپذیری علی‌الاصول آن‌هاست. درواقع انتزاعی‌بودن برخی 

نظریه‌های علم دینی آن‌ها را از واقعیت برنامۀ درســی بســیار دور کرده است. دومین عامل 

اثرگذار ناتوانی برنامه‌ریزان درســی برای تصمیم‌گیــری معقول و موجه، هم در باب انتخاب 

نظریه‌های متناســب و قابل‌انطباق و هم در باب سازوکار کاربست نظریه‌ها به شمار می‌آید 

و ریشــۀ آن هم شــناخت ناکافی از هر دو طرف موضوع، در پیش گرفتن رویکرد نامناسب، 

ضعف پژوهش و مطالعۀ ناکافی در این عرصه اســت. ســومین عامل بازتولید رویکردهای 

پیشــین از طرف سیســتم‌های اداری اســت )نک: ابطحی، 1388(؛ به‌گونه‌ای که قابلیت، 

کفایــت و اعتمادبه‌نفس لازم برای تغییر وضع موجود در آن‌ها دیده نمی‌شــود. چهارم نبود 

تمایز دقیق و روشــن میان رویکردها به آموزش و پرورش و دانشگاه در نظریه‌های علم دینی 

اســت که خلط میان راهکارها برای این دو نهاد و نبود سیاست‌گذاری متناسب برای هریک، 

در مواردی منشأ سردرگمی شده است.

 برای تولید و تأسیس 
ً
یکی از این قبیل خلط‌ها این اســت که نظریه‌های علم دینی عمدتا

علم دینی ارائه شده‌اند و تولید و تأسیس علم دینی در آموزش و پرورش اتفاق نمی‌افتد؛ بلکه 

یکی از کارهایی که می‌توان در آموزش و پرورش انجام داد، تعلیم و تربیت دانشــمندان بالقوۀ آینده 

است که هم دغدغۀ دینی و هم نگرش دینی سازگار با علم نوین دارند.

مســئلۀ تحقق‌پذیری علم دینی در آموزش علوم از منظر دیگری نیز بررســی می‌شود: با توجه 

به نبــود مدل دینی تحقق‌یافته‌ای از علوم تجربی طبیعی )فیزیک، شــیمی، یا...(، درواقع مســئلۀ 

آمــوزش علم دینی آرمانی تلقی می‌شــود که در وضعیت کنونی باید به مســئلۀ آموزش دینی علم 

تقلیل یابد، اما همین آموزش دینی علم می‌تواند طیفی از مســائل را در بربگیرد که در برخی 

حالات ممکن اســت همراه با آموزش دینی علم باشد و در برخی موارد نیز به تناقض منتهی 

شود؛ برای مثال سخن از آموزش دینی علم ســازگار در رویکردهای دینی- ایدئولوژیکی و 

جزم‌گرایانه ممکن اســت به آموزش علوم ناســازگار بینجامد؛ بنابراین در طیفی از راهکارها 

برای یک آموزش دینی سازگار، از رویکرد بین‌رشته‌ای به‌عنوان رویکردی حداقلی تا آموزش 

خداباورانۀ علم به‌مثابۀ رویکردی حداکثری می‌توان اقدام کرد )نک: سجادی، 1400 الف(. 

در میان این طیف از راه‌حل‌ها یکی از پیشــنهادهایی که در این پژوهش مطالعه می‌شــود، 

»آموزش خداباورانۀ علم در ساحت نگرش« است؛ یعنی در آموزش علوم طبیعی، در میان سه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             9 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

40

 ساحت دانش، مهارت و نگرش، بر ساحت نگرش و در تعلیم و تربیت دینی در معنای وسیع 

کید پرداخته‌ایم. کید شود که در ادامه به تبیین و دلایل چرایی این تأ دینی‌بودن، بر خداباوری تأ

»آموزش خداباورانۀ علم در ساحت نگرش« به‌مثابۀ راه‌حلی سازگار و منسجم

از منظرهای مختلفی می‌توان به »آموزش خداباورانۀ علم در ســاحت نگرش« نگریست: سازگاری 

و انســجام برســاخته، مطلوبیت آن، ضرورت، کفایت عملی و راهکارهای اجرا. برای نشــان‌دادن 

سازگاری برساخته، نشان‌دادن سازگاری با دین و آموزه‌های دینی و نیز آموزش علوم استاندارد بسیار 

مهم اســت. در این میان، با توجه به موانع و چالش‌هایی که بر سر راه تحقق‌پذیری نظریه‌های علم 

دینی قرار دارند، در برابر یکی از اساســی‌ترین این چالش‌ها که ســازگاری برســاخته‌های آن‌ها در 

ظرف و زمینۀ تحقق اســت، می‌توان تعبیری از تعلیــم و تربیت دینی بیان کرد که بر پرورش نگرش 

کید دارد. این رویکرد از یک وجه با ســاحت نگرش ســروکار دارد و از وجه دیگر با  خداباورانه تأ

خداباوری. مهم‌ترین معیاری که باید این برســاخته )آموزش خداباورانۀ علم در ســاحت نگرش( 

در فرایند تطبیق‌پذیری در برنامۀ درســی آموزش علوم1 برآورده کند، ســازگاری و انسجام درونی آن 

اســت. در ادامه از دو منظر به تحلیل پیشنهاد »آموزش خداباورانۀ علم در ساحت نگرش« پرداخته 

می‌شــود: نخست از منظر ســازگاری و هم‌خوانی با نظریه‌های علم دینی انتخابی2 و دوم، از منظر 

کفایت، به مفهوم سازگاری و انسجام درونی در آموزش علوم.

یۀ علم دینی  »آمــوزش خداباورانۀ علم در ســاحت نگرش« و هم‌خوانی بــا دو نظر
گلشنی و جوادی آملی

آیا پیشنهاد »آموزش خداباورانۀ علم در ساحت نگرش« با نظریه‌های علم دینی انتخابی هم‌خوانی 

دارد؟ می‌توان گفت پاســخ مثبت است. اســتدلال بر این مبنا استوار است که در این دو نظریه، دو 

مفهوم کلیدی و اساســی-جهان‌بینی دینی )خداباورانه و توحیدی( و نیز دستیابی به نگرش و بینش 

الهی- بنیانی برای دینی‌بودن علم و همچنین آموزش دینی علم فراهم می‌کنند و این نظریه‌ها مستلزم 

پرورش بینش و نگرش خداباورانه در حوزه آموزش هستند.

1.  پیشــنهاد »آموزش خداباورانۀ علم در ســاحت نگرش« در مقاله‌ای دیگر از نگارنده، به مثابۀ، راه‌حلی برای حل 
مسئلۀ تلفیق تعلیم و تربیت دینی با آموزش علوم در برنامۀ درسی ملی بررسی شده است )نک: سجادی، 1401(.

2.  در میان نظریه‌های علم دینی، نظریهٔ گلشــنی تناسب بیشتری با علوم طبیعی داشته و نظریهٔ جوادی آملی نیز داعیهٔ 
شمول بر علوم طبیعی را دارد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            10 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

41

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

علم دینی از منظر گلشنی )1380( در چارچوب جهان‌بینی دینی توسعه و به کار گرفته می‌شود؛ 

یعنی اگر مطالعۀ طبیعت، جامعه و انســان در چهارچوب جهان‌بینی دینی )اســامی( انجام شود، 

آن علم، دینی )اســامی( و اگر فارغ از جهان‌بینی دینی صورت گیرد، ســکولار نامیده می‌شود. به 

نظر گلشــنی )1380( این علم دینی از دو لحاظ تحقق می‌یابد: نخست پیش‌فرض‌های متافیزیکی 

علــم که می‌تواند متأثر از جهان‌بینی دینی باشــد و دوم بینش دینی که در جهت‌گیری‌های کاربردی 

علم مؤثر است. در این نظریه، اساس دینی‌انگاری علم، همان جهان‌بینی توحیدی است که به‌مثابۀ 

اصلی بنیادین تلقی شده است که دیگر اصول بر آن مبتنی هستند. به نظر گلشنی »در اسلام اساس 

جهان‌بینی، توحید اســت و جهان‌بینــی توحیدی، یعنی درک این مطلب که جهان از یک مشــیت 

حکیمانه پدید آمده اســت و نظام هســتی براســاس خیر و رحمت و رســاندن موجودات به کمال 

شایســته آن‌هاست« )گلشــنی، 1380، ص 8(. این اندیشــۀ توحید که بر سراسر وجود مسلمانی 

واقعی حکم‌فرماســت، بر تعیین هدف، جهت، نیت و انگیزۀ فعالیت علمی دانشــمند مســلمان 

اثرگذار اســت )همان، ص 164(. درواقع در این نظریۀ علم )طبیعی( دینی اساسی‌ترین نقطۀ اتکا 

خداوند اســت و بنیان دینی‌انگاری علم نیز به خداوند برمی‌گردد؛ در عین حال دستیابی به بینش و 

نگرش مطلوب دینی و خداباورانه هدف تعلیم و تربیت دینی است؛ از این‌رو مهم‌ترین و بنیادی‌ترین 

عنصر در متافیزیک و جهان‌بینی دینی، خداوند و دســتیابی به بینش و نگرش خداباورانه اســت که 

مبنای دینی‌بودن علم و آموزش دینی علم را فراهم می‌کند. اگر از منظر تربیتی و آموزشی به موضوع 

نگریسته شود، در راستای دستیابی به جهان‌بینی دینی و بینش دینی می‌توان استنباط کرد که در نظریۀ 

علم دینی گلشنی، الزامی به ساخت و وجود مدل مشخص دینی برای علم در حوزه آموزش نیست، 

بلکه در راســتای آموزش دینی علوم می‌توان با پیش‌فرض‌های متافیزیکی دینی، علوم و نظریه‌های 

علمی را آموزش داد.

کید  در نظریۀ علم دینی جوادی آملی نیز بر مفهوم کلیدی خداوند و دســتیابی به بینش الهی تأ

شــده است. از منظر جوادی آملی1 )1386( در یکی از تقریرها، علم دینی علمی است که مبتنی بر 

فلسفۀ علم الهی شکل بگیرد؛ یعنی فلسفۀ علمی که خود مبتنی بر فلسفۀ مطلق الهی است.2 نظریۀ 

1.  باید توجه داشــت می‌توان تقریرهای متفاوتی به‌ویژه برای نظریــۀ علم دینی جوادی آملی صورت‌بندی کرد که در 
برخی موارد ممکن اســت با نظریۀ گلشنی مشترکاتی داشــته و در مواردی نیز هم‌خوانی نداشته باشد. موحدابطحی 
)1399( ترکیبی از ســه رویکرد مبناگرا، استنباطی و تهذیب و تکمیل علوم موجود، تحت نام رویکرد ترکیبی جوادی 

آملی نام برده است.
2.  این رویکرد شباهت بیشتری به نظریۀ گلشنی دارد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            11 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

42

جوادی آملی را می‌توان بیشــتر بنیانی فلسفی برای سازگاری علم و دین بر مبنای فلسفه و جهان‌بینی 

اسلامی دانست. همچنین وی برای پرسش از امکان به‌کارگیری رویکرد قائل به سازگاری علم و دین 

در آموزش، استدلالی فلسفی بر مبنای فلسفۀ اسلامی فراهم می‌کند. وی به‌صراحت اذعان می‌کند 

هرگز جنگ میان علم و دین نیست، بلکه با رعایت قواعد اصول فقه و جمع میان متعارض‌های نقلی 

با یکدیگر و عقلی با نقلی، تعارض ابتدایی حل‌شــدنی است )جوادی آملی، 1388(. گفتنی است 

نظریۀ جوادی آملی )1388( لااقل به‌ســبب ابتنای آن بر فلســفۀ اسلامی با پیچیدگی‌های زبانی و 

مفهومی خاص خود، انتزاعی‌تر است و از واقعیت‌های علمی و آموزشی نوین فاصلۀ بیشتری دارد؛ 

با این حال می‌تواند پیامدهایی آموزشی نیز داشته باشد.

در تقریری دیگر وی اذعان می‌کند »اسلامی‌بودن علوم تجربی، ریاضی و مانند آن، به این است 

که عوارض ذاتی و غیرذاتی موضوعات مســائل را مانند خود موضوعات خدا آفریده اســت؛ یعنی 

اصل هســتی اشیا )کان تام( عوارض اشیا )کان ناقص( همگی مخلوق پروردگارند و غایت خلقت 

جهان نیز همان مبدأ جهان‌آفرین است« )همان، ص 30(. با این نگاه، جهان‌بینی فرد عوض می‌شود 

و جهان را نه صرف طبیعت مادی، بلکه مخلوق خالق و پروردگار ادیان می‌بیند. این پیشــنهادهای 

جوادی آملی به‌ظاهر در برنامۀ درســی ملی )1391( از حیث نظری تحقق یافته است؛ یعنی در آن 

به‌جــای طبیعت و جهان مادی که از موضوعات علوم تلقی می‌شــوند، از اصطلاحاتی با بار دینی 

مانند خلقت و مخلوق اســتفاده شــده و چهار عرصۀ ارتباطی دانش‌آمــوز با خویش، خالق، خلق 

و خلقت، با محوریت ارتباط با خدا آمده اســت، اما ایــن خداباوری نهفته در این اصطلاحات در 

ساحت نگرش و طرز تلقی از جهان )جهان‌بینی( باید تحقق یابد و نه‌ فقط در اصطلاحات مکتوب 

)نک: سجادی، 1401(. هرچند جوادی آملی حفظ ظواهر را هم لازم می‌داند؛ مانند آمدن خلقت 

 به‌جای طبیعت و دیگر اصطلاحات )که در برنامۀ درسی ملی آمده است(، اما به‌زعم وی این کافی

  نیست، بلکه برای اسلامی‌شدن باید حضور ذهنی تفکر الهی در فضای تعلیم و تعلم و نگرش الهی

  حاصل شود. به تعبیر ایشان »حضور ذهنی تفکر الهی برای استاد و شاگرد در فضای تعلیم و تعلم باعث 

می‌شود که اسلامی‌بودن متون علوم و الهی‌بودن عین دانش از بین نرود« )جوادی آملی، 1388(.

با اســتناد به دو نظریۀ علم دینی انتخابی، استنباط می‌شود که جهان‌بینی خداباورانه )توحیدی( 

اســاس نظریۀ علم طبیعی دینی است. از استلزامات به‌کارگیری این نظریه‌ها در حوزۀ آموزش علوم 

طبیعی، دســتیابی به بینش مطلوب خداباورانه اســت که با توجه به تقسیم‌بندی سه‌ساحتی دانش، 

مهــارت و نگرش که متخصصان حوزۀ تعلیم و تربیت بدان قائلانــد، به مفهوم پرورش خداباوری 

در ســاحت نگرش‌هاست )نک: ســجادی، 1401(. مبنای اســتدلال از این قرار است که گلشنی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            12 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

43

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

جایــگاه متمایزی برای دانش و مهارت علم طبیعی دینی قائل نیســت و بــه تعبیر وی »معنای علم 

دینی این نیســت که آزمایشگاه و نظریه‌های فیزیکی کنار گذاشته شــوند یا به طریقی جدید دنبال 

شــوند و این نیســت که فرمول‌های شیمی و فیزیک یا کشفیات زیست‌شناســی را از قرآن و سنت 

اســتخراج کنیم، بلکه منظور قراردادن کلیت قضایا در یک متن متافیزیکی دینی اســت« )گلشنی، 

1380، ص 164(. نظریۀ علم دینی وی مســتلزم آن اســت که بینــش و جهان‌بینی دانش‌آموزان و 

دانشجویان، یا به تعبیر دیگر نگرش آنان باید خداباورانه شود )نک: سجادی، 1400 ب(. از سوی 

دیگر نظریۀ جــوادی آملی نیز در حوزۀ آموزش و تعلیم و تربیــت، درنهایت قابل تقلیل به پرورش 

نگرش‌هاست. )نک: سجادی، 1400 ج؛ سجادی، 1401(. به‌طور خلاصه مبنای استدلال از این 

قرار اســت که به نظر جوادی آملی آنچه علمی را دینی خواهد کرد، جهان‌بینی حاکم بر آن اســت 

و آنچه در آموزش به کار می‌رود، آموزش علم دینی، یعنی علمی اســت که جهان‌بینی حاکم بر آن 

دینی باشــد، اما این جهان‌بینی روش علم تجربی را به‌ویژه در ســاحت آموزش تغییر نمی‌دهد. به 

تعبیر وی »اسلامی‌نمودن علوم مستلزم تحول در روش و تغیر در روابط عوارض و دگرگونی قضایای 

ایجابی به ســلبی و به عکس نیست تا پرسیده شود اسلامی‌شدن چه تأثیری در علوم دارد« )جوادی 

آملی، 1388، ص 31(، بلکه به‌سبب در راستای حقیقت‌بودن که همان ذات علم است، آن را امضا 

می‌کنــد. »در دین برای یادگیری علوم، روش خاصی تعیین تأسیســی یا تعبدی نشــد، بلکه غالب 

راه‌های پژوهش، تحقیق، تعلیم و تعلم در اسلام امضایی و توصلی است« )جوادی آملی، 1388، 

ص 26(؛ بنابراین نظریۀ علم دینی جوادی آملی نیز مستلزم پرورش نگرش دینی است.

با این وصف باید گفت در مقام تولید و تأســیس، علــم مبتنی بر متافیزیک و جهان‌بینی دیگر، 

مانند قائل‌شــدن به لایه‌های غیرمادی برای جهان و درهم‌تنیدگی طبیعت و ماوراءالطبیعه می‌تواند 

پیامدهای روش‌شــناختی متفاوتی داشــته باشــد و این متافیزیک و جهان‌بینی متفاوت مســتلزم 

روش‌شناســی نو و محصولی جدید است. شــاید دیگر نتوان بر این محصول نوین نام علم تجربی 

نهاد، بلکه علم به مفهوم عام آن، یعنی در راستای حقیقت‌بودن تلقی می‌شود؛ برای مثال با متافیزیک 

مبتنی بر باور به روح و نفس- متافیزیک دینی- مدل‌های فیزیکالیستی و تقلیل‌گرایانه در باب حیات 

در زیست‌شناســی ممکن است پذیرفته نشوند؛ با این حال روش تجربی کنار نهاده نمی‌شود، بلکه 

منحصردانســتن دســتیابی به معرفت را در روش تجربی به چالش می‌کشــد و مستلزم به رسمیت 

شناختن روش‌های شناخت دیگری است، اما علم دینی در مقام تأسیس، در مدرسه تحقق نمی‌یابد 

و حتی از حیث آموزشــی هم در دانشگاه اتفاق نمی‌افتد، بلکه به‌مثابۀ محصول و فرآورده درنهایت 

می‌تواند در آموزش وارد شــود. همچنین با فرض اینکه در حوزۀ مهارت، روش‌های علم و فرایندها 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            13 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

44

نیز آموزش داده شود، به‌سبب امضایی‌بودن آن روش‌ها و نیازنداشتن به تغییر در آن روش‌ها، باز هم 

باید نگرش دینی مرتبط آموزش داده شــود. نکتۀ دیگر این است که جوادی آملی )1388( در حوزۀ 

آموزش هم دربارۀ فضای دینی گفت‌وگو می‌کند که میان معلم و متعلم و متعلمان جاری می‌شود.

2-4. »آموزش خداباورانۀ علم در ساحت نگرش« از منظر سازگاری و انسجام درونی

در اینجا این پرسش مطرح می‌شود که آیا این پیشنهاد در آموزش علوم می‌تواند کفایت لازم را داشته 

باشد؟ معیارهای متفاوتی برای کفایت می‌توان داشت که تضمین‌گر موفقیت نظام آموزشی و برنامۀ 

درسی هســتند. آموزش و پرورش دینی هم باید حداقل این معیارها و استانداردها را برآورده کند و 

نمی‌تواند مصون از استنطاق باشد. عناصر اصلی یک برنامۀ درسی )آموزشی( شامل هدف، محتوا، 

سازمان‌دهی، شــیوۀ ارائه، زمان، موقعیت )مکان( و ارزشیابی است )موسی‌پور، ۱۳۹۵، ص ۲۷( 

کــه همه به‌مثابۀ یک کل بر هم تأثیر می‌گذارند. در یک برنامۀ درســی دینی حداقل اهداف برنامه و 

محتوا باید مشــمول تغییراتی بنیادین شوند. بقیۀ عناصر، مانند ارزشیابی می‌توانند سازوکاری برای 

ســنجش دســتیابی به اهداف باشــند. در میان معیارهای متفاوتی که برای کفایت می‌توان در نظر 

گرفت، ســازگاری یک برنامۀ درسی دینی آموزش علوم است که در عین حال حداقلی نیز محسوب 

می‌شود. از میان عناصر اساسی برنامۀ درسی لااقل اهداف برنامه و محتوا باید سازگار بوده و انسجام 

درونی داشته باشند.

بــا توجه به اهمیت این عنصر مهم و در عین حال حداقلی، در این حد که برنامۀ درســی دینی 

ناســازگار نباشد، می‌توان حمل بر کفایت حداقلی کرد. آیا شرط ســازگاری و انسجام درونی برای 

آموزش دینی علم فراهم می‌شــود یا به تعبیر دقیق‌تر شــرط ســازگاری در آمــوزش دینی علم- با 

محوریت پرورش نگرش خداباورانه- نقض نمی‌شــود؟ این مقوله از چند جهت بررسی می‌شود: 

نخســت به‌صورتی بنیادین در حوزۀ علوم طبیعی، علم خداباورانه بدیل مناسب‌تری برای علم دینی 

است. مبنای استدلال از این قرار است که می‌توان برای دین مصادیق متعدد و تعابیر متفاوتی داشت 

و دینی‌انگاشــتن چیزی می‌تواند از منظر فقهی، عرفانی، اخلاقی و... تلقی شــود. دربارۀ علم نیز 

می‌توان تعبیر علم دینی را علم فقهی، یعنی علم مبتنی بر فقه، یا علم اخلاقی به مفهوم علم مبتنی بر 

اخلاق و... عنوان کرد، اما باید دانست آیا علم طبیعی مبتنی بر فقه معنادار است؟

در فراینــد علم‌ورزی به‌مثابۀ یــک فعالیت اجتماعی، احکامی اخلاقــی و فقهی هم می‌توانند 

مرتبط باشــند )برای مثال صداقت و امانت‌داری در نوشــتن گزارش علمی، پژوهش‌های علمی با 

تبعات انســانی، اخلاقی و ... مانند شبیه‌سازی انسانی(، اما علم در مقام اثبات و تحقق و آنچه در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            14 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

45

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

کتاب‌ها، نشــریه‌ها و... به‌مثابۀ محصول ارائه شده و در فرایند آموزش وارد می‌شود، پیراسته از این 

ویژگی‌های فرایندی اســت. به نظر می‌رسد با توجه به ســاختار و ماهیت علم تجربی، این موضوع 

)علم فقهی و ...( دور از ذهن است؛ اگرچه فقه ممکن است بتواند در مقام کاربرد وارد شود که این 

به ســاحت تکنولوژی مربوط اســت، نه علم. از منظر نظریه‌های علم دینی طبیعی، به‌ویژه از منظر 

متافیزیک گرایانه )نک: سجادی، 1398( نیز این موضوع منتفی است؛ زیرا علم دینی در این منظر 

)برای مثال نظریۀ گلشنی( مبتنی بر جهان‌بینی و متافیزیک دینی و توحیدی است که براساس مفهوم 

خداوند و متافیزیک وحدانی بنا شــده اســت. آموزش علم هم بر مبنای رویکرد خداباورانه به علم 

شکل می‌گیرد. مفهوم خداوند هرچند خود تفســیربردار و تعبیربردار است، در علوم طبیعی مبتنی 

بر منطق و با اتکای مستقیم بر شواهد برآمده از این علوم، حداکثر می‌توان برخی صفات الهی را از 

مطالعه در طبیعت استنباط کرد و مفهوم کلی خداوند نیازمند استدلال‌های عقلی با مقدماتی دیگر 

اســت؛ برای مثال با مشاهده داده‌هایی در طبیعت که حاکی از نظم، نقشه و تدبیر هستند، درنهایت 

به مفهوم یک ناظم مدبر می‌توان رســید که گذر از مفهوم »مدبر« به »خدای ادیان« مستلزم گام‌ها و 

استدلالات عقلی دیگری است.

دوم اینکه اگر از منظر ســازگاری آموزش دینی علم به موضوع مدنظــر بپردازیم، می‌توان ادعا 

کرد آموزش خداباورانۀ علم در ساحت نگرش‌ها، رویکردی حداکثری در میان طیفی از رویکردها 

در آموزش دینی علم اســت که می‌تواند شرط سازگاری را برآورده کند )نک: سجادی، 1400 ب(. 

گفتنی است ســازگاری و تعارض‌نداشتن میان مؤلفه‌های برســاختۀ »آموزش دینی علم« در حوزۀ 

علوم طبیعی، با هر رویکردی حاصل نمی‌شــود؛ از جمله با نگاه جزم‌گرایانۀ دینی؛ زیرا جزم‌گرایی 

دینی- ایدئولوژیکی با تفکر انتقادی به‌مثابۀ یکی از اهداف اساسی آموزش علوم هم‌خوانی ندارد. با 

توجه به مفهوم آموزش دینی علم که بنا به آن علم به همان صورت و با مفروضات متافیزیکی خاص 

خود در فرایند آموزش به‌صورت دینی یا حداقل ســازگار با دین آموزش داده می‌شود، آموزش دینی 

علم از چند جهت می‌تواند نمایان شود: در گام نخست، در تفسیر و تعبیر نظریه‌ها و ایده‌های علمی 

و نیز باورها، مبادی و مبانی متافیزیکی وابســته به نظریه‌ها و در گام دوم، معرفی و بررسی باورهای 

متافیزیکــی دینی و خداباورانــۀ بدیل. در آموزش علوم می‌توان این موضوعــات را وارد و تحلیل و 

بررسی کرد. درواقع متافیزیک علم و متافیزیک دین در ساحت‌های مشترکی به هم می‌رسند. در این 

ساحت‌ها، ارائۀ تفسیرهایی سازگار ضرورت دارد؛ برای مثال در آموزش نظریۀ تکامل ممکن است 

تکامل براســاس انتخاب طبیعی و تصادفی پذیرفته نشود و به‌جای آن از تکامل براساس غایتمندی 

و حکمت سخن رانده شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            15 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

46

در حوزۀ آموزش علوم می‌توان از غایت‌اندیشــی، علیت‌محوری، هدفمندی و... صحبت کرد. 

تعبیر حکیمانه و غایتمند از نظریۀ تکامل داشــتن، از حیث آموزشی مانعی ندارد؛ زیرا هر نظریه‌ای 

مبتنی بر متافیزیک و مفروضات خاصی است که این مفروضات می‌توانند ذهنیت‌ها را بازتاب دهند 

و تابع زمینه‌ها باشــند که بخشــی از این زمینه‌ها می‌تواند دینی یا الحادی باشد؛ برای مثال مفهوم 

تصادف در علم که در نظریۀ تکامل وجود دارد، باوری متافیزیکی است و مبنای مشاهدتی موجهی 

نــدارد؛ به همان صورت مفهوم حکمت و غایتمندی هم باوری متافیزیکی اســت. هرچند بتوان از 

حیث فلسفی این مبانی متافیزیکی را ارزیابی کرد، هر دو از حیث تجربی و مشاهدتی ممکن است 

به یک اندازه توجیه‌ناپذیر باشــند. دینی‌انگاری برخی از این باورهای متافیزیکی، مانند غایتمندی، 

هدفمندی و... که بدون فرض خدا هم میسر است، به اتکای آن‌ها به خداوند منوط است که اگر بر 

پایۀ خداباوری باشد، دینی تلقی می‌شود.

با این حال دین می‌تواند موارد بســیار دیگری را شامل شــود که در حوزۀ آموزش علوم طبیعی 

نمی‌تواند جایگاهی داشــته باشــد؛ از این‌رو در این حوزه باید خود را بــه خداباوری محدود کرد؛ 

بنابرایــن با آموزش خداباورانۀ علم می‌توانیم مواجه شــویم و نه آموزش دینی با همۀ انواع تفاســیر 

و تعابیری که دینی تلقی می‌شــود و ممکن اســت دین تاریخی را هم شامل شود. اگر دین به مفهوم 

تاریخی وارد شــود و بســیاری از تفاســیر علمی مربوط به زمانۀ خاصی که با دین عجین شده‌اند، 

به‌منزلۀ آموزه‌های دینی تلقی و استناد شــوند، دین می‌تواند مانعی جدی در علم‌ورزی تلقی شود؛ 

مانند نحوۀ نگریســتن کلیسا به آموزۀ زمین مرکزی ارسطویی-بطلمیوسی در دوران اولیۀ علم نوین 

که بخشــی از نظام مورد پذیرش مسیحیت تلقی می‌شد؛ از این‌رو باید در آموزش علوم طبیعی تنها 

کید کرد و فراتر از آن نرفت. بر خداباوری تأ

تفاســیر تاریخی از خداوند، حتی در میان مسلمانان )معتزله، اشاعره و سایر فرقه‌های کلامی( 

نیز یکســان نیست. همچنین خدای فلاســفه )برای مثال خدای اسپینوزا و آلفرد وایتهد( نیز تفاوت 

 خدای رخنه‌پوش یا ساعت‌ساز نیوتن نیز با یکدیگر متفاوت هستند، 
ً
دارند. خدای دانشمندان، مثلا

اما واقعیت امر این اســت که در علوم طبیعی، تنها اســماء یا صفاتی از خداوند هم قابل اســتنتاج 

مســتقیم منطقی هســتند نه همه صفات وی؛ از این‌رو در آموزش خداباورانۀ علم اشــاره به برخی 

اســماء و صفات الهی می‌تواند منطقی و معقول باشد. به‌طور خلاصه در مقام تفسیر داده‌ها، ایده‌ها 

و نظریه‌های علمی و در مقام جهان‌بینی، ممکن است بتوان هوشمندی جهان، غایتمندی و تدبیر در 

جهان را دریافت که ناظر به برخی اوصاف خدای ادیان توحیدی و مقدماتی برای استنتاج آن‌هاست، 

اما استنتاج کامل خدای ادیان از علم میسر نیست؛ یعنی اثبات نیاز به دین، نبوت و ارسال پیامبر از 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            16 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

47

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

جانب خداوند در ســاحت علوم طبیعی نیست؛ از این‌رو خداباوری حالت حداکثری در مواجهه با 

علم و آموزش علم است. دیندارشدن را نباید از علم انتظار داشت که علم تجربی نسبتی با دین‌داری 

نــدارد، بلکه تنها خدابــاوری را می‌تواند تقویت کند که البته پایۀ دینداری اســت؛ به بیان دیگر در 

حداکثر حالت، آموزش دینی علم، خداباوری را فراهم می‌کند، نه دین‌داری را.

اکنون با این پرســش مواجه می‌شــویم که چگونه می‌توان نگــرش خداباورانه و علم تجربی را 

به‌صورتی سازگار به دانش‌آموزان آموزش داد. حداکثر کار معقولی که در حوزۀ آموزش علوم می‌توان 

انجام داد، نقد و بررسی نظریه‌ها از منظر دینی و ارائۀ تفسیرهای خداباورانۀ سازگار و نامغایر با دین از 

 داده‌ها و مفروضات نظریه‌های علمی است که می‌تواند در کلاس درس و در فضای گفت‌وگو شکل 

 در کتاب‌های درسی. درواقع این تفاسیر در حوزۀ آموزش علوم که باورهای فراگیرنده 
ً
بگیرد و نه الزاما

را می‌توانند شکل دهند، در ساحت نگرش جای می‌گیرند و دانش علمی یا مهارت علمی متفاوتی 

در این میان وارد نمی‌شــود؛ بنابراین در مواجهه با طیفی از رویکردها در آموزش دینی علم می‌توان 

استنباط کرد رویکرد خداباورانه برای پرورش باورها و نگرش فراگیرندگان، یا به تعبیر دیگر »پرورش 

نگرش خداباورانه در آموزش علوم« می‌تواند شرط سازگاری »آموزش دینی علم« را فراهم کند.

نتیجه‌گیری

در این پژوهش، ضمن تحلیل مســئله عام‌تــر تحقق‌پذیری علم دینی، این نتیجه حاصل شــد که 

تحقق‌پذیری زمینه‌مند-یعنی وابســته به ظرف و زمینه تحقق- است و در بررسی مسئله، باید زمینۀ 

تحقق هم مشــخص باشد؛ از این‌رو به مســئلۀ »تحقق‌پذیری علم دینی در آموزش علوم طبیعی« 

پرداخته شد. همچنین ضمن برشــمردن برخی چالش‌های فراروی تحقق‌پذیری عملی نظریه‌های 

علم دینی مشــخص شد در حوزۀ آموزش علوم طبیعی با فرایند تطبیق‌پذیری در برنامۀ درسی مواجه 

هســتیم که مهم‌ترین ویژگی برســاختۀ حاصل از آن باید سازگاری و انســجام درونی باشد که در 

عین حال حداقلی هم به شــمار می‌آید. با تمرکز بر چالش سازگاری و انسجام، برساختۀ »آموزش 

خداباورانه علم در ســاحت نگرش« به‌مثابۀ یک راه‌حل از دو منظر بررســی شد. نخست از منظر 

سازگاری و هم‌خوانی با نظریه‌های علم دینی انتخابی و دوم، از منظر سازگاری و انسجام درونی در 

آموزش علوم. از منظر نخســت، با ارجاع به نظریه‌های علم دینی مهدی گلشنی و جوادی آملی که 

سازگارتر با علوم طبیعی هستند، این نتیجه حاصل شد که »تعلیم و تربیت دینی با محوریت پرورش 

نگرش خداباورانه« منافاتی با نظریه‌های علم دینی ندارد و می‌تواند از اســتلزامات این نظریه‌ها نیز 

کید  به شــمار می‌آید؛ زیرا در عین حال که بر دو عنصر مهم جهان‌بینی و دســتیابی به بینش دینی تأ

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            17 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

48

می‌کنند، خداباوری و توحید از محورهای اساســی آن‌هاســت. اگر سه ســاحت دانش، مهارت و 

نگرش را در حوزۀ یادگیری در نظر بگیریم، در آموزش دینی علم حتی در پرتو نظریه‌های علم دینی 

لزومی ندارد که دانش علمی متفاوت یا مهارت متفاوتی آموزش داده شــود، بلکه مهم این است که 

نگرش دینی و خداباورانه در آموزش برای یادگیرندگان فراهم شود.

دوم از منظر ســازگاری و انســجام درونی در آموزش علوم می‌توان نتیجه گرفت این برساخته- 

آموزش خداباورانۀ علم در ســاحت نگرش- می‌تواند این شــرط ســازگاری را بــرآورده کند. در 

آمــوزش علوم در کنار دانش و مهارت، پرورش نگرش‌ها از اهداف اساســی اســت. آموزش علوم 

هم می‌تواند مبتنی بر جهان‌بینی خاصی باشــد و هم جهان‌بینی مشــخصی را القا کند. در این میان 

باورهای متافیزیکی، جزئی لاینفک از این آموزش هســتند؛ بنابراین می‌توان از نظریۀ غایت‌گرایانه، 

موجبیت‌گرایانــه، ابزارانگارانــه، وحدت‌گرایانــه و... در علــم و آموزش علوم ســخن راند؛ یعنی 

نظریه‌هایــی با رنگ و وصف متافیزیکی خاص؛ البته به همان صــورت می‌توان از علم خداباورانه 

 
ً
هم نام برد. برخی از این باورهای متافیزیکی را به ســبب انطباق و سازگاری با آموزه‌های دینی الزاما

نمی‌توان دینی تلقی کرد. علم غایت‌اندیش که ارسطو هم بدان قائل بود، به‌صرف غایت اندیش‌بودن 

دینی نیســت؛ با این حال با توجه به اینکه غایت‌مداری، علیت‌محــوری و... با باورهای دینی گره 

خورده‌اند، اگر مبتنی بر خداباوری باشــند، می‌توانند دینی و خداباورانه تلقی شوند؛ وگرنه آن جملۀ 

مشــهور اینشتین، مبنی بر اینکه »خداوند تاس نمی‌ریزد« هم یک جملۀ دینی تلقی نمی‌شود، بلکه 

نشانگر یک باور متافیزیکی است؛ اگرچه می‌تواند ریشه‌های دینی داشته باشد و اینجاست که نیت 

و قصد دانشــمند نیز اهمیت می‌یابد و به تعبیری رویکرد تفهمی در شناخت هم ممکن است نقش 

ایفا کند.

مزیت این راه‌حل پیشــنهادی این اســت که موضوع تحقق‌پذیری را به سطح بسیار اجرایی‌تر و 

عملی‌تری می‌آورد که هم برای متخصصان آموزش علوم قابل درک اســت که پرورش در ســاحت 

نگرش به چه مفهومی اســت و هم اینکه معضل تفاســیر متعدد دینی‌انــگاری را تا حد زیادی حل 

می‌کند و معیارهای مشــترک و حداقلی )قدر مشــترک( نظریه‌های علم دینی انتخابی را هم برآورده 

می‌کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            18 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

49

آموز  

ش
خدابا 

رانۀ علم درو




ساحت نگرش: راه‏حل 







 بی
ر
ای م
س
ۀ تحقق‏پذیری نظرلئ






هی

‏های علم


 
دینی در حوزۀ علو





 م
طبیعی

 
|

کتابنامه

1. آیت‌اللهــی، حمیدرضــا.1400. »الزامات یک نظریۀ علم دینی مؤثــر و موفق و راهکاری برای 

تحقق آن«. پژوهش‌های علم و دین. دورهٔ دوازدهم. شمارهٔ 1)پیاپی 23(.

2. العطاس، محمدنقیب. 1374. درآمدی بر جهان‌شناسی اسلامی. ترجمۀ گروه مترجمان. تهران: 

انتشارات مؤسسۀ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران و ایستاک )کوالالامپور(.

3. ایمان، محمدتقی؛ کلاته‌ســاداتی، احمد. 1399. روش‌شناســی علوم انسانی نزد اندیشمندان 

مسلمان: ارائهٔ مدلی روش‌شناختی از علم اسلامی. تهران: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

4. دبیرخانه شــورای عالی آموزش و پرورش. 1391. برنامۀ درســی ملی جمهوری اسلامی ایران. 

تهران: شورای عالی آموزش و پرورش با همکاری سازمان پژوهش و برنامه‌ریزی آموزشی.

5. گلشــنی، مهدی. 1380. از علم ســکولار تا علم دینی. چاپ دوم. تهران: انتشارات پژوهشگاه 

علوم انسانی.

6. ـــــــــــــــــ . 1393. »تأملاتی پیرامون نظریۀ علــم دینی حضرت آیت‌الله جوادی آملی«. 

کتاب نقد. سال شانزدهم. شمارهٔ 71-70. صص 341-367.

7. جوادی آملی. عبدالله. 1388. »تبیین برخی از مطالب منزلت عقل در هندســۀ معرفت دینی«. 

حکمت اسراء. سال اول. شمارهٔ 2. صص 17-40.

8. ـــــــــــــــ . 1386. منزلت عقل در هندسهٔ معرفت دینی. چاپ اول. قم: انتشارات اسراء.

9. سجادی، سید هدایت. 1398. »علم دینی با رویکرد متافیزیک‌گرایانه: بررسی امکان و معناداری 

آن«. حکمت و فلسفه. دورهٔ پانزدهم. شمارهٔ 60 صص 69-98.

ــــــــــــــ .  1400 الف. »آموزش علم دینی یا آموزش دینی علم: از آرمان تا تناقض‌نمایی«.  01. ـ

پژوهش‌های علم و دین. دورهٔ دوازدهم. شمارهٔ 1)پیاپی 23(. صص 187-213.

ــــــــــــــ . 1400 ب. »آموزش دینی علم: از رویکرد بین‌رشته‌ای تا آموزش خداباورانۀ علم«.  11. ـ

 مطالعات معرفتی در دانشــگاه اسلامی. دورهٔ بیست‌وپنجم. شمارهٔ 89. صص 1021-1036.

12. ـــــــــــــــــ . 1400 ج. »تأملی بر تحقق‌پذیری نظریه‌های علــم دینی: تعلیم و تربیت با 

محوریت نگرش خداباورانه«. ششــمین کنگرۀ علوم انسانی اســامی. قم: مجمع عالی علوم 

انسانی اسلامی.

13. ـــــــــــــــ . 1401. »آموزش خداباورانۀ علم در ساحت نگرش به‌مثابۀ راه‌حلی برای تلفیق 

تعلیم و تربیت دینی با آموزش علوم تجربی در برنامۀ درســی ملی«. مســائل کاربردی تعلیم و 

تربیت اسلامی. دورۀ هفتم. شمارۀ ۱. صص ۶۵-۹۰.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            19 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html


50

| 1
40
ز 1
ایی
| پ
 2
8 
پی
پیا
ره 
ما
 ش
ی |
سان
م ان
لو
ن ع

ادی
بنی
ت 
یقا
حق
ه ت
نام
صل
| ف

14. ســوزنچی، حســین. 1389. معنا، امکان و راهکارهای تحقق علم دینی. تهران: پژوهشــکدهٔ 

مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

15. ملکیان، مصطفی؛ جورج آل، مورفــی؛ ادوارد بی، دیوید؛ اچ بل؛ ریچارد. 1379. »امکان و 

چگونگی علم دینی«. روش‌شناسی علوم انسانی. شمارهٔ 22. صص 10-33.

16. موحد ابطحی، ســید محمدتقی. 1388. »تحلیلی جامعه‌شــناختی از علــت تداوم رویکرد 

پوزیتیویســتی به علوم انســانی در ایران و عدم شــکل‌گیری علم دینی و بومی با بهره‌گیری از 

رویکرد ترکیبی ســاخت و عامل«. اســام و علوم اجتماعی. سال اول. شــمارهٔ 2 )پیاپی 2(. 

صص 222-199.

17. ـــــــــــــــــ . 1399. »طبقه‌بندی جامع رویکردهای علم دینــی«. مطالعات معرفتی در 

دانشگاه اسلامی. دورۀ بیست‌وچهارم. شمارۀ 2 )پیاپی 82(. صص 5-24.

یزی آموزش متوســطه. چاپ پنجم. مشــهد:  18. موســی‌پور، نعمت‌اللــه. ۱۳۹۵. مبانی برنامه‌ر

انتشارات به‌نشر.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

2.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            20 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.2.4
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-451-fa.html
http://www.tcpdf.org

