
121

| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

چکیده

نظام جمهوری اســامی ایــران مبتنی بر الگوی فقهی »امامــت و امت« یکی از 

بدیع‌ترین الگوهای سیاســی جهان معاصر اســت؛ با وجود این، خرده‌نظام‌های 

منطوی در این کلان نظام سیاســی، از جمله »نظام حقوقی« بر پایۀ الگوی فقهی 

کارآمد و صحیح شــکل نگرفته و در بســتر تحولات ناشــی از اقتضائات جهان 

مدرن به اســتحالۀ ماهیت برخی از مهم‌ترین عناصر حقوق اســامی منجر شده 

است. بررسی آسیب‌شناســانۀ الگوی اجراشده در نظام حقوقی موجود که حاصل 

تحولات سیاسی دورۀ مشروطه تاکنون است و ارائۀ الگوی جدید برای نظام‌سازی 

در حوزۀ نظام حقوقی، مس��ئلۀ پژوهش پیش‌روس��ت. این تحقیق از لحاظ روش، 

توصیفی- تحلیلی است و یافته‌های آن نشان می‌دهد دوگانه‌پنداری، فقه و حقوق، 

وابستگی نظام حقوقی موجود در عناصر بنیادین و کلان به نظام‌های حقوقی مدرن 

و غلبۀ رویکرد فردی بر رویکرد اجتماعی در شــکل‌دهی به مؤلفه‌های اصلی نظام 

حقوقی، از مهم‌ترین آسیب‌ها و تغییر رویکرد نظری به رابطۀ فقه و حقوق، درپیش 

گرفتن رویکرد اجتماعی به فقه و توجه به مبدائیت عینیت اجتماعی و انســانی در 

نظام‌سازی از مهم‌ترین عناصر الگوی فقهی-حقوقی نظام‌سازی اسلامی است.

کلیدواژه‌ها: نظام‌سازی، نظام حقوقی، فقه، حقوق، فقه فردی، فقه اجتماعی.

نصیراله حسنلو*
دانش‌آموختۀ دکتری فلسفۀ حقوق، گروه فلسفه‌های مضاف، دانشکده فلسفه و اخلاق،

دانشگاه باقرالعلوم)ع(، قم، ایران، )نویسنده مسئول(.

حسن شجاعی علی‌آبادی
دانشجوی دکترای حقوق جزا، دانشگاه عدالت، تهران، ایران.

الگوی فقهی ـ حقوقی نظام‏سازی اسلامی؛ آسیب‏ها و راه‏کارها

nasirollahhasanlou@gmail.com

hsh_1359@yahoo.com

یخ پذیرش:1401/05/27 | یافت: 1401/04/04 | تار یخ در تار

https://orcid.org/0000-0002-5806-1469*

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             1 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

122

مقدمه

نظام جمهوری اســامی ایران مبتنی بر الگوی فقهی »امامت و امت« یکی از بدیع‌ترین الگوهای 

سیاســی جهان معاصر اســت؛ با وجود این، خرده‌نظام‌های منطوی در این کلان‌نظام سیاسی، از 

جمله »نظام حقوقی« بر پایۀ الگوی فقهی کارآمد و صحیح شکل نگرفته است؛ چراکه ایران پس از 

انقــاب مقهور جبری تاریخی و اجتماعی بود. در این انتخاب که »آیا قانون باید محور نظم‌دهنده 

باشــد یا امکان رجوع به فقه سنتی و اصیل برای محوریت‌بخشی به آن در مدیریت اجتماعی وجود 

دارد؟«، راهی جز پذیرش محوریت قانون نداشــت؛ زیرا درواقع جامعۀ ایرانی در دورۀ مشــروطه 

انتخــاب خود را مبنی بر قانون‌محور بودن و تغییر بنیادیــن محور نظم‌دهی انجام داده بود؛ بنابراین 

انقلاب در این شــرایط چاره‌ای جز جمع بین »عالم فقهی« و »عالم مدرن« نداشت. عالم فقهی با 

محوریت مفاهیم فقهی به اداره و تمشــیت امور مسلمین در سراسر جهان اسلامی مشغول است و 

عالم مدرن با محوریت قانون و مفاهیمی مانند نظم عمومی، ارادۀ عمومی، شــهروندی، کشــور و 

ملیت، وضع از سوی اکثریت، پارلمان، تفکیک قوا و غیره شکل گرفته است؛ از این‌رو نظام حقوقی 

ایران مفاهیم بسیاری از حقوق مدرن به عاریت گرفت و با وضع اصولی همچون اصل چهارم قانون 

اساسی و تأسیس نهادهایی مانند شورای نگهبان، سعی کرد ماهیت و محتوای قوانین موضوعه را تا 

حد امکان فقهی کرده و بدین نحــو ادامۀ حیات فقه را امکان‌پذیر کند، اما درحقیقت بی‌توجهی به 

زیســت‌بوم فرهنگی مردم ایران، واکاوی‌نکردن نظری رابطۀ فقه و قانون )حقوق( در فرایند تلفیق فقه 

و حقوق مدرن و غفلت از عناصر اساسی نظام‌سازی اسلامی، شرایطی فراهم آورد تا ماهیت برخی 

از مهم‌ترین عناصر حقوق اسلامی در بستر تحولات ناشی از اقتضائات جهان مدرن استحاله شود 

و آثاری که امید می‌رفت در مدیریت اجتماعی جامعۀ اسلامی ایران محقق شود، به بار ننشیند.

بررســی آسیب‌شناسانۀ الگوی اجراشــده در نظام حقوقی موجود که حاصل تحولات سیاسی 

دورۀ مشــروطه تاکنون است و ارائۀ الگویی جدید برای نظام‌ســازی در حوزۀ نظام حقوقی، مسئلۀ 

پژوهش پیش‌روســت که به‌دلیل بنیادین‌بودن مسئله برای تحول نظام حقوقی، رویکرد به حل مسئله 

نیز کلان و بنیادین اســت. ضرورت این پژوهش از آن روست که کارآمدی نظریۀ بنیادین حکومت 

دینــی در تراز تمدنی، وابســته به ترقی همۀ نظام‌هــای اجتماعی از جمله نظام حقوقی اســت که 

به‌کمک هماهنگی با نظام معرفتی، فلسفی و جهان‌شناسی نظام سیاسی مستقر از یک‌سو و تعامل با 

نظام‌های حقوقی معاصر از سوی‌دیگر امکان‌پذیر است؛ بنابراین بررسی الگوی صحیح نظام‌سازی 

اسلامی در حوزۀ حقوق، متناسب با وضعیت کنونی انسان و جهان ضرورتی اجتناب‌ناپذیر است تا 

از این رهگذر حکومت دینی مبتنی بر فقه بتواند به‌کمک قانون به‌عنوان مهم‌ترین ابزار حکمرانی، در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             2 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

123

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

گســترۀ ملی و فراملی به مدیریت اجتماعی بپردازد. این تحقیق از لحاظ روش، توصیفی- تحلیلی 

است و یافته‌های آن در چارچوب نظری مکتب حقوقی اسلام در قرائت شیعی و متناسب با وضعیت 

استقرار حکومت فقیه عادل طرح‌ریزی و تحلیل و ارزیابی شده است.

مفاهیم
نظام‌سازی

نظام به مجموعه عناصری اطلاق می‌شــود که میان آن‌ها پیوند معینی برقرار اســت و کل واحدی را 

به وجود می‌آورند )آقابخشــی و افشاری‌راد، 1379، ص 671(. نظام‌ســازی نیز به کارکردی گفته 

می‌شود که مجموعه‌ای منسجم از عناصر همگن و متجانس را از نظر منطقی به هم مرتبط می‌کند؛ 

به‌گونه‌ای که از توانایی عمل به‌مثابۀ یک سیستم واحد برخوردار شده و با استفاده از گزارۀ توصیفی، 

تجویزی و پردازش آن‌ها برای رســیدن به کارآمدی در کوتاه‌ترین و ســریع‌ترین مسیر ممکن تلاش 

می‌کند )اعرافی و بخشی، 1395، ص 144(.

نظام حقوقی

نظام حقوقی مجموعه‌ای از اصول، قواعد، نهادها و ســازمان‌های حقوقی هماهنگ و مربوط به‌ هم 

است که در یک بســتر تاریخی و فرهنگی، مبتنی بر مبانی ویژه‌ای، با روشی معین از منابع خاصی 

اســتخراج و تفسیر شده است. همچنین اهداف تعریف‌شده‌ای مانند برقراری نظم، امنیت، عدالت 

و... را دنبال می‌کند )حکمت‌نیا، معلی و کاظمینی، 1398، ص 8(.

فقه فردی

فقــه فردی به رویکردی از فقه اطلاق می‌شــود که فقیه در آن مکلــف را فرد با هویت فردی در نظر 

می‌گیرد و حقوق و تکالیف او را در حالات و وضعیت‌های گوناگون استنباط می‌کند. در این رویکرد 

ماهیت موضوعات به شکل خرد شناســایی می‌شوند و ارتباط و نسبت اجزا با یکدیگر در شناخت 

آن‌ها نادیده گرفته می‌شــوند. منطقی که فقه رایج در شناخت موضوعات بر آن استوار است، نوعی 

منطق جزئی‌نگر و گزاره‌ای است )حیدری، نوذری و خلف‌خانی، 1392، ص 111(.

فقه اجتماعی

فقه اجتماعی رویکردی اســت به همۀ ابواب فقه با لحاظ اســتقرار حکومت دینی و الهی که علاوه 

بر توجه به افعال شــخصی افراد جامعه، به افعال اجتماعی به‌عنوان هویتی مســتقل نیز توجه دارد. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             3 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

124

فقــه اجتماعی برخلاف فقه فردی در فهم پدیده‌ها و موضوعات، اســتنباط احکام و امتثال آن‌ها از 

ساخت‌وارگی به‌هم‌پیوسته و منطق کلان‌نگر برخوردار است )اراکی، 1391، صص 18-24(.

الگوی فقهی-حقوقی نظام حقوقی ایران

پیش از نخســتین مواجهۀ ایرانیان در عصر مشروطه با نظام حقوقی غرب، فقه اسلامی با وجود فراز 

و فرودهای فراوان خود، با مفاهیمی از قبیل مجتهد، حاکم، قضا، شهادت، حدود، دیات، مکلف، 

خراج، احکام الهی، ولایت، مکاســب، احکام خمســه و ده‌ها و صدهــا مفهوم خرد و کلان دیگر 

در قرون متمادی در ســاختار تنظیم روابط حقوقی جوامع اســامی حضور قوی و چشم‌گیر داشته 

و حیات اجتماعی مســلمانان را به نحو معقولی با قواعد و قوانین شریعت مدیریت کرده است، اما 

با تحولات علمی، اقتصادی و تکنولوژیک جامعۀ بشــری و پیدایش نیازهای جدید و سایه‌گستری 

دنیای مدرن بر جهان ســنت، فقه و حقوق برای نخســتین بار در دورۀ مشــروطه به نقطۀ تلاقی و 

تصادم رســیدند. پیش‌قراولان جنبش مشــروطه که درصدد تحول نظــام حقوقی و قضایی در ایران 

بودنــد، فقهای این عصــر را به رویارویی با »عناصر کلان« نظام حقوقــی غرب دعوت کردند. در 

این رویارویی نابرابر، فقهای شــیعه به‌دلیل آشنایی‌نداشتن با روابط، مناسبات و نهادهای سیاسی- 

اجتماعی برخاســته از مدرنیته و انس با مبانی، روش‌ها و پیش‌فرض‌های پذیرفته‌شــده در دستگاه 

فقاهت و اجتهاد که متناســب با فقه فردی بود، آن عناصــر کلان را پذیرفتند. نتیجۀ این هماوردی، 

تســلیم در برابر نظام حقوقی مدرن، تثبیت عناصر کلان آن از قبیل »مبانی«، »اهداف«، »منابع«، 

»منطق حقوقی«، »نظام مفاهیم و تقســیمات«، »ســاختار و تشــکیلات« و »سیستم آموزشی« با 

بنیان‌های تفکر فلســفی غرب و تلفیق فقه با محوریت مفاهیم قدســی و قانون با محوریت مفاهیم 

ناسوتی و انسانی بود.

به‌منظــور درک صحیح الگوی فقهی-حقوقی نظام حقوقــی ایران توجه به ماهیت نظام حقوقی 

و چگونگی ارتباط عناصر آن ضروری اســت. نظام حقوقی مجموعه‌ای از اصول، قواعد، نهادها و 

ســازمان‌های حقوقی هماهنگ و مربوط به هم است که در یک بستر تاریخی و فرهنگی، مبتنی بر 

مبانی ویژه‌ای، با روشی معین از منابع خاصی استخراج و تفسیر شده است و اهداف تعریف‌شده‌ای 

ماننــد برقراری نظم، امنیت، عدالت و... را دنبــال می‌کند )حکمت‌نیا، معلی و کاظمینی، 1398، 

ص 8(. ویژگی عام نظام حقوقی به‌مثابۀ یک نظام اجتماعی، آن است که از مجموعه‌ای عناصر خرد 

و کلان درهم‌تنیده و دارای تأثیر و تأثر در یکدیگر تشــکیل شده است که از طرز فکری دربارۀ نظام 

اجتماعی خاصی ناشــی می‌شود و در بســتری از نیازها، مبانی فکری، زمینه‌های علمی و فرهنگی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             4 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

125

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

و در حوزۀ معین جغرافیایی شــکل می‌گیرد. در وضعیت طبیعی و منطقی، عناصر شکلی و ماهوی 

سازندۀ نظام حقوقی در طبقات طولی به‌هم‌پیوســته جای می‌گیرند. عناصر فوقانی در این سلسله، 

از وحدت و سعه برخوردارند؛ به‌گونه‌ای که به‌عنوان مؤثرترین اجزای نظام حقوقی بر عناصر مادون 

خود ســایه افکنده و در مفهوم و ماهیت آن‌ها تأثیر می‌گذارند. این عناصر درحقیقت همان عناصر 

کلان نظام حقوقی است که در سطور پیشین به آن‌ها اشاره شد. در این سامانۀ منسجم، به هر میزان 

که از عناصر کلان و وحدت‌آفرین نظام حقوقی فاصله گرفته شود، از سعۀ عناصر کاسته و بر کثرت 

آن‌ها افزوده می‌شود و به همین میزان، اثربخشی آن‌ها بر کارکرد کل نظام نیز کاهش می‌یابد.

فراینــد منطقی »تحول و توســعۀ نظام‌حقوقی«، از تحول عناصر کلان آغــاز و با تأثیرپذیری و 

تحول عناصر خرد به پایان می‌رســد. بی‌توجهی به این نکته روش‌شــناختی در فرایند شکل‌گیری، 

توســعه و تحول نظام‌های اجتماعی به‌ویژه نظام حقوقی در اوایل انقلاب ایران موجب شد هیچ‌گاه 

نظام حقوق اســامی به‌طور منسجم و کارآمد در جمهوری اسلامی شکل نگیرد. همچنین با‌وجود 

پیدایش تحول در نظام سیاســی، تحول نظام حقوقی امکان‌پذیر نشــود؛ زیرا چاره‌اندیشــی فقها و 

حقوق‌دانان پس از انقلاب برای ایجاد تحول و اسلامی‌کردن نظام حقوقی، محدود به ایجاد تغییر و 

 الگوی مذکور 
ً
تحول در ســطح عناصر خرد و میانۀ نظام حقوقی بود و نه در سطح کلان آن. اساسا

یعنی نوســازی عناصر خرد و میانه بدون ایجاد تحول در عناصر کلان، نه‌تنها اثربخشــی جدیدی 

در کل ســاختار ایجاد نمی‌کند و به ناکارآمدی نظام منتهی می‌شود، بلکه به‌تدریج، عناصر خرد و 

میانی تحت تأثیر قدرت عناصر کلان، اســتحاله می‌شوند و اثربخشی انفرادی خود را نیز از دست 

می‌دهند. در ادامه به یکی از نمونه‌های عینی این مسئله اشاره می‌شود.

قصاص در فقه اســامی از احکام قطعی اسلام اســت. همچنین انکار آن، انکار ضروری دین 

به ‌شــمار می‌آید و موجب ارتداد فرد می‌شود. »قصاص به معنای تلافی و استیفای عینی جنایتی که 

در قتل عمدی، قطع عضو و جرح عمدی بر مجنی‌علیه وارد شــده اســت، می‌باشد؛ به شکلی که 

 روی جانی اجرا شــده و به دست آید« )ایمانی و اردبیلی، 1382، 
ً
اثر به‌جای‌مانده از جنایت، عینا

ونَ« )بقره: 
ُ

ق تَّ
َ
مْ ت

ُ
ک

َّ
عَل

َ
بَــابِ ل

ْ
ل
َ ْ
ولِی ال

ُ
قِصَاصِ حَیَاةٌ یَا أ

ْ
مْ فِی ال

ُ
ک

َ
ص 371(.  قرآن کریم با تعبیــرِ »وَل

سَ 
ْ

ف وا النَّ
ُ
تُل

ْ
ق

َ
 ت

َ
179( قصاص را »مایۀ حیات و تقــوا« می‌داند. حق قصاص به تعبیر قرآن کریم »وَل

انَ 
َ
هُ ک تْلِ إِنَّ

َ
ق

ْ
 فِی ال

ْ
 یُسْــرِف

َ
ل

َ
انًا ف

َ
ط

ْ
هِ سُــل نَا لِوَلِیِّ

ْ
 جَعَل

ْ
د

َ
ق

َ
ومًا ف

ُ
ل

ْ
 مَظ

َ
تِل

ُ
حَقِّ وَمَنْ ق

ْ
 بِال

َّ
هُ إِل

َّ
مَ الل تِی حَــرَّ

َّ
ال

مَنْصُــورًا« )اســرا: 33( در قتل از آن اولیای دم اســت و در قطع و جرح، به خــود فرد تعلق دارد؛ 

بنابراین قصاص از نگاه قرآن کریم، به‌دلیل آنکه حق مردم است، ماهیت خصوصی دارد و نه ماهیت 

عمومــی تا حق حکومت و دولت باشــد، اما قانون قصاص که طی یک لایحه وارد ســاختار نظام 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             5 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

126

حقوقی جمهوری اسلامی شــد، به‌دلیل آنکه موضوعش رفتارهایی مانند قتل و جرح است و قتل و 

جرح در نظام حقوقی موجود، ذیل حقوق جزا قرار می‌گیرد، بخشــی از حقوق جزا به‌شــمار می‌آید 

که حقوق جزا به‌دلیل قرارگرفتــن در ذیل حقوق عمومی، به‌طبع جنبۀ عمومی پیدا می‌کند؛ بنابراین 

قصاص با وجود آنکه از ســوی خداوند متعال با ماهیت خصوصی جعل شــده، به‌دلیل قرارگرفتن 

در تقســیماتی که خاستگاهش نظام حقوقی عرفی اســت، ماهیت عمومی بر آن تحمیل می‌شود. 

نتیجه آنکه قصاص به‌عنوان یک پدیدۀ قرآنی و فقهی، با قرارگرفتن ذیل تقســیمات عرفی در حقوق 

موضوعه، با اســتحالۀ معنا، تغییر جهــت و تحریف مصداق مواجه می‌شــود و آثاری که خداوند 

متعال برای قصاص برشــمرده است، در مقام عمل و عینیت اجتماعی تحقق پیدا نمی‌کند؛ درواقع 

آنچه در نظام حقوقی جمهوری اســامی در حال اجراســت، پوسته‌ای شبیه قصاص قرآنی و فقهی 

اســت که از ماهیت اســامی خود فاصله گرفته و حتی از آن تهی شده است؛ چراکه وقتی قصاص 

ذیل یک تقســیم‌بندی غیراسلامی قرار می‌گیرد، درواقع مبنا، غایت و جهت غیرتوحیدی موجود در 

تقسیم‌بندی، به قصاص نیز سرایت می‌کند.

آسیب‌ها

الگوی فقهی-حقوقی نظام‌سازی مذکور به دلایل متعددی از قبیل نوپدیدبودن نظام‌های اجتماعی 

در کشورهای اسلامی، آشنایی‌نداشتن اندیشمندان اسلامی با روابط، مناسبات و نهادهای سیاسی- 

اجتماعی برخاســته از مدرنیته و انس با مبانی، روش‌ها و پیش‌فرض‌های پذیرفته‌شــده در دستگاه 

فقاهت و اجتهاد شــیعه، با آســیب‌های قابل‌توجهی مواجه اســت که بدون شناســایی ‌ و تحلیل 

راه‌کارهای آن نمی‌توان به ایجاد تحول در نظام حقوقی اندیشید.

دوگانه‌پنداری فقه و حقوق

ورود قانون به ایران و تغییر شــکل نظام قضایی ایران با محوریت مفاهیم جدید توســط روشنفکران 

ایرانــی انجام گرفت که رویکردهای متفاوتی به رابطۀ فقه و قانون داشــتند. برخی از ایشــان مانند 

یوســف‌خان مستشــارالدوله و میرزا ملکم معتقد به این‌همانی و هماهنگــی نظام حقوقی مدرن با 

نظام حقوقی اســام بودند. مستشارالدوله در سراسر رساله »یک کلمه« تلاش می‌کند تا نشان دهد 

اصول کد ناپلئون و قوانین اساســی کشــورهای اروپایی همان اصول اسلام است )مستشارالدوله، 

1385، صص 16-10(، اما در مقابل روشــنفکرانی مانند آخوندزاده معتقد به تقابل کامل اسلام و 

حقوق مدرن و عدم امکان جمع میان آن‌ها بودند. آخوندزاده به صراحت فقه و بسیاری از آموزه‌های 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             6 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

127

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

اســامی مانند اصول عدالت، قوانین ارث، حقوق زنان، قانون حجاب و... را به تمســخر می‌گیرد 

و فقه و حقوق اســامی را برای ادارۀ نهادهای سیاسی، اقتصادی و... ناکارآمد و بی‌ارزش می‌داند 

)مددپــور، 1387، ج 3، صــص 240، 543، 436؛ نصری، 1386، ج 1، ص 107(. از ســوی 

دیگر فقها و اندیشــمندان اســامی نیز رویکرد یکسانی نداشــتند. عالمانی چون شیخ فضل‌الله 

نوری معتقد به عدم امکان جمع اســام و غرب بودند )نوری، 1373، ص 111( و در آن‌سو فقیهی 

چون نائینی مانند مستشــارالدوله به‌نوعی این‌همانی و منشائیت اسلام برای مشروطیت باور داشتند 

)غــروی نائینی، 1388، ص 1(، اما درنهایت ایــدۀ ترکیب که اعتقاد به امکان نوعی جمع میان فقه 

و قانون و تکمیل و تعاون اســام و مدرنیته بود، توانست ایدۀ غالب شود که در اندیشۀ روشنفکرانی 

مانند طالبوف به‌ چشــم می‌خورد. ایدۀ او همۀ عناصر لازم برای ساخت تئوری ترکیبی حقوق ایران 

معاصر مانند مخالفت‌نداشتن اسلام با تکنولوژی، بومی‌سازی علوم، یادگیری علوم مفید از غرب، 

مخالفت‌نکردن اسلام با علوم مدرن، حاکمیت قانون، اصل تفکیک قوا و... را داشت.

نکتــۀ مهم اینکه در این رویکردها به تفاوت فقه با نظام حقوقی اســام و قانون با نظام حقوقی 

مدرن توجه نشده اســت. خطای راهبردی کسانی که رویکرد این‌همانی را برگزیده‌اند، آن است که 

آن‌ها ناظر به نظام حقوقی اسلام و نظام حقوقی مدرن سخن گفته‌اند. همچنین سخن کسانی که به 

دوگانگی حکم کرده‌اند، ناظر به فقه و قانون )حقوق( بوده اســت. رویکرد صحیح چنان‌که در ادامه 

خواهد آمد، آن است که فقه و قانون )حقوق( باهم دوگانگی ندارند، بلکه دوگانگی درحقیقت میان 

نظام حقوقی اســام و سایر نظام‌های حقوقی است؛ رویکردی که امروزه هم با گذشت بیش از یک 

قرن از ورود حقوق عرفی به ایران، کمتر مدنظر حقوق‌دانان قرار گرفته اســت. در جهان، نظام‌های 

حقوقی مختلفی وجود دارند که براســاس ســاختار حقوق یا اهمیتی که برای منابع شناخته‌شــدۀ 

حقوق قائلند یا ملاحظات بنیادین فلسفی که نسبت به حقوق به‌عنوان عامل برقراری نظم دارند، در 

گروه‌های مختلفی تقسیم می‌شوند )داوید و ژوفره اسپینوزی، 1395، ص 29(.

نظام حقوقی کامن‌لو، رومی-ژرمنی، اســام، سوسیالیســتی و... مهم‌ترین نظام‌های حقوقی 

هســتند که از اصطلاحات، قواعد، گروه‌بندی‌ها، ســاختار، روش بیان و تفســیر ویژه‌ای از قوانین 

برخوردارند. هریک از این نظام‌های حقوقی ناشی از طرز فکری دربارۀ نظام اجتماعی‌ هستند که در 

بستری از نیازها، مبانی فکری، زمینه‌های علمی و فرهنگی و در حوزۀ معین جغرافیایی شکل گرفته 

و در طول تاریخ دچار تحول و تکامل شــده‌اند )حکمت‌نیا، 1384، ص 62(. بر این ‌اســاس نظام 

حقوقی اســام در مبنا، منبع، ساختار، روش حل مســئله، تفسیر و تقنین با نظام‌های حقوقی دیگر 

متفاوت است. نظام حقوقی اســام که بخش قابل‌توجهی از فقه را تشکیل می‌دهد، بر مبنای ارادۀ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             7 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

128

تشریعی خداوند استوار است و قواعد آن ریشه در قرآن و سنت و برخی منابع دیگر دارد و برخلاف 

نظام‌هــای حقوقی غیردینی تنهــا به‌دنبال برقراری نظم و امنیت، تحقق عدالت و توســعۀ جامعه و 

مدنیت نیســت، بلکه به نیک‌بختی انسان در همۀ وجوه زندگی اعم از دنیوی و اخروی می‌اندیشد، 

اما فقه و قانون )حقوق( ماهیت یکســانی دارند؛ زیرا حقوق در ســاختار معارف اسلامی، بخشی 

)بخش معاملات و نه عبادات( از فقه اســت. درحقیقت دانــش فقه و دانش حقوق تنها در »اعتبار 

عقلا« دو امر مســتقل از یکدیگرند که هرکدام براساس غرض خاصی تدوین شده‌اند؛ یکی متکفل 

بیان احکام شریعت اسلام شده است و دیگری متکفل تنظیم قواعد حاکم بر جامعه. از این لحاظ، 

تفاوت در منبع، روش و حیطۀ موضوعات و... می‌تواند موجب تمایز این دو دانش شود، اما »تحلیل 

عقلانی« نشــان می‌دهد باید فقه و حقوق را یک مقولۀ واحد دانست )شاهنوش فروشانی، 1391، 

 این دو دانش موضوع واحد، منابع مشــترک و هدف هم‌ســانی دارند و قاعدۀ 
ً
ص 26(؛ چراکه اولا

فقهی همۀ شــاخصه‌های قاعدۀ حقوقی را بدون اســتثناء داراســت؛ هم کلی و عمومی است و هم 

الزام‌آور، هم تنظیم‌کنندۀ روابط اجتماعی انسان‌هاســت و هم برخوردار از ضمانت اجرایی دولتی. 

این دیدگاه در آینده بیشتر توضیح داده خواهند شد.

درمقابل بسیاری از اندیشوران فقهی و حقوقی معتقد به دوگانگی فقه و حقوق هستند؛ دیدگاهی 

با پیشــینۀ تاریخی نه‌چندان طولانی که درحقیقت بــه ایدۀ ترکیب فقه و قانون در نظام حقوقی ایران 

منجر شــده است؛ البته خود اینان رویکرد یکسانی در مسئله ندارند؛ برخی معتقدند هرکدام از فقه 

و حقوق مجموعه‌ای از حقوق و تکالیف‌ هستند که هیچ نقطۀ اشتراکی با یکدیگر ندارند. همچنین 

 با یکدیگر 
ً
در بنیادی‌ترین مفاهیم، احکام، ســاختارهای نظری و عملی، آیین دادرسی و غیره کاملا

متفاوت و متعارض هســتند. هســتۀ مرکزی فقه، تشریع و فتواســت و رفتار مبتنی بر فتوا، بر مدار 

هستی‌شناسی الهی و اطاعت از ارادۀ تشریعی خداوند می‌چرخد؛ درحالی‌که هستۀ مرکزی حقوق، 

قانون است که از یک‌سو امری مدرن است و با نوعی خودبنیادی عقلانی هم‌زیستی دارد و از سوی 

دیگر، اصل قانونی‌بودن رفتار حقوقی، بر مدار ماهیت اومانیســم و غایت‌بودن انسان می‌چرخد؛ بنا 

بر این دیدگاه، هیچ‌گاه جمع واقعی میان فقه و حقوق در یک نظام حقوقی واحد به سامان نمی‌رسد 

و نمی‌توان قانون را در عالم فقهی و دینی موجه کرد )بیگدلی، بی‌تا، صص 62-68(.

برخــی دیگر کــه دیدگاه منعطف‌تــری دربارۀ دوگانگی فقــه و حقوق دارند، تحــت تأثیر جو 

ژورنالیســتی و غیرعلمی موجــود در ایران و نه مبتنی بر معیارهای علمــی، اصرار بر جدایی فقه و 

حقوق دارند. این گروه نیز مانند دستۀ نخست معتقدند فقه و حقوق ماهیت مستقل دارند و هرکدام 

راه خودشــان را طی می‌کنند؛ با این تفاوت که از نظر ایشــان این استقلال مانع هم‌بستگی و تعامل 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             8 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

129

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

آن دو نیســت، بلکه به‌جای سخن‌گفتن از اتحاد، ادغام، یا تغایر و تخالف آن‌ها باید بر نزدیک‌کردن 

فقــه و حقوق متمرکز شــد )کاتوزیان، 1383، صص 199-198(، اما چنان‌که گفته شــد، دیدگاه 

دوگانه‌پنداری فقه و قانون )حقوق( که مهم‌ترین آسیب‌شناختی الگوی فقهی-حقوقی نظام حقوقی 

ایران است، صحیح نیست و درحقیقت این دوگانگی، میان نظام‌های حقوقی است.

وابستگی نظام حقوقی در برخی عناصر بنیادین به نظام‌های حقوقی مدرن

تحول در نظام حقوقی مســتلزم ایجــاد تغییرات در عناصر بنیادین نظام حقوقــی از جمله مبانی و 

اهداف، منابع، منطق حقوقی، نظام مفاهیم، ســاختار و تشکیلات و... است. بدون شناخت عمیق 

نظام حقوقی اسلام و بدون داشتن فهم صحیح از منطق حاکم بر حقوق اسلامی نمی‌توان به صرف 

تغییرات ســاختاری و تغییر موادی از قانون، به اهداف نظام حقوقی اســام دســت یافت. یکی از 

آســیب‌های مهم الگوی فقهی- حقوقی نظام حقوقی ایران، وابســتگی این نظام در برخی عناصر 

بنیادین به نظام‌های حقوقی مدرن است. بررسی همه‌جانبۀ این وابستگی نیازمند پژوهش مستقل و 

گسترده است، اما در این مجال به یک نمونه از آن اشاره می‌شود.

گرچه اساس جمهوری اسلامی ایران بر مبانی اصیل کلامی و فقهی شیعه از جملۀ اصل ولایت 

فقیه بنا شده است، این مبانی در همۀ ابعاد نظام‌های مختلف اجتماعی، از جمله نظام حقوقی امتداد 

نیافته و استلزامات آن‌ها در حوزه‌های مختلف به‌درستی محاسبه نشده است. برای مثال، مبنای الزام 

قاعدۀ حقوقی در نظام حقوقی اســام، ارادۀ تشــریعی خداوند حکیم است که عینبت‌بخشی به آن 

در حکومت‌های مدرن امروزین از طریق تأمین عناصر ســازندۀ شکلی و ماهوی قانون امکان‌پذیر 

 است. مراد از عنصر شکلی »فرایندی« است که طی آن، حاکم یا نهادهای منصوب از جانب ایشان

  ارادۀ شارع حکیم را به‌طور مستقیم یا غیرمستقیم در قالب گزاره‌های هنجاری بازتاب می‌‌دهند. این

  فرایند ممکن است در قالب اجتهاد شخصی ولی‌فقیه یا گروهی )شورا( باشد. مراد از عنصر ماهوی

  محتوایی اســت که بیانگر ارادۀ حکیمانۀ شارع برای ادارۀ جامعۀ اسلامی است. عنصر محوری در 

 شــکل‌گیری چنین مفادی، امکان »استناد« آن محتوا به شریعت اســامی است که در ادبیات فقه 

 شــیعه با واژۀ »حجیت« از آن تعبیر می‌شود. بررســی منابع اسلامی حکایت از این دارد که عنصر

 ماهوی در برابر عنصر شکلی از اهمیت بیشتری برخوردار است و می‌توان ادعا کرد همین امر سبب 

 شده است مکتب حقوقی اسلام به مکتب حقوق طبیعی نزدیک‌تر شود )جاوید، 1392، ج 2، ص

 50(، اما در نظام حقوقی جمهوری اسلامی ایران مبنای الزام قواعد حقوقی با مبنای الزام قواعد در 

مکتب حقوق پوزیتویستی قرابت بیشتری دارد؛ زیرا سازوکار اعتباربخشی به قواعد با صورت‌گرایی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                             9 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

130

نهادینه‌شده در فرمالیســت حقوقی تطابق بیشتری دارد تا آنکه مفاد و محتوای قواعد نقش مهم‌تری 

را ایفا کنند. ارائۀ طرح و لایحه از ســوی افراد و نهادهایی که از اساس با مفاد و محتوای ارادۀ شارع 

حکیم آشــنایی کاملی ندارد و اکتفا به بررســی فقهای نگهبان در پایان فرایند قانون‌گذاری آن ‌هم با 

رویکرد مغایرت‌نداشتن برای تأمین عنصر ماهوی قانون، مهم‌ترین دلیل نقش ضعیف عنصر سازندۀ 

ماهوی قانون در سیستم قانون‌گذاری نظام مزبور است؛ تا آنجا که گاهی شریعت، عدالت، اخلاق 

و انصاف قربانی عنصر شکلی می‌شوند.

غلبۀ رویکرد فردی بر رویکرد اجتماعی

غلبۀ نگرش فردمحور به مســائل فقهــی- حقوقی در فهم پدیده‌ها و موضوعات، اســتنباط احکام 

و امتثــال آن‌ها و همچنین حل معضلات فرد مســلمان به‌جای بهره‌گیــری از منطق کل‌نگر و حل 

معضلات جامعه اســامی، یکی از مهم‌ترین آسیب‌های الگوی فقهی-حقوقی نظام حقوقی ایران 

اســت که با منطق نظام‌ســازی مغایرت دارد. یکی از تبعات مهم سیطرۀ این منطق بر اندیشۀ فقهی 

فقیهان و حقوق‌دانان ســنتی، ســوق‌نیافتن ذهن آن‌ها به رابطه و هم‌بستگی میان روابط اجتماعی و 

قواعد حقوقی و به‌تبع آن اهتمام‌نداشتن به دیالکتیک بین فقه و واقعیت‌های اجتماعی در نظام‌سازی 

اسلامی است )علی‌زاده، 1394، ص 236(.

راهکارها
تغییر رویکرد نظری به رابطۀ فقه و حقوق

همان‌طور که در بخش آسیب‌ها گذشت، یکی از راهبردهای معرفتی مهم در ساخت نظام حقوقی، 

در پیش گرفتن رویکرد صحیح دربارۀ رابطۀ فقه و حقوق است. فقه و حقوق در تحلیل عقلانی از یک 

مقولۀ واحدند. مهم‌ترین مدرک برای این ادعا، برخورداری قاعدۀ فقهی از همۀ شاخصه‌های قاعدۀ 

حقوقی اســت که پیش‌تر به آن اشاره شد. دوگانه‌پنداری ماهیت فقه و حقوق در ذهنیت حقوق‌دانان 

و فقهای ســنتی، ریشه در اهمالی تاریخی از ســوی فقها در صد سال اخیر دارد. درحقیقت فقه در 

این دوره برخلاف حقوق، در میدان حل مسائل جدید حضور نیافته و همین امر موجب بروز تفاوت 

در دایرۀ موضوعات فقه و حقوق شــده است )شاهنوش فروشانی، 1391، ص 21(؛ چراکه بسیاری 

از موضوعــات مطرح در حقوق از قبیل بانــک، معاملات کلان که در برخی مــوارد مورد معاملۀ 

مال معنوی و فکری اســت، تجارت الکترونیک، حقوق مربوط به حمایت از مصرف‌کننده، بیمه، 

شــرکت، جرم سیاسی، قواعد مربوط به امور بین‌الملل و... در فقه جایگاهی نداشته و برای فقها در 

گذشته تاریخی مسئله نبوده است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            10 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

131

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

امروزه به‌دلیل پدیدۀ مدرنیته و حرکت جوامع اســامی به‌سوی مدرن‌شدن، کوله‌باری از مسائل 

جدید به ســمت فقه سرازیر شده اســت و هریک از آن‌ها پاسخ مناسب و کارآمدی را از فقه مطالبه 

می‌کنند. هرچند فقه اســامی برخلاف دانش حقوق در ورود به عرصۀ بررسی این مسائل کوتاهی 

کرده اســت، این به معنای بیگانه‌بودن آن از حل این مسائل نیست. دانش حقوق به‌منظور مدیریت 

روابط اجتماعی، خود را متکفل پاسخ به این پرسش‌ها دانسته و در این مسیر پیش‌رو نیز بوده است. 

تغییر رویکرد نظری به رابطۀ فقه و حقوق در گرو توجه به چند مسئلۀ اساسی است:

1. تغییــر نگرش به تحولات فقه و حقــوق: نظام حقوقی به‌مثابۀ یک نهــاد اجتماعی با کلیت 

جامعه به‌طور عام و نهاد سیاست و فرهنگ به‌طور خاص رابطۀ تنگاتنگی دارد؛ بنابراین نظام 

حقوقی همگام با تحولات جامعه و تحولات نهادهای سیاســی و فرهنگی آن باید متحول 

شود؛ از این‌رو باید برای نظام حقوقی حق ایجاد قواعد، نهادها و سازمان‌های حقوقی نوین 

قائل بود. فقه نیز به‌عنوان دانشــی که متکفل تبیین وظایف مکلفان محسوب می‌شود، تابع 

مبتلابه بودن آن است. به‌طور عادی نیز تا وقتی جامعه با موضوعی درگیر نباشد و آن موضوع 

مسئلۀ اعضای آن جامعه نشــود، ضرورتی برای بررسی آن در فقه احساس نمی‌شود؛ زیرا 

 فقه دانشی انتزاعی نیست، بلکه رســالت آن تمشیت امور فردی و اجتماعی است. 
ً
اساســا

همچنین تا پدیده‌ای در مقام عمل مورد نیاز نباشــد، مورد فقه‌ورزی قرار نمی‌گیرد؛ بنابراین 

ارضای حس ســنت‌گرایی نباید مانــع مواجهۀ صحیح علمی بــا پدیده‌های نوین فقهی- 

حقوقی شود.

2. موضوع‌شناسی صحیح مســائل فقهی- حقوقی: تحلیل‌نکردن صحیح موضوع می‌تواند به 

تصور دوگانگی فقه و حقوق منجر شود. برخی موضوعات ممکن است در بدو امر حقوقی 

و غیرمرتبط به فقه تلقی شــوند، اما شــناخت دقیق ماهیت موضوع می‌تواند مســئله را در 

قلمــرو فقه قرار دهد که ایــن حقیقت حکایت از وحدت ماهیت فقــه و حقوق دارد که به 

آن اشاره شــد؛ برای مثال یکی از مهم‌ترین مباحث حقوق در حوزۀ اقتصادی »درآمدهای 

نامشــروع« است که در کتاب مکاسب با عنوان مکاســب محرمه بحث می‌شود؛ بنابراین 

گفت‌وگو دربارۀ مکاســب محرمه گفت‌وگو دربارۀ اولین بحث حقوقی در زمینۀ اقتصادی 

یعنی درآمدهای نامشروع است. تفاوت تنها در عنوان است. محور سخن شیخ انصاری در 

کتاب مکاســب این است که آیا شغل حرام، درآمدش هم حرام و نامشروع است یا ممکن 

است شغلی حرام، ولی درآمدش مشروع باشد؟ )انصاری، 1415 ق، ج 1، صص 7-8(. 

اگر به این ســؤال پاسخ داده شود، بخش عمده‌ای از اقتصاد مشروع و نامشروع از یکدیگر 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            11 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

132

جدا می‌شــود. امروزه اگر در دانش حقوق از فســاد اقتصادی بحث می‌شــود، یک پایۀ آن 

رفتارهایی است که درآمد ناشی از آن‌ها نامشروع است. فقهای قدیم در ساختار اجتماعی 

سنتی خود همۀ مشاغل شــبهه‌ناک را از جهت درآمد مشروع یا نامشروع بررسی کرده‌اند، 

اما پس از ورود به دنیای صنعتی این بحث را دربارۀ مشاغل جدید صنعتی ادامه نداده‌اند.

اگر امروزه دانش حقوق این وظیفه را انجام داده اســت، این به معنای دوگانگی ماهیت حقوق 

با فقه نیســت. همچنین »ارث« یکی دیگر از مباحث مهم فقهی است که در حقوق تحت عناوین 

جدیــدی مانند »توزیع ثروت« می‌توان دربارۀ آن گفت‌وگو کرد؛ زیرا اگر ارث را در حوزۀ عدالت به 

بحث بگذاریم، ناظر به »عدالــت توزیعی« خواهد بود و نه »عدالت معاوضی«. در حوزۀ عدالت 

اگر به چگونگی توزیع اموال بپردازیم، وارد بحث عدالت توزیعی شــده‌ایم، اما اگر دربارۀ نســبت 

افراد به اموال توزیع‌شــده بحث کنیم، عدالت معاوضی مورد بحث خواهد بود. فقها ارث را بیشتر 

بر مبنای عدالت معاوضی که ناظر به »فلســفۀ قانون‌گذاری« اســت، بحث کرده‌اند؛ بنابراین سنخ 

 حقوقی است.
ً
مبحث ارث نیز کاملا

در پیش گرفتن رویکرد اجتماعی به فقه

به‌طورکلی نظام اجتماعی برآیند پدیده‌های خرد و کلان درهم‌تنیده و برخوردار از نســبتی هماهنگ 

است )پارسانیا، 1392، ص 55( که عملکرد یکپارچه‌ای از آن‌ها بروز می‌کند؛ به‌گونه‌ای که هر نوع 

تغییر در عناصر، عملکرد عناصر دیگر و کل نظام را تحت تأثیر قرار می‌دهد. نظام اجتماعی در این 

معنا پدیده‌ای مدرن اســت و سابقه‌ای طولانی در جوامع بشری ندارد. در چنین نظامی، اجزا چنان 

در هــم‌ تنیده‌اند که نقش‌آفرینی جزء، مغلوب نقش‌آفرینی کل و هیئت جمعی اســت و مدیریت و 

ادارۀ نظام اجتماعی متکی به روابط اجزاست؛ روابطی که نقش اجزاء و در پی آن نقش کل را تحت 

تأثیر قرار می‌دهند. در ادامه بــه چگونگی نقش‌آفرینی روابط در نظام اجتماعی و تأثیر آن در فرایند 

اســتنباط فقهی خواهیم پرداخت که به شــکل‌گیری رویکرد نظام در فقه‌ورزی منتهی می‌شود، اما 

پیش از آن لازم است به تبیین رویکرد خرد و کلان در فقه‌ورزی بپردازیم:

رویکرد خرد

مــراد از رویکرد خرد در فقه‌ورزی، رویکردی اســت که موضوع‌شناســی و حکم‌شناســی در آن 

فردمحور اســت و فقیه چهرۀ فرد مسلمانی را تجســم می‌کند که می‌خواهد روش و رفتار خود را با 

نظریۀ اســامی هماهنگ کند )علی‌زاده، 1394، ص 260(. بررســی کتب فقهی نشان می‌دهد، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            12 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

133

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

مبانی، روش‌ها و پیش‌فرض‌های پذیرفته‌شــده در دســتگاه فقاهت و اجتهاد شــیعه متناسب با فقه 

فردی شــکل گرفته است )شفیعی سروستانی، 1385، ص 110(. این رویکرد به‌دلیل بی‌توجهی به 

جامعۀ مسلمان به‌عنوان مکلف کلان، در زمینۀ استخراج احکام فقهی نهادهای سیاسی و اجتماعی 

با چالش جدی مواجه است. بحث‌ها و گفت‌وگوهای فراوان در زمینۀ مالیات، قانون کار، خسارت 

تأخیر تأدیه، دادگاه تجدیدنظر و... میان فقها و قانون‌گذاران در ابتدای انقلاب اسلامی ایران حکایت 

از ناکارآمدی »فقه موجود« در عرصه‌های اجتماعی دارد.

رویکرد کلان

منظور از رویکرد کلان در فقه‌ورزی، رویکردی اســت که موضوع‌شناســی و حکم‌شناســی در آن 

جمع‌محور اســت و فقیه با توجه به جامعۀ مســلمان به‌عنوان مکلف کلان به‌دنبال استخراج حکم 

افعــال اجتماعی و حکم نهادهای سیاســی و اجتماعی اســت. این نگاه به‌دلیــل توجه به واقعیت 

اجتماعی و مصالح و منافع اجتماعی بر روش‌شناســی فقه اســامی، آثار گوناگونی ایجاد می‌کند 

که درک عمیق از منابع فقهی و تفســیر درست آن‌ها، از جملۀ این آثار است. سید محمدباقر صدر 

یکی از فقیهان برجستۀ معاصر، توجه ویژه‌ای به رویکرد کلان در فرایند اجتهاد دارد. او معتقد است 

هدف اصلی از حرکت اجتهادی، ایجاد توانایی برای مســلمان است تا بتواند خود را با نظریۀ اسلام 

در جریان زندگی ســازگار کند و این ســازگاری، جز با به‌کارگیری دو هدف میســر نمی‌شود: یکی 

انطباق با نظریۀ اســام در صحنۀ زندگی فردی و دیگری انطباق با نظریۀ اســام در صحنۀ زندگی 

اجتماعی )صدر، 1359، صص 5-7(.

رویکرد نظام

مــراد از رویکــرد کلان در فقه‌ورزی، رویکردی اســت که فقیه نه‌تنها در موضوع‌شناســی به ابعاد 

اجتماعی موضوع توجه دارد که موجب ارتقای موضوع از ســطح خرد به سطح کلان می‌شود، بلکه 

روابط عرضی مسئلۀ مورد نظر با سایر عناصر نظام اجتماعی را هم در نظر می‌گیرد تا با درک درست 

و عینی واقعیت، حکم مســئله را بیان کنــد. با وجود اینکه رویکرد خرد و کلان تفاوت آشــکاری 

با هــم دارند، در این ویژگی که هر دو به‌صورت »تجزیه‌ای« به حل مســئله می‌پردازند، مشــترک‌ 

هســتند، اما رویکرد نظام از شیوۀ »ترکیبی« در حل مسئله بهره می‌گیرد. برای درک بهتر این تفاوت 

از مســئله‌ای صرفی-نحوی بهــره می‌گیریم؛ برای مثال جملۀ »قام زید فــی اللیل« در علم صرف 

به‌صورت تجزیه‌ای بررســی می‌شود، اما در علم نحو به‌صورت ترکیبی. رویکرد صرفی حل مسئله 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            13 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

134

در این جمله تجزیه‌ای است؛ یعنی بدون آنکه به ارتباط میان »زید« و »قیام« توجه شود، ساختمان 

کلمات این جمله بررســی می‌شود، اما رویکرد نحوی حل مســئله در این عبارت، ترکیبی است؛ 

یعنی بدون توجه به ساختمان کلمات، حیثیت ارتباطی آن‌ها مدنظر قرار می‌گیرد و از این‌رو حیثیت 

ارتباطــی معنای جدیدی غیر از معنای کلمات موجود به دســت می‌آیــد. »زید« و »قیام« هرکدام 

به‌تنهایی ماهیت صرفی دارند و احکام صرفی بر آن‌ها مترتب می‌شــود، اما زمانی که زید در ارتباط 

با قیام در نظر گرفته می‌شــود، معنای جدیدی به وجود می‌آید که پیش از آن نبود و همچنین احکام 

جدیدی بر ساختار ارتباطی کلمات مترتب می‌شود.

به‌صورت عینی می‌توان سه رویکرد فوق را بر مسئلۀ »عقیم‌سازی« تطبیق داد. براساس رویکرد 

فردگرایانــه ممکن اســت فقیهی به‌دلیل عدم جــواز اضرار بر نفس بر حرمت عقیم‌ســازی )نوری 

همدانــی، 1382، ص 47( و فقیهی دیگر به‌دلیل قصــور ادلۀ جواز اضرار بر نفس در این مورد، بر 

جواز عقیم‌ســازی فتوا دهد؛ البته اگر موقتی باشد و مستلزم قطع عضو یا ارتکاب فعل حرام از قبیل 

لمس و نگاه حرام نباشــد )مکارم شیرازی، 1428 ق، ص 241(. حکم جواز یا حرمت عقیم‌سازی 

 در رویکــرد مذکور، مبتنی بر مصلحت فردی اســت و فقیه با اتکا به منابع فقهی به‌دنبال کشــف

  ارادۀ شارع برای ادارۀ حیات فردی مکلف است. براساس رویکرد کلان ممکن است فقیهی معتقد به

 حرمت اولیۀ عقیم‌سازی، به‌دلیل تزاحم اضرار بر نفس و ضررهای اجتماعی یا تقدیم اهم )مصلحت 

اجتماعی( بر مهم )مصلحت فردی( بر مبنای حکم ثانوی بر جواز عقیم‌سازی فتوا دهد؛ چنان‌که در 

 برهه‌ای از تاریخ انقلاب، مسئلۀ جواز عقیم‌سازی در پی تشخیص کارشناسان مربوط مبنی بر لزوم

 »کنترل جمعیت« مورد توجه فقها بوده اســت. فقها در این دوره براســاس رویکرد خرد و کلان که 

 توضیح آن گذشت، بر جواز فقهی عقیم‌سازی فتوا داده‌اند، اما پس از گذشت بیش از دو دهه از مسئلۀ

  مزبور رویکرد اتخاذشده در فقه‌ورزی معایب خود را بیشتر نشان داده است؛ چراکه در وضعیت تشکیل

 حکومت اســامی، فقه‌ورزی با رویکرد فردی و حتی اجتماعی بــدون در نظر گرفتن روابط میان 

 نظام‌های اجتماعی کارآمدی لازم را ندارد. در مثال مورد بحث، تجویز عقیم‌سازی به‌ویژه در گسترۀ

  وسیع نه‌فقط با مصالح و مفاسد نظام خانواده، بلکه با مصالح و مفاسد نظام فرهنگی، اقتصادی، سیاسی

  و نظامی ارتباطی تنگاتنگ دارد؛ چنان‌که امروزه عقیم‌سازی و تحدید نسل، ابزاری است استعماری در

  دست استکبار جهانی برای سیطره بر کشورهای اسلامی؛ بنابراین فقیه در موضوع‌شناسی و حکم‌شناسی

  موظف به محاسبۀ لوازم فرهنگی، اقتصادی و سیاسی تجویز عقیم‌سازی در گسترۀ وسیع است؛ زیرا

  ارتباط وثیق نظام‌های اجتماعی در برخی موارد موجب ایجاد تغییر در ماهیت اولیۀ افعال می‌شود و فقیه

 بدون توجه به آن‌ها نمی‌تواند حکم مناسب و کارآمد را کشف و حیات جامعۀ دینی را مدیریت کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            14 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

135

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

توجه به مبدائیت عینیت اجتماعی و انسانی در نظام‌سازی

نظام‌ســازی در حوزۀ حقوق، از مســیر تحول در فقه می‌گذرد. برای دســت‌یابی بــر تحول در فقه 

دســت‌کم می‌توان سه راه را شناسایی کرد. مسیر اول، ساحت علوم اسلامی با محوریت فقه، مسیر 

دوم، ساحت علوم انسانی و اجتماعی و مســیر سوم، ساحت عینیت نظام‌های اجتماعی است. در 

ادامه به‌طور اختصار این سه مسیر توضیح داده ‌شده‌اند.

یت فقه مسیر علوم اسلامی با محور

برخی برای ایجاد تحول در فقه معتقدند باید در پایگاه فقه موجود ایســتاد و با ارتقا و تکمیل آن به 

بازســازی یا طراحی یک فقه جدید دســت یافت تا بتوان به نیازهای جمهوری اســامی پاسخ داد 

و امــکان اقامۀ دیــن در جامعه را محقق کرد. در این رویکرد، ارتقای فقه در کنار تماس با مســائل 

اجتماعی برای پاســخ‌دهی، به‌عنوان راه‌حل ایجاد تحول در فقه و نظام‌ســازی مبتنی بر آن پیشنهاد 

می‌شــود، اما باید دانست پایگاه فقه )حتی در شــکل تحول‌یافتۀ ‌خود( به‌دلیل ارتباط عمیق با منبع 

دین در تأمین حجیت، اعتبار و استناد مورد نیاز برای انتساب احکام به اسلام موفق است، اما فاصلۀ 

فراوانی از مســائل عینی انسانی و اجتماعی دارد؛ به همین دلیل پایگاه فقه، در تأمین کارآمدی مورد 

نیاز برای مدیریت حکومت و جامعه، کم‌توان یا ناتوان است.

مسیر علوم انسانی و اجتماعی

عده‌ای دیگر معتقدند تا فقیه، مسائل علوم انسانی و اجتماعی را شناسایی نکند، امکان پاسخ‌گویی 

به مسائل انسانی و اجتماعی را به دست نخواهد آورد؛ بنابراین علاوه بر استفاده از فقه یا ارتقای آن، 

باید به مطالعۀ علوم انســانی و اجتماعی پرداخت و پس از شناخت این علوم که پیچیدگی فراوانی 

دارند و بســاطت مسائل موجود در فقه کنونی را ندارند، به‌دنبال دستیابی به احکام آن در منابع بود، 

اما باید دانســت علوم انســانی و اجتماعی برخلاف فقه، فاصلۀ چندانی با مســائل عینی انسانی و 

اجتماعی ندارند، اما فاصلۀ آن‌ها از منبع دین، زیاد اســت؛ به همین دلیل علوم انسانی و اجتماعی 

در تأمین کارآمدی مورد نیاز برای مدیریت حکومت و جامعه موفق‌اند، اما در تأمین حجیت، اعتبار 

و استناد مورد نیاز برای انتساب به اسلام ناتوان یا کم‌توان هستند.

فقهایی که با اکتفا به فقه موجود یا با ارتقای فقه به فقه حکومتی و فقه نظام درصدد پاسخ‌گویی به 

مسائل عینی حکومت و جامعه هستند، در تأمین حجیت موفق‌اند، اما قدرت امتداد آن به مدیریت 

واقعی و اســامی مســائل حکومت و جامعه را ندارند. درمقابل، کسانی که درصددند با شناخت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            15 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

136

علوم انســانی و اجتماعی موجود، به سمت پایگاه اسلامی و فقهی حرکت کنند و به تأمین حجیت 

بپردازند، قدرت امتداد تا پایگاه اعتبار و حجیت را نمی‌یابند و با روکشــی از اســام، به بازتولید و 

 مسموم هستند، می‌پردازند. درنهایت نیز 
ً
بازگویی علوم انســانی و اجتماعی موجود در غرب که ذاتا

به ایجاد نظام فقهی کارآمد موفق نمی‌شوند؛ بنابراین شکاف بزرگ موجود بین پایگاه علوم اسلامی 

و فقه و بین پایگاه علوم انســانی و اجتماعی غرب، موجب شده است انتخاب هریک به‌عنوان نقطۀ 

عزیمت برای دستیابی به فقه کارآمد را در میان از دست دادن یکی از عناصر محوری »حجیت« یا 

»کارآمدی« قرار دهد. نتیجۀ در پیش گرفتن هرکدام از دو روش، تحقق‌نیافتن تحول در ساحت فقه 

و عدم امکان ساخت نظام حقوقی کارآمد است.

اشــکال مشترک هر دو روش که می‌تواند گشایشی به‌ســوی راه سوم به شمار آید، این است که 

هم علوم اســامی و فقه و هم علوم انســانی و اجتماعی در ســاحت ذهنیت قرار دارند و هریک از 

سویی در قرب و بعد با پایگاه منابع اسلامی و از سوی دیگر در قرب و بعد با پایگاه عینیت انسانی 

و اجتماعی تعریف می‌شــوند؛ به تعبیر دیگر ویژگی مشــترک هر دو نقطۀ عزیمت، این است که از 

جنس علم و ذهن هســتند و در عالم ذهنیت قرار می‌گیرند. شاید بتوان بر این اساس نقطۀ عزیمت 

سوم راه را برای ایجاد تحول در فقه و نظام‌سازی در حوزۀ حقوق هموار کرد.

شناخت عینیت انسانی و اجتماعی

با وجود اینکه نظام حقوقی با معرفت‌های بنیادین ثابت و تغییرناپذیر در ارتباط است که ایدئولوژی 

حاکم بر جامعه را شــکل می‌دهند، باید با عوامل مؤثر بر تحــولات روابط اجتماعی نیز در ارتباط 

باشــد؛ چراکه قواعد و نهادهای حقوقی برای تنظیم روابط حقوقی اســت؛ از این‌رو هرگاه عناصر 

سیاســی، فرهنگی، مذهبی، اقتصادی و... دگرگون شــد، ناگزیر قواعد و نهادهای حقوقی نیز باید 

دگرگون شــوند و متناسب با تحولات عینی جامعۀ انسانی پیش بروند؛ بنابراین اگر عینیت انسانی و 

اجتماعی در مســیر دستیابی به فقه کارآمد مبدائیت پیدا کند، فاصله‌ای که علوم انسانی و اجتماعی 

میان فقه و عینیت انسانی و اجتماعی به وجود آورده‌اند، از بین می‌رود. همچنین فقه در ساماندهی 

خود تا رسیدن به قدرت پاسخ‌گویی به مسائل عینی انسانی و اجتماعی، با سرعت عمل خواهد کرد 

و درنتیجه تأمین عنصر حجیت و تأمین عنصر کارآمدی ممکن خواهد شــد؛ بر این ‌اساس به‌جای 

خود فقه و خود علوم انســانی و اجتماعی، باید عینیت انســانی و اجتماعی را مبدأ دستیابی به فقه 

کارآمد و ســپس ایجاد نظام حقوقی قرار داد. در این راســتا باید به شــناخت دقیق عینیت انسانی و 

اجتماعی پرداخت و همۀ ویژگی‌هایی را که در این دوران برای عینیت انســانی و اجتماعی به وجود 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            16 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

137

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

آمده اســت احصا کرد. پس از این اقدام باید دید ضروری است فقه چه ویژگی‌هایی به خود بگیرد 

تا بتواند به این نوع مســائل با این ویژگی‌ها پاسخ دهد؛ به نحوی که از خصوصیت ذاتی فقه، یعنی 

حجیت و استناد به خداوند متعال فاصله نگیرد.

با پیمودن این مســیر به‌دلیل آنکه عینیت انسانی و اجتماعی مبدائیت می‌یابد، تأمین کارآمدی 

مورد نیاز ممکن خواهد شــد و درواقع فقه با نظارت بر این مســائل، تکون خواهد یافت. همچنین 

به‌دلیل اینکه فقیه با تصوری شفاف از نیاز واقعی جامعه به استنباط احکام می‌پردازد، حجیت آن را 

نیز تأمین می‌کند. مهم‌ترین ویژگی عینیت انسانی و اجتماعی در این دوران، نظام‌مند بودن آن است؛ 

بر این اســاس باید گفت فقه کارآمد نظام‌ساز، فقهی نیســت که تنها نگاه کلان داشته یا منظومه‌وار 

باشد و بتواند نظام گزاره‌های دین را استخراج کند، بلکه به مسائل عینی انسانی و اجتماعی در قالب 

یک نظام برخوردار از کثرت، پیچیدگی و درهم‌تنیدگی توجه می‌کند؛ بالطبع چنین فقهی باید قدرت 

لحاظ ارتباطاتِ پدیده‌های عینی را داشته باشد.

نتیجه‌گیری

نظام حقوقی در یک سلسلۀ منطقی از مفاهیم، از یک‌سو متأخر از عناصر کلانی مانند مبادی، قواعد 

بنیادین و پایه‌های اعتقادی است که در سه قلمرو هستی‌شناختی، انسان‌شناختی و معرفت‌شناختی 

جای می‌گیرد و از سوی دیگر تحت تأثیر زیست‌بوم فرهنگی- تاریخی یک قوم و ملت است. توجه 

به این مبادی معرفتی و غیرمعرفتی کمک شــایانی به طراحی و ســاخت یک نظام حقوقی کارآمد 

می‌کند.

تحول در نظام حقوقی و بازسازی آن، با تصرف در سطح عناصر کلان نظام حقوقی امکان‌پذیر 

اســت؛ نه سطح عناصر خرد و میانه، آن‌گونه که در نظام حقوقی جمهوری اسلامی رخ داده است؛ 

از این‌رو فقه اســامی در چارچوب فقه نظام که در مدیریت ســاحت فردی، اجتماعی و تمدنی، 

عــاوه بر شــناخت و تحلیل خود موضوعات، روابــط پیچیده و درهم‌تنیدۀ آن‌هــا را هم تحلیل و 

بررســی می‌کند، دربارۀ هریک از عناصر کلان نظام حقوقی دیدگاهی متناسب با مبادی معرفتی و 

غیرمعرفتی خود ارائه می‌دهد.

توجــه به عینیت انســانی و اجتماعی که برایند نوعی واقع‌گرایی حقوقی در ســاحت فقه‌ورزی 

و نظریه‌پردازی حقوقی اســت، آثار و نتایج چشم‌گیری در نظام‌ســازی حقوقی دارد. این نتایج در 

حوزۀ قانون‌گذاری، دادرســی و رسیدگی قضایی و آموزش و پژوهش حقوقی قابل تبیین و پیگیری و 

به‌شکلی مستقل قابل تحقیق و پژوهش هستند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            17 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

138

کتابنامه

یم. 1. قرآن کر

2. اراکی، محسن. 1391. فقه نظام سیاسی اسلام. چاپ اول. قم: مجمع الفکر الاسلامی.

3. اعرافی، علیرضا؛ بخشــی، علی. 1395. درآمدی بر اجتهاد تمدن‌ساز. چاپ اول. قم: مؤسسۀ 

اشراق و عرفان.

4. انصاری، مرتضی. 1415 ق. کتاب المکاسب. جلد 1. چاپ اول. قم: کنگرۀ جهانی بزرگداشت 

شیخ اعظم انصاری.

5. ایمانی، عباس؛ اردبیلی، محمدعلی. 1382. فرهنگ اصطلاحات حقوق کیفری. تهران: آریان.

6. آقابخشی، علی؛ افشاری‌راد، مینو. 1379. فرهنگ علوم سیاسی. چاپ دوم. تهران: چاپار.

7. بیگدلی، عطاالله. بی‌تا. قانون‌شناسی درآمدی بر وضعیت حقوق در ایران. تهران: مؤسسۀ اشراق.

8. پارسانیا، حمید. 1392. جهان‌های اجتماعی. چاپ دوم. تهران: کتاب فردا.

9. جاویــد، محمدجواد. 1392. نقد مبانی فلســفی حقوق بشــر. جلد دوم. چــاپ اول. تهران: 

مخاطب.

10. حکمت‌نیــا، محمود. 1384. »بومی‌ســازی نهادهای حقوقی با رویکرد اســامی«. حقوق 

اسلامی. شمارۀ 7. صص 61-78.

11. حکمت‌نیــا، محمود؛ معلی، مهــدی؛ کاظمینی، محمدحســین. 1398. »درآمدی بر نظریۀ 

حقوقی اسلام«. تحقیقات بنیادین علوم اسلامی. شمارۀ 1. )پیاپی 14(. صص 7-45.

12. حیــدری خراســانی، محمدجــواد؛ نوذری فردوســیه؛ محمد؛ خلف‌خانــی، علی. 1392. 

»تفاوت‌هــای فقه فــردی و فقه حکومتــی، از منظر شــناخت موضوع، مکلــف و تکلیف«. 

پژوهش‌نامۀ فقهی. سال اول. شمارۀ 2. صص 109-124.

13. داوید رنه؛ ژوفره اســپینوزی، کامی. 1395. درآمدی بر حقوق تطبیقی و دو نظام بزرگ حقوقی 

معاصر. ترجمۀ سید حسین صفایی. چاپ یازدهم. تهران: نشر میزان.

14. شاهنوش فروشانی، محمد عبدالصالح. 1391. »رابطۀ فقه و حقوق«. گفتمان حقوقی. شمارۀ 

21 و 22. صص 9-28.

15. شــفیعی سروســتانی، ابراهیم. 1385. قانون‌گذاری در نظام جمهوری اســامی، آسیب‌ها و 

بایسته‌ها. چاپ اول. قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.

16. صدر، سید محمدباقر. 1359. همراه با تحول اجتهاد. ترجمۀ اکبر ثبوت؛ سید جمال موسوی؛ 

سید جعفر حجت. قم: انتشارات روزبه.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

                            18 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html


| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2

8 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

139

لگویا  

فقهی ـ حق 


و
قی ن
ظ
ما
س‏
یزا
سا 
لامی؛

آسیب‏ها 


 
و راه‏کاره



 |

17. علی‌زاده، عبدالرضا. 1394. مبانی رویکرد اجتماعی به حقوق. چاپ ســوم. تهران: پژوهشگاه 

حوزه و دانشگاه.

18. غروی نائینی، محمدحســین. 1388. تنبیه الامه و تنزیه المله. تصحیح و تقدیم: ســید جواد 

ورعی. قم: بوستان کتاب.

19. کاتوزیان، ناصر. 1383. »رابطۀ فقه و حقوق«. نامۀ مفید. شمارۀ 43. صص 187-200.

20. مددپور، محمد. 1387. سیر تفکر معاصر. چاپ دوم. تهران: سورۀ مهر.

21. مستشارالدوله، یوسف بن کاظم. 1385. یک کلمه. تهران: بال.

22. مــکارم شــیرازی، ناصر. 1428 ق. احــکام بانوان. چاپ یازدهم. قم: مدرســۀ امام علی بن 

ابیطالب)ع(.

23. نصری، عبدالله. 1386. رویارویی با تجدد. جلد 1. چاپ اول. تهران: نشر علم.

24. نوری همدانی، حسین. 1382. »کنترل جمعیت«. فقه اهل بیت. شمارۀ 33. صص 24-51.

 25. نوری، فضل‌الله. 1373. »تذکره الغافل و ارشاد الجاه«. ایران‌نامه. شمارۀ 43. صص 532-536.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
3.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

28
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            19 / 19

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.3.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-455-fa.html
http://www.tcpdf.org

