
7

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

چکیده

س��نت‌های الهی، قوانینی هستند که خداوند بر عالم خلقت حاکم فرموده است و 

از طریق آنها، تدبیر خود را در عالم تکوین، جاری می‌س��ازد. با کشف و استخراج 

سنن الهی از قرآن کریم و ر‎وایات اهل‎بیت: و تبیین نظام حاکم بر آنها، می‌توان 

ب��ه یک چارچوب ش��ناختی هنجاری وی��ژه از عالم خلقت و نظ��ام تدبیر خداوند 

رس��ید. ش��ناخت این سنن و احتس��اب آنها در حوزه‌های مختلف علمی، از جمله 

در مدیریت اسال�می، می‌تواند مفید واقع شود. با احتساب سنن الهی در مدیریت 

اسال�می و هماهنگ س��اختن نظام تدبیر بش��ری با نظام تدبی��ر خداوند و طراحی 

حرکت مبتنی بر آنها، می‌توان گفت که مدیریت اسلامی از جایگاه ممتاز و ویژه‌ای 

نس��بت به علم مدیریت رایج برخوردار خواهد ش��د. در این مقاله در ابتدا به تبیین 

س��نن الهی و ضرورت لحاظ آن در تدوین علوم انس��انی اسلامی، به‌ویژه مدیریت 

اسلامی پرداخته شده است. در ادامه به طور خاص به سنت رزق به عنوان یکی از 

سنن الهی حاکم بر خلقت و به تأثیرات لحاظ این سنت در علم مدیریت اسلامی 

اش��اره می‌شود. س��نت رزق از جمله سننی است که خداوند بر عالم خلقت حاکم 

علیرضا افضلی

دانشجوی دکتری تخصصی آینده پژوهی دانشگاه تهران، تهران، ایران

مدیریت اسلامی، مدیریت مبتنی بر سنت‌های الهی
مورد مطالعه: سنت رزق

a_afzali313@yahoo.com

یخ پذیرش:1395/10/28 | یافت:1395/9/1 | تار یخ در  | تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             1 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

88

ساخته است و از طریق آن رزق و روزی بندگان خود را تدبیر می کند. روش تحقیق 

در این مقاله بر اس��اس مطالعات کتابخان��ه‌ای منابع موجود و تحقیق بر روی آیات 

قرآن کریم با استفاده از روش‎های تفسیری است.

کلی�دواژگان: س��نت‌های الهی، س��نت رزق، نظام حاکم بر س��نن، مدیریت 

اسلامی، علوم انسانی اسلامی.

مقدمه

امروزه پس از گذشت بیش از سه دهه از انقلاب اسلامی ایران و بحث درباره ضرورت نظریه‎پردازی 

در ح��وزه عل��وم انس��انی اسال�می، دیگر چیس��تی مدیریت اسال�می و ض��رورت تدوی��ن آن جزو 

 تبیین ش��ده و نیاز به بحث ندارد؛ بلکه بیشتر به مدل‎سازی و تولید محتوا و 
ً
مباحثی اس��ت که تقریبا

نظریه‎پردازی در این حوزه نیاز است. درباره مدیریت اسلامی دیدگاه‎های مختلفی وجود دارد. یکی 

از این رویکردها، تأثیر‎گذاری اسال�م بر مدیریت از طریق نظام ارزش��ی خود اس��ت. این رویکرد، 

اثرگ��ذاری اسال�م بر نظریه‌ه��ا و روش‎های علم مدیریت را ناش��ی از ارزش‎های اسال�می می‌داند. 

مدیریت اسال�می ش��یوه‌ای از مدیریت اس��ت که تمامی افراد یک مجموعه را به صورت انسان‎های 

مس��ئول و متأثر از ارزش‎ها با جهت‎دهی نظام ارزش��ی اسلام در نظر می‌گیرد. در واقع اسلام دارای 

یک نظام ارزش��ی پویا و منظم است که می‌تواند در پاس��خ به پرسش‎های بشر با توجه به مقتضیات 

زم��ان و ارزش‎ه��ای خاص خ��ود، احکام مش��خص و معین��ی در مقوله‌های اجتماع��ی و از جمله 

مدیریت صادر کند. وجه تمایز مدیریت اسال�می از دیگر نظام‌ها، در نظام ارزش��ی است که ناشی 

از جهان‎بینی الهی است.

یکی از آموزه‌های مهم و راهبردی اسال�م که به‎روش��نی از آیات و روایات اس��تنباط می‌ش��ود و 

جایگاه مهمی در جهان‎بینی و نظام ارزش��ی اسلام دارد، آموزه سنن الهی است. در آیات بسیاری از 

ق��رآن کریم و روایات اهل‎بی��ت:، نکات فراوانی درباره ضرورت توجه به س��نن و لحاظ آنها در 

تعامل با عالم خلقت آمده اس��ت. با بررس��ی تحقیقاتی که در حوزه مدیریت اسلامی صورت گرفته 

و بررس��ی پیش��ینه پژوهش، بحث از ضرورت توجه به س��نن الهی و جایگاه آن در مباحث مدیریت 

اسال�می، در تحقیق��ات ای��ن حوزه خالی اس��ت و نیاز به توجه به س��نن الهی و تبیی��ن آنها و لحاظ 

آنها در مدیریت اسال�می، جدی اس��ت. لذا در این مقاله بر آن ش��دیم تا به این آموزه مهم در حوزه 

مدیریت اسلامی بپردازیم و تأثیر توجه و لحاظ آن در حوزه علوم انسانی اسلامی و به‎ویژه مدیریت 

اسال�می را بررس��ی کنیم. لذا در ابتدا مقدمات ورود به بحث ش��امل بیان مسئله و پیشینه تحقیق و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             2 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


9

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

روش تحقیق ارائه شده و به دنبال آن به ادبیات تحقیق شامل بحث سنن الهی و ضرورت آن پرداخته 

خواهد ش��د و در گام بعد، س��نت رزق به عنوان یکی از س��نن الهی تبیین شده و تأثیرات آن در حوزه 

مدیریت اسال�می مورد بررس��ی قرار خواهد گرفت. گفتنی اس��ت که روش تحقیق در این مقاله بر 

اس��اس روش مطالعات کتابخانه‌ای برای بررس��ی سنن الهی و تبیین جایگاه آن در مدیریت اسلامی 

اس��ت. همچنین از روش‎های تفس��یری و روش اجتهادی برای استخراج س��نت رزق از منابع دینی 

استفاده خواهد شد.

در این مقاله به دنبال پاسخ به این پرسش‎ها هستیم:

آیا می‌توان از آموزه سنن الهی در علم مدیریت اسلامی استفاده کرد؟ 	.1

سنن الهی چه جایگاهی را در آموزه‌های اسلامی دارند؟ 	.2

»سنت رزق« در آیات و روایات چگونه است؟ و چه قواعد و قوانینی در جهت روزی دادن  	.3

خداوند به بندگان در عالم خلقت وجود دارد؟

نظ��ام س��نن الهی و به‎خص��وص چارچوب س��نت رزق، چ��ه تأثیراتی را بر ح��وزه مدیریت  	.4

اسلامی می‌گذارد؟

1. پیشینه تحقیق

در تبیی��ن س��نن الهی، مق��الات و کتاب‎های مختلفی وج��ود دارد. هرچند که تع��داد این مقالات و 

کتاب‌ها بس��یار اس��ت، اما به نظر می‌رسد که کارهای انجام‎شده، در مقابل حجم کاری که می‌تواند 

صورت گیرد، بس��یار کم اس��ت. همچنین در تبیین س��نت رزق نیز مقالات و کتاب‎هایی وجود دارد 

که در جدول زیر به برخی از آنها اش��اره می‌ش��ود؛ اما درباره استفاده و لحاظ سنن الهی در مدیریت 

اسلامی، به جز یک مقاله که به تبیین سنت رزق و اعتقاد به آن در نظام کسب و کار پرداخته است، 

کار جدی‌ای در این زمینه به چش��م نمی‎خورد. بنابراین تحقیق پیش رو از لحاظ توجه به س��نن الهی 

و چگونگی استفاده از آنها در تدوین مدیریت اسلامی دارای نوآوری است.

جدول شماره 1. پیشینه پژوهش

گزارشی از پژوهشعنوان پژوهشپژوهشگرانردیف

1
آل رسول، سوسن؛ 

بردابرد، پروین )1392(
توسعه و قبض رزق و روزی 

از منظر قرآن کریم

بحثی در این باره که توسعه و قبض رزق، تابع مشیت 
خداوند است که آن را به اذن خود به شرایط و عواملی 
وابسته می‌کند. از جمله این شرایط کوشش و تلاش 

انسان و یاد خداست.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             3 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1010

گزارشی از پژوهشعنوان پژوهشپژوهشگرانردیف

2
عبداللهی‌پور، مهدی؛ 
مهدوی‌راد، محمدعلی 

)1391(

حکمت گونه گونی روزی‌ها 
از دیدگاه قرآن

بحث درباره دلایل تفاوت رزق مخلوقات، که عبارت‌اند 
از عامل بقای آفرینش، بستر تجلی آزمون الهی، 

مصلحت آفریدگان

3
عبداللهی‌پور، مهدی 

)1391(
ل روزی‌ها از 

ّ
فلسفه تکف

جانب خداوند در قرآن

این مقاله پس از آنکه به معنای رزق می‌پردازد، به فلسفه 
و حکمت ارتزاق مخلوقات توسط خداوند و اینکه چرا 

خداوند روزی دادن آنها را بر عهده گرفته، پرداخته است. 
برخی از این حکمت‌ها بدین قرارند:

1. روزی‌رسانی از باب تفضل خداوند بر بندگان است.
2. فلسفه تکفل روزی‌ها و فلسفه آفرینش به هم پیوند 
خورده است، که آن عبارت است از بندگی و عبودیت 

انسان در محضر آفریننده خویش.

4
جدیدی، احمد 

)1390(
رزق و روزی در قرآن و 

روایات

بحث درب��اره کاربردهای کلمه رزق در ق��رآن، رازق بودن 
خداون��د و وجوب رزق مخلوق��ات، کافی بودن رزق برای 
مخلوق��ات، تلاش و طل��ب رزق، عوامل توس��عه و تنگی 

روزی

5
پورطولمی، منیرالسادات 

)1389(
رحمت‌ الهی و رزق بندگان 

در هستی‌شناسی قرآن

بحث درباره س��نت عمومیت رحمت خداوند و ارتباط آن 
با رزق مخلوقات، موارد اس��تعمال رزق در قرآن، اس��باب 
ن��زول رزق، رابطه س��نت رزق ب��ا اختیار و تال�ش و تدبیر 

انسان

6
علی‌اصغر، هادوی نیا 

)1387(
جایگاه اقتصادی سنت رزق

ای��ن مقاله به مقایس��ه بین قانون‌های طبیعی و س��نت‌های 
اله��ی می‌پردازد. در ادامه نیز به معنای رزق پرداخته ش��ده 
اس��ت. همچنین از آموزه توحید افعالی برای تبیین س��نت 
رزق کمک گرفته می‌ش��ود. نیز مجاری سنت رزق بررسی 
می‎ش��ود، که یکی از آنها س��نت تس��خیر و دیگ��ری کار و 
تلاش است. همچنین اندکی به سنت برکت و ارتباط آن با 
سنت رزق توجه شده است. به نظر نویسنده، سنت برکت 

مرتبه‌ای از سنت رزق است.

7
حجتی، سیدمحمدباقر؛
 رضایی، علی )1386(

جمع میان مفهوم مقدر بودن 
رزق با تأثیر تلاش و تدبیر در 

جلب رزق

این مقاله به مقدر بودن رزق و حکمت‌های آن می‌پردازد. 
در ادامه به مفهوم طلب رزق توجه می‎کند و مقایسه‌ای بین 
انواع طلب را بیان می‌دارد. در نهایت به این مطلب اش��اره 
می‌ش��ود که تلاش و تدبیر انسان در جلب رزق، از عوامل 

دخیل در تقدیر الهی رزق است.

8
فولادگر، محمد 

)1382(
رزق و رزاق از دیدگاه قرآن

بحث درباره انواع رزق بر حس��ب اعتبارات مختلف: رزق 
حال�ل و رزق ح��رام، رزق طال��ب و رزق مطل��وب، رزق 
تکوینی و رزق تش��ریعی، رزق کریم، رزق گش��اده و رزق 
تنگ، رزق حس��ن. همچنین اسباب توس��عه و تنگی رزق 

مورد بحث قرار می‌گیرد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             4 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


11

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

گزارشی از پژوهشعنوان پژوهشپژوهشگرانردیف

9
فولاد، محمد؛ خاری 
آرانی، سمیه )1394(

بازکاوی عوامل توسعه رزق 
در اسلام

بح��ث درباره ض��رورت روزی حلال و اث��رات آن، عوامل 
توسعه و تنگی روزی،معنای رزق و انواع رزق

10

باقری، مصباح الهدی؛ 
سپهری، مهدی؛ 

مسعودی پور، سعید 
)1392(

تبیین جایگاه سنت رزق و 
اعتقاد به آن در کسب‌وکار از 

دیدگاه قرآن کریم

تعری��ف س��نت و روش اس��تخراج آن، و بح��ث درب��اره 
ویژگی‎های س��نن و تقسیم‌بندی سنن، معنای رزق و موارد 
اس��تعمال آن در قرآن و صفات��ی که برای آن در قرآن به کار 
رفته است؛ دوگان‌های رزق )دنیوی اخروی، مادی معنوی 
و...(؛ الگوی مفهومی س��نت رزق که شامل رازق، رزق و 
مرزوقی می‌شود؛ قبض و بسط رزق و حکمت آن؛ عوامل 
گش��ایش و تنگی رزق؛ کارکردهای سنت رزق در کسب ‌و 

کار؛ رفتار مرزوقین در قبال قبض و بسط رزق

 
2. ادبیات تحقیق: سنن الهی

یف سنت 1-2. تعر

 شانزده بار در قرآن به کار رفته است. در برخی آیات این واژه به صورت مفرد، یعنی 
ً
 واژه »سنت« مجموعا

بْدیل  )الفتح: 
َ
ه ت

َّ
ة الل  لسُنَّ

َ
جد

َ
ن ت

َ
 وَ ل

ُ
بْل

َ
تْ من ق

َ
ل

َ
 خ

ْ
د

َ
تی ق

َّ
ه ال

َّ
 الل

َ
ة »سنّه« به کار رفته است؛ مانند آیه  سُنَّ

تْ منْ 
َ
ل

َ
 خ

ْ
د

َ
ق 23(، و در برخی آیات به صورت جمع مکسر، یعنی »سُنَن« به کار رفته است؛ مانند آیه 

بینَ )آل‌عمران: 137(.
ّ

مُکذ
ْ
 ال

ُ
 کانَ عاقبَة

َ
روا کیف

ُ
انْظ

َ
رْض ف

َ ْأ
سیرُوا فی ال

َ
بْلکمْ سُنَنٌ ف

َ
ق

واژه سنت از ماده »سَنَنَ« اخذ شده است. در کتاب مقاییس اللغه درباره این واژه آمده است: 

حروف اصلی این کلمه »س��نن« می‌باشد و به معنای جریان پیدا کردن و جاری 
ش��دن چیزی و همگانی ش��دن و عمومیت پیدا کردن آن به‎راحتی است. اصل 
استعمال این واژه برای ریختن آب بر روی صورت به کار می‌رود؛ به نحوی که 
آب به‎راحتی جاری ش��ود. از این ماده، واژه »سنت« اشتقاق پیدا کرده است که 
به معنای سیره می‌باشد و وجه تسمیه آن به خاطر آن است که سنت جریان پیدا 

می‌کند و جاری می‌شود )ابن‎فارس، 1404ق، ج3، ص60(.
: السیرةُ. وَسَ��ننْتُ الترابَ: صببتُه علی 

ُ
ة ��نَنُ: الطریقة. والسُ��نَّ السَّ جوهری در صحاح می‌گوید: 

 من غیر تفریق. فإذا 
ًال

. وکذلک سَ��نَنْتُ الماء علی وجهی، إذا أرسلتَه إرس��ا
ًال

ا س��ه وجه الأرض صَبًّ

قتَ��ه فی الصبّ قلتَه بالش��ین المعجم��ة )الجوهری، 1376، ج5، 2141(؛ یعنی سَ��نَن به معنای  فرَّ

روش و سُ��نَت به معنای س��یره است. سننت التراب به معنای آن اس��ت که خاک را به‌راحتی بر روی 

زمین ریختم. همچنین در باره آب به کار می‌رود که در مثال فوق، به معنای آن است که آب بر روی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             5 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1212

صورتم ریختم به طور مداوم، و اگر آب ریختن به طور مداوم و پیوس��ته نباش��د، واژه »ش��نّ« به کار 

می‌رود.

 با توجه به عبارت‎هایی که از کتب لغت ذکر ش��د و جمع‎بندی آنها، به نظر می‌رس��د که در واژه 

»س��نن« سه مؤلفه معنایی وجود دارد که از برجس��تگی خاصی برخوردارند: الف( جریان داشتن و 

جاری بودن، ب( س��هولت در جریان، ج( دوام، ثبات و اس��تمرار. وقتی این سه مؤلفه معنایی با هم 

ترکی��ب ش��وند، ما را تا حدی به معنای ریش��ه‌ای ای��ن واژه نزدیک می‌کنند؛ یعن��ی می‌توان گفت که 

سنت چیزی است که جریان دارد و به سهولت جاری می‌باشد، و در عین حال دوام و استمرار دارد. 

لذا علامه طباطبائی در تعریف این واژه می‌گوید: »س��نت همان طریقه و روش معمول اس��ت که به 

 و یا به طور دائم جریان دارد« )طباطبائی، 1417ق، ج 16، ص340(.
ً
اقتضای طبیعت خود، غالبا

 البته واژه »سنت« در علم حدیث نیز به کار می‌رود که به عنوان مثال، سنت النبی عبارت است 

 و تقریرا أصالة أو نیابة«)طریحی، 1375، ج 6، ص268(؛ یعنی 
ً
 و فعلا

ً
از »طریق��ة النبیk قولا

عب��ارت اس��ت از قول و عمل و تقری��ر پیامبر به صورت اصلی و یا نیابت��ی. بنابراین هر کلامی که به 

پیامبر و معصومین: اس��تناد داده ش��ود و حکایت‎کنن��ده قول، فعل و تقریر آن حضرات باش��د، 

حاکی از سنت و سیره پیامبر و معصومین: است.

منظور از »س��نت« در این نوش��تار که به دنبال تبیین آن هس��تیم، »س��نت الله« است که عبارت 

اس��ت از »روش‌ها و رویه‌هایی که خداوند متعال امور عالم و آدم را بر پایه آنها تدبیر و اداره می‌کند 

و از ویژگی‎های آن تخلف‎ناپذیری و تبدیل‎ناپذیری است« )مصباح یزدی، 1368، ص425(. سنن 

الهی، قوانین ثابت و مس��تمری اس��ت که حق‎تعالی بر جهان تکوین و بر انسان و اجتماعات انسانی 

حاکم نموده است، و امور عالم و آدم را بر اساس آن تدبیر و اداره می‌کند. خداوند سبحان از طریق 

همی��ن قوانینی که وضع ک��رده، اراده خود را بر جهان محقق می‌س��ازد. بنابراین تحقق اراده الهی در 

عالم وجود از طریق همین قوانین ثابت و پایدار و مس��تمری اس��ت که از آنها به عنوان سنن الهی یاد 

می‌شود.

در می��ان محققان نیز این س��نت‌ها گاهی به عنوان »س��نن اجتماعی« مطرح ش��ده‎اند )مصباح 

یزدی، 1368، ص425(، و گاهی نیز به عنوان »سنن تاریخی« )صدر، 1393، ص137(، و گاهی 

نیز به عنوان »سنت‌های الهی«، که تفاوتی با هم ندارند. منتها به نظر می‌رسد به کار بردن اصطلاح 

»س��نن الهی« با توجه به ش��مولیت و توسعه بیشتر آن، بهتر باش��د. ما نیز در این نوشتار از واژه سنن 

الهی استفاده می‌کنیم.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             6 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


13

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

2-2. ویژگی‎های سنن الهی

سنت‌های الهی ویژگی‎هایی دارند که به برخی از آنها در آیات قرآن کریم تصریح شده است. برخی 

دیگر از این ویژگی‎ها از تعریف و موارد اس��تعمال آن در آیات قرآن قابل فهم‎اند. در اینجا به برخی 

از مهم‎ترین ویژگی‎های سنن الهی اشاره می‌شود.

1-2-2. الهی و ربانی بودن سنن

نخس��تین ویژگی، خدایی بودن این سنت‌هاس��ت. این س��نن هوی��ت و موجودیتش��ان را از خداوند 

می‌گیرند؛ یعنی وضع این قوانین و جاری ش��دن و برطرف ش��دن آنها، به دست خداوند است. اینها 

بَتْ 
ّ

 کذ
ْ

د
َ

ق
َ
وَل »س��نت الله« و به عبارت دیگر »کلمات الله« هس��تند. خداوند در قرآن می‌فرمای��د: 

ه )انعام: 
ّ
لمَات الل

َ
 لک

َ
ل

ّ
 مُبَ��د

َال
اهُمْ نَصْرُنَا وَ 

َ
ت
َ
 حَتی أ

ْ
وا

ُ
وذ

ُ
 وَ أ

ْ
بُ��وا

ّ
 عَلی مَا کذ

ْ
صَبَرُوا

َ
بْلک ف

َ
 مّ��ن ق

ٌ
رُسُ��ل

34(؛ » بی‌تردید، پیش از تو نیز پیامبرانی تکذیب ش��دند؛ ولی بر آنچه تکذیب ش��دند و آزار دیدند 

صبر کردند تا نصرت ما به ایشان رسید و سخنان خداوند را تغییر‎دهنده‌ای نیست«. 

کید قرآن بر الهی بودن سنت‌های تاریخ و خصوصیت غیبی داشتن آنها، برای پرورش اندیشه  تأ

وابستگی انسان به خداست.

2-2-2. عمومیت داشتن سنن الهی

عمومیت داش��تن س��نن الهی بدین معناس��ت که این س��نن به قوم خاصی اختص��اص ندارند، بلکه 

تکرار‎پذیرند و ش��امل همه ملت‌ها و اقوام می‌شوند. آیات گوناگونی از قرآن به این نکته اشاره دارند. 

 
َ

 کیف
ْ
رُوا

ُ
انظ

َ
رْض ف

َ ْأ
 فی ال

ْ
س��یرُوا

َ
بْلکمْ سُ��نَنٌ ف

َ
تْ من ق

َ
ل

َ
 خ

ْ
د

َ
ق برای نمونه خداوند در قرآن می‌فرماید: 

 پیش از شما سنت‎هایی ]بوده و[ سپری شده است. 
ً
بین )آل‎عمران: 137(؛ » قطعا

ّ
مُکذ

ْ
 ال

ُ
نَ عَاقبَة

َ
کا

پس در زمین بگردید و بنگرید که فرجام تکذیب‌کنندگان چگونه بوده است؟«.

در جای دیگر نس��بت به کسانی که به دنبال استثنا در جاری شدن سنن الهی بودند، می‌فرماید: 

 
ْ
وا

ُ
زل

ْ
اءُ وَ زُل رَّ

َّ
سَاءُ وَالض

ْ
بَأ

ْ
تْهُمُ ال سَّ بْلکم مَّ

َ
 من ق

ْ
وْا

َ
ل

َ
ذینَ خ

َّ
 ال

ُ
ل

َ
ث تکم مَّ

ْ
ا یأ مَّ

َ
 وَ ل

َ
ة جَنَّ

ْ
 ال

ْ
وا

ُ
ل

ُ
خ

ْ
د

َ
ن ت

َ
مْ حَسبْتُمْ أ

َ
أ

ری��ب  )بقره: 214(؛ »آیا 
َ
ه ق

َّ
 إنَّ نَصْرَ الل

َال


َ
��ه أ

َّ
 مَعَهُ مَتی نَصْرُ الل

ْ
ذینَ ءَامَنُ��وا

َّ
 وَال

ُ
سُ��ول  الرَّ

َ
ول

ُ
حَت��ی یق

پنداش��تید که داخل بهش��ت می‌ش��وید و حال آنکه هنوز مانند آنچه بر ]سر[ پیش��ینیان شما آمد، بر 

]س��ر[ ش��ما نیامده است؟ آنان دچار سختی و زیان ش��دند و به ]هول و[ تکان درآمدند، تا جایی که 

گاه باش��ید  پیامبر ]خدا[ و کس��انی که با وی ایمان آورده بودند گفتند: یاری خدا کی خواهد بود؟. آ

که پیروزی خدا نزدیک است«.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             7 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1414

معن��ای این آیات آن اس��ت که هم��ه امت‌هایی که قبل از ش��ما زندگی می‌کردند، این س��نت‌ها 

درباره‎شان جاری شده است. سنت‌های الهی روابطی اتفاقی و کورکورانه نیستند، بلکه شکلی ثابت 

و تخلف‎ناپذیر دارند و تا وقتی جهان در وضع عادی بر منوال طبیعی خود سیر می‌کند و تغییری در 

آن مش��اهده نمی‌شود، این قوانین در عالم جاری خواهند بود. اهمیت این ویژگی ممتاز سنن الهی، 

آن است که موجب می‌شوند بتوان در پرتو آنها قوانینی علمی تدوین کرد.

3-2-2. ثابت بودن و تغییر‎ناپذیر بودن سنن الهی

 )فاطر: 
ً
حویلا

َ
ه ت

َّ
ة الل  لسُنَّ

َ
جد

َ
ن ت

َ
 وَل

ًال
بْدی

َ
ه ت

َّ
ة الل  لسُنَّ

َ
جد

َ
ن ت

َ
ل

َ
خداوند سبحان در قرآن می‌فرماید:  ف

43(؛ »هرگز برای سنت خدا تبدیلی نمی‌یابی و هرگز برای سنت خدا دگرگونی نخواهی یافت«.

ب��ا دق��ت در ای��ن آیه می‌بینی��م ک��ه دو واژه »تبدی��ل« و »تحویل« از س��نن الهی نفی ش��ده‎اند. 

»تبدیل« در لغت به معنای چیزی را جای چیزی دیگر قرار دادن اس��ت: »جعل الش��یء مکان آخر« 

)راغ��ب،1412ق، ص111(. »تحوی��ل« به معن��ای تغییر و نقل دادن از جایی به جای دیگر اس��ت: 

»حوّلت��ه تحویلا: نقلته من موضع ال��ی موضع آخر« )مصطفوی، 1430ق، ج2، ص 317(. علامه 

طباطبائی در توضیح این دو واژه می‌نویسد: 

تبدیل س��نت خداوند به این اس��ت که عذاب خداوند را بردارند و به جایش نعمت و رفاه 

بگذارن��د )عذاب به ضدش تبدیل ش��ود(، و تحویل س��نت عبارت اس��ت از آنکه عذاب 

قومی را که مس��تحق آن می‌باش��ند، به س��وی قوم دیگری برگردانند )که آنها مس��تحق این 

عذاب نیس��تند(. س��نت خداوند ن��ه تبدیل می‌پذیرد و ن��ه تحویل. برای آنک��ه خداوند بر 

صراط مستقیم قرار دارد و حکم او نه تبعیض دارد و نه استثنا )طباطبائی، 1417ق، ج17، 

ص83(.

ب��ه عبارت دیگر می‌توان گف��ت تبدیل، دگرگون کردن قانون اس��ت و تحویل، دخالت در تطبیق 

قانون است.

3-2. انواع سنن الهی
1-3-2. سنت‌های دنیوی و سنت‌های اخروی

سنت‌های دنیوی به سنت‌هایی گفته می‌شود که مربوط به عالم دنیا هستند و زندگی دنیایی انسان را 

دربرمی‎گیرند. س��نت‌های اخروی سنت‌هایی‎اند که مربوط به عالم آخرت‎ بوده، در آنجا جاری‎اند؛ 

مانند سنت جزا و پاداش که در آخرت درباره جهنمیان و بهشتیان روی می‎دهد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             8 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


15

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

2-3-2. سنت‌های مطلق و سنت‌های مقید

سنت‌های مطلق )غیرمشروط(، سنت‌هایی هستند که مسبوق به اراده و فعل و اختیار انسان نیستند. 

در مقابل سنت‌های مقید )مشروط(، سنت‌هایی‎اند که به اراده و فعل اختیاری انسان بستگی دارند و 

بر اساس اراده و فعل و اختیار و انتخاب انسان تحقق می‌یابند؛ یعنی این نوع از سنن بر حسب رفتار 

انس��ان جاری و س��اری است. این س��نت‌های مقید خود به دو دسته س��نن مرتبط با اهل حق )مانند 

سنت یاری(، و سنن مرتبط با اهل باطل )مانند سنت اضلال( تقسیم می‌شوند.

یعی 3-3-2. سنت‌های تکوینی و سنت‌های تشر

س��نت‌های تکوینی سنت‌هایی هس��تند که در عالم خلقت و تکوین قرار داده شده‎اند و بر آن حاکم 

هس��تند و وجه توصیفی دارند. این س��نت‌ها خود به سه دسته تقسیم می‌شوند: دسته اول سنت‌هایی 

هس��تند که مربوط به جهان خلقت‎اند؛ دس��ته دوم س��نت‌هایی که مربوط به انس��ان‎اند و دس��ته سوم 

س��نت‌هایی که مربوط به جامعه انس��انی‎اند. به عبارت دیگر، یک سلس��له از سنن مربوط به حیات 

فردی انسان و دسته دیگر مربوط به حیات جمعی انسان‎ها هستند.

سنت‌های تشریعی، بایدها و نبایدها و الزاماتی هستند که خداوند در عالم حاکم فرموده است. 

نس��بت بین س��نت‎های تش��ریعی با س��نت‌های تکوینی بدین صورت است که س��نت‌های تشریعی 

مبتنی بر س��نت‌های تکوینی‎اند و از درون آنها خارج می‌ش��وند. به عبارت دیگر نمی‌توان سنت‌های 

هُ الرّبا وَ یرْبی 
َّ
یمْحَقُ الل تشریعی را خارج از سنت‌های تکوینی لحاظ کرد. برای مثال می‌توان به آیه 

ق��ات )بقره: 276( )خداوند ربا را تباه می‌س��ازد و صدقات را افزون می‌کند( اش��اره کرد، که 
َ

د الصَّ

مَ الرّبا )بقره:  بَیعَ وَحَرَّ
ْ
هُ ال

َّ
 الل

َّ
حَل

َ
أ سنتی تکوینی است و مبتنی بر این سنت تکوینی، سنت تشریعی 

275( )خداوند معامله را حلال و ربا را حرام کرده است( جاری است.

یت اسلامی 3. چرایی و ضرورت توجه به سنن الهی در مدیر

 در آیاتی از قرآن کریم به ضرورت توجه به سنت‌هایی که درباره اقوام گذشته جاری گشته‎اند، اشاره 

 
َ

 کیف
ْ
رُوا

ُ
ینظ

َ
رْض ف

َ ْأ
 فی ال

ْ
مْ یسیرُوا

َ
ل

َ
 ف

َ
أ شده است. در اینجا به چند نمونه از این آیات اشاره می‌شود: 

بْلهم )محمد: 10(؛ » آیا در زمین نگردیده‌اند تا فرجام کس��انی را که پیش از 
َ
ذینَ من ق

َّ
 ال

ُ
نَ عَاقبَة

َ
کا

آنان بوده‌اند بنگرند؟«.

در این آیه بر س��نت‌های الهی تکیه ش��ده و بر کاوش روی حوادث تاریخ برای دس��ت یافتن به 

س��نت‌های الهی و عبرت و موعظه گرفتن از آنها اصرار گش��ته است. همچنین می‌توان به آیات 137 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             9 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1616

سوره آل‎عمران و 109 سوره یوسف اشاره کرد که مضمونی نزدیک به مضمون این آیه دارند و بر سیر 

کید دارند. در روی زمین و کشف سنت‎های الهی و دقت و تدبر در آنها تأ

مْ 
َ
ل

َ
ف
َ
ش��یدٍ أ صْرٍ مَّ

َ
ةٍ وَق

َ
ل

َّ
عَط  عَلی عُرُوش��هَا وَ بئْرٍ مُّ

ٌ
اویة

َ
هی خ

َ
 ف

ٌ
المَة

َ
کنَاهَا وَهی ظ

َ
هْل

َ
رْیةٍ أ

َ
ین مّن ق

َ
کأ

َ
ف

کن 
َ
بْصَارُ وَل

َ ْأ
عْمَی ال

َ
 ت

َال
ا  إنهَّ

َ
انٌ یسْ��مَعُونَ بهَا ف

َ
وْ ءَاذ

َ
ونَ بهَا أ

ُ
وبٌ یعْقل

ُ
ل

ُ
هُمْ ق

َ
تَکونَ ل

َ
رْض ف

َ ْأ
 فی ال

ْ
یس��یرُوا

ور )حج: 45 و 46(؛ »چه بسیار شهرها را که ستمکار بودند هلاکشان 
ُ

د تی فی الصُّ
َّ
وبُ ال

ُ
ل

ُ
ق

ْ
عْمَی ال

َ
ت

کردیم، و اینک آن ش��هرها بر س��قف‌هایش فرو ریخته است، و چه بسیار چاه‌های آب که رها شده و 

قصرهای افراشته ]که بی‌صاحب مانده‌اند[. آیا در زمین گردش نکردند تا صاحب دل‌هایی شوند که 

با آن بیندیش��ند یا گوش‌هایی که با آن بش��نوند؟ در حقیقت چشم‌ها کور نمی‌شود، و لیکن دل‌هایی 

که در سینه‌هاست کور می‌شود«.

لک 
َ
حیصٍ إنَّ فی ذ  من مَّ

ْ
د هَل

َا�لَ�
ب

ْ
 فی ال

ْ
بُوا

َّ
نَق

َ
��ا ف

ً
ش

ْ
 منْهُم بَط

ُّ
��د

َ
ش

َ
رْنٍ هُمْ أ

َ
هُم مّن ق

َ
بْل

َ
کنَا ق

َ
هْل

َ
مْ أ

َ
وَک

��هید )ق: 36-37(؛ »چه بس��یار نس��ل‌هایی را که 
َ

��مْعَ وَهُوَ ش ی السَّ
َ

ق
ْ
ل
َ
وْ أ

َ
بٌ أ

ْ
ل

َ
هُ ق

َ
نَ ل

َ
ذکرَی لمَن کا

َ
ل

پیش از ایش��ان هلاک نمودیم که از آنها قوی‌تر بودند و در ش��هرها رخنه کردند. آیا ]از قدرت خدا[ 

 در این ]عقوبت‌ها[ برای آن کس که صاحب دل است یا با حضور قلب گوش 
ً
گریزی هست؟ قطعا

فرا می‌دهد عبرتی است«.

از مجموع این آیات، ضرورت کش��ف سنت‌های الهی و تعمیق و تدبر در آنها اثبات می‌شود. بر 

اس��اس این آیات در جهان خلقت سنت‌هایی قرار داده شده و این سنت‌ها در مورد اقوام گذشته پیاده 

ش��ده است و در مورد نس��ل های آینده نیز هم امکان تحقق دارد. پس خداوند توصیه می کند بر روی 

زمین بگردید و این س��نت‌ها را ببینید و در آنها تأمل و تدبر کنید و با اس��تفاده از آنها برای آینده خود 

تصمیم بگیرید.

شهید صدر در این باره می‌گوید: 

قرآن به عنوان اولین کتابی اس��ت که به این قوانین و سنت‌های الهی اشاره فرموده است، و 

بر وجود این سنت‌ها و جاری بودن آنها اصرار می‌ورزد و با این نوع تفکر که حوادث عالم 

خودبه‎خود و از روی اتفاق صورت می‌گیرد، به‎شدت مقابله می‌کند. همچنین قرآن با این 

نظر که حوادث در دست تقدیرات غیبی است و ما را در برابر آن جز تسلیم و رضا، چاره‌ای 

نیس��ت، به مخالفت صریح برمی‌خیزد؛ بلکه برعکس عقل بش��ر را هشدار می‌دهد که در 

این عالم خلقت، سنن و قوانینی حاکم است، و برای اینکه انسان بتواند بر سرنوشت خود 

حاکم ش��ود و بتواند در این قوانین نفوذ کند، باید ش��ناختی نسبت به این سنت‌ها و قوانین 

داش��ته باش��د. در غیر این صورت، هرچند ش��ما چشم‌بسته باش��ید، اما آن قوانین بر شما 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            10 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


17

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

حکومت خواهد کرد. ش��ما چش��مانتان را باز کنید و این سنت‌ها و قوانین را ببینید تا شما 

بر آنها حاکم گردید، نه اینکه آنها بر شما تأثیر بگذارند  )صدر، 1393، ص158-157(.

سنن الهی مجرای تحقق اراده الهی‎اند؛ یعنی امر خداوند از طریق این سنت‌ها در نظام خلقت 

جاری و س��اری می‌ش��ود. به تعبیر عامیانه می‌توان سنن الهی را به سیس��تم عامل رایانه نظام خلقت 

تش��بیه کرد، که این رایانه خلقت از طریق سیس��تم عامل سنن الهی کار می‌کند. شناخت این سنن و 

حرکت مبتنی بر آن موجب می‌ش��ود که انسان هماهنگ با نظام خلقت شده، اراده انسان در راستای 

مدار حق و مشیت الهی قرار گیرد و با اراده خداوند هماهنگ شود و در نتیجه فعالیت و تلاش او از 

ثمره لازم برخوردار می‌گردد؛ چراکه در این حالت عوامل مادی مطابق با عوامل معنوی و در راستای 

آن ق��رار می‌گیرن��د و در نتیجه فعل ما از قدرت و اراده خداوندی برخوردار خواهد ش��د که در نتیجه 

صلاحیت استقرار و بقا را خواهد داشت.

اگر ما تاکنون در مباحث تولید علوم انسانی اسلامی، نظام‎سازی، جامعه‎سازی و از همه مهم‎تر 

 دچار غفلت بسیار بزرگی شده‌ایم؛ یعنی 
ً
در بحث تمدن‎س��ازی، به سنن الهی توجه نکرده‌ایم، واقعا

بدون آنکه زمین بازی را طراحی کرده باش��یم، ش��روع کرده‌ایم به بازی کردن و در نتیجه جامعه‎مان 

دچار مشکلات کنونی شده است. بحث از سنن الهی با هیچ‎یک از فروع و احکام دین قابل مقایسه 

نیس��ت؛ چراکه همه آن احکام و فروع در بس��تر س��نن الهی تحقق می‎یابند. ما می‌توانیم بگوییم که 

س��نن الهی بر هستی‎شناس��ی، انسان‎شناس��ی، معرفت‎شناسی و روش‎شناس��ی ما تأثیر می‌گذارند؛ 

یعنی بحث از س��نن الهی بحثی مبنایی اس��ت که قبل از ورود به نظام‎س��ازی و تولید علوم انس��انی 

اسال�می باید جایگاهمان را نسبت به آن مشخص کنیم. لذاست که این بحث در مدیریت اسلامی 

از جایگاهی ویژه و ممتاز برخوردار اس��ت. می‌توان ادعا کرد که س��نت‎پژوهی روش‎شناس��ی تولید 

علوم انسانی اسلامی، مبتنی بر سنن الهی است.

به رغم کتاب‎ها و مقالاتی که در زمینه سنن نوشته شده است – که البته بسیار اندک است- انجام 

پژوهش‌هایی دیگر درباره س��نن لازم اس��ت. به نظر می‌رسد بحث س��نن الهی این ظرفیت را داشته 

باشد که به عنوان یک رشته علمی در دانشگاه‌ها ارائه شود و توسعه یابد.

یت اسلامی 4. چگونگی کشف و استخراج سنن و استفاده از آنها در مدیر

برای اس��تفاده از س��نن در مباحث مدیریت اسال�می نیاز داریم که س��نت‌های الهی را به طور کامل 

احص��ا و جم��ع‎آوری کنیم؛ اما در این مرحله باید دو نکته را تبیین کرد: منبع کش��ف س��نن و روش 

جمع‎آوری.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            11 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1818

1-4. منبع سنن الهی
1-1-4. وحی به مثابه منبع کشف سنن

یکی از منابع مهم در بحث سنت، قرآن است. در قرآن کریم با سنن الهی آشنا می‎شویم که خداوند 

س��بحان به عنوان خالق هس��تی و عالم تکوین و همچنین ش��ارع و قانون‎گذار حوزه شریعت، آنها را 

تأسیس و بر جهان حاکم کرده است. این قوانین الهی، به طور کامل در قرآن ذکر شده‎اند. به‎جرئت 

می‌توان گفت که دس��ت‎کم نود درصد آیات قرآن ناظر بر سنت هستند و می‌توان از درون آنها سنت 

را کشف کرد. در نگاهی حداکثری می‌توان گفت که تمام قرآن ناظر به بحث سنن است. به عبارتی 

همه آیات رابطه‎ای ثابت را که خداوند جعل کرده است، به ما نشان می‌دهند.

در گام بع��د، روایات پیامبر اک��رمk و امامان معصوم: قرار دارند که به عنوان منبع قوی در 

بحث س��نن می‌توانند مورد استفاده قرار گیرند. همچنین ادعیه‌ای که از سوی معصومین: صادر 

ش��ده‎اند نیز می‌تواند به عنوان یکی از منابع مهم در کش��ف سنن لحاظ ش��وند. برای مثال، صحیفه 

سجادیه دربرگیرنده نکات مهمی درباره سنن است. 

وقتی با نگاه حداکثری به منابعی که تا کنون درباره سنن مورد بحث قرار گرفته‎اند توجه می‌کنیم، 

حدود سی سنت را می‎یابیم. این تعداد در برابر حجم عظیم سننی که می‌توان استخراج کرد، بسیار 

کم به نظر می‌رسد. البته این بدین معنا نیست که ما به دنبال تکثیر سنن و افزایش تعدادشان باشیم، 

بلک��ه به دنبال احصای کامل و تبیینش��ان هس��تیم؛ چراکه ش��ناختن هر چه دقیق‌ت��ر آنها و احصای 

کاملشان به شناخت کامل‎تر ما از نظام هستی و قوانین حاکم بر آن می‎انجامد.

ما به تحقیقات گسترده در بحث سنن نیازمندیم. نیاز است که برای کشف سنن، قرآن، احادیث 

و ادعی��ه، باره��ا و بارها از ابت��دا تا انتها کانون بررس��ی و تحقیق قرار گیرند. تفاوت��ی که در احصای 

س��نن از این دو منبع )قرآن و حدیث( می‌توان قائل ش��د، تقدم رتبی قرآن در اس��تخراج سنن نسبت 

به روایات و احادیث و ادعیه اس��ت. به عبارت دیگر، ما در ابتدا نظام س��نت‌ها را از قرآن اس��تخراج 

می‎کنی��م و در گام بع��د، این نظام حاصله را با احادیث و روایات تکمیل می‌نماییم؛ یعنی آیات قرآن 

به عنوان محور بحث در ش��کل دادن این نظام مورد لحاظ قرار می‌گیرند و س��پس تکمیل‎کننده این 

نظام، روایات معصومین: است.

2-1-4. عقل به مثابه منبع کشف سنن

عقل نیز می‌تواند به عنوان یکی از منابع در کش��ف س��نن لحاظ ش��ود. دین همه چیز را درباره س��نن 

ذکر نکرده اس��ت و برخی موارد را به حساب تجربه و کشف عقل گذاشته است. لذا این‎گونه نیست 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            12 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


19

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

که عقل هیچ بهره‌ای در کش��ف سنن نداشته باشد. البته قوانینی که عقل می‌تواند آنها را کشف کند، 

قوانینی هس��تند که در عالم مش��هود قرار دارن��د و نه در عالم غیب؛ اما در ح��وزه عالم غیب فقط از 

طریق وحی است که می‌توان این سنت‌ها را کشف کرد.

2-4. روش جمع‎آوری

 روش اجتهادی بهترین روش در کشف سنن از منابع نقلی )قرآن و روایت( 
ً
درباره منبع وحی، قطعا

اس��ت. با اس��تفاده از روش اجته��ادی رایج در علم فقه، می‌توانیم س��نن اله��ی را از آیات و روایات 

استخراج کنیم؛ اما باید در اجرای صحیح این روش، دقت لازم را داشت.

اگ��ر بخواهیم در اس��تخراج س��نن از ق��رآن، از کلیدواژه کم��ک بگیریم، می‌ت��وان کلیدواژگانی 

مانند »س��نت«، »کلمه«، »قول«، »مثل«، »عبرت«، »ذکر«، »آیه«، »تذکره«، »مثل«، »تعقلون«، 

»تذکرون«، »کذلک« و »عس��ی« و نیز واژگانی را که مرتبط با قضای خداوند و اراده الهی باش��ند، 

لحاظ کرد. همچنین سرگذشت اقوام گذشته که در قرآن ذکر شده است، یک منبع مهم برای کشف 

سنن به حساب می‌آید. در این بین اسلوب‌های شرطی از جایگاه مهمی در یافتن سنن برخوردارند؛ 

اما باید گفت که همه این کلیدواژه‌ها محدود هستند و شامل همه سننی که در قرآن ذکر شده است، 

نمی‌شوند. چه بسیار سنن دیگری در قرآن وجود دارند که با این کلیدواژگان و اسالیب نمی‌توان آنها 

را یافت. لذا ضرورت دارد که کل قرآن از ابتدا تا انتها با موضوع سنن بررسی شود؛ آن هم به دفعات 

مختلف. همچنین درباره روایات مانند قرآن، باید از ابتدا تا انتهایش، بارها بررس��ی ش��ود و روایاتی 

که ناظر بر سنن هستند، استخراج گردند.

در بحث احصای س��نن از قرآن کریم، باید به س��یاق آیاتی که س��نت در آنها ارائه ش��ده اس��ت، 

مک��ی و مدنی بودن آیات، الفاظ به‎کاررفته برای بیان س��نت، جایگاه لف��ظ در آیه و جایگاه آیه در آن 

 باید دقت ش��ود که سنت‌هایی که درباره فرد به کار 
ً
مجموعه و نوع بیان به طور کلی دقت ش��ود. مثلا

می‌روند، کارکرد اجتماعی دارند یا خیر. در گام بعد باید بررس��ی ش��ود که آیا تعمیم آنها بر تاریخ و 

تمدن امکان‎پذیر است یا خیر؟ البته در روش اجتهادی، اگر به طور صحیح و دقیق پیاده شود، تمام 

این دقت‌ها صورت خواهد گرفت.

به طور کلی در اس��تفاده از س��نن الهی در حوزه مدیریت اسال�می، ابتدا باید احصای کامل از 

س��نن و همچنین ویژگی‎های هر یک از سنن و شرایط تحقق هر یک از آنها انجام شود. باید هر یک 

از س��نن به‎تنهایی بررس��ی شوند و تبیین خوبی از شکل و شرایط تحقق آنها صورت گیرد. هر یک از 

سنن الهی در یک چارچوب و شرایط خاص جاری خواهند شد که لازم است این ویژگی‎ها و شرایط 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            13 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

2020

خاص تحقق هر س��نت به نحو کامل و جامع احصا ش��ود. در گام بعد لازم اس��ت نحوه تعامل سنن 

الهی با یکدیگر به طور دقیق تبیین شود. کشف چگونگی تعامل سنن الهی از مراحل مهم و سخت 

و دقیق است که دقت بسیار بالایی را می‌طلبد. استفاده از تاریخ گذشته و وقایع تاریخی می‌تواند در 

کشف هرچه دقیق‌تر نحوه تعامل سنن الهی راه‎گشا باشد.

با شناخت سنن الهی و احصای دقیق آنها و تبیین نحوه تعامل آنها با یکدیگر، می‌توان به سامانه 

دقیقی از س��نن الهی رسید که این س��امانه می‌تواند چارچوب ش��ناختی هنجاری بی‎بدیلی از عالم 

خلقت را به ما ارائه دهد. مبتنی بر این س��امانۀ به‎دس��ت‎آمده از س��نن اله��ی، می‌توان موضوعات و 

مباحث مختلف را تبیین، و تحلیل خوبی از آنها ارائه کرد.

در بخ��ش بع��د به طور خلاصه به عنوان مطالعه موردی، »س��نت رزق« م��ورد بحث قرار گرفته 

اس��ت و به خرده س��نن مرتبط با آن به عنوان سننی که شکل‎دهنده جریان سنت رزق در عالم خلقت 

هس��تند، اشاره می‌شود. با بررس��ی کتاب‌ها و مقالات گوناگون در حوزه سنت رزق، به نظر می‌رسد 

که این نوع تحقیق در احصای س��نت رزق و تبیین خرده س��نن مرتبط با آن صورت نگرفته اس��ت و 

ای��ن تحقیق در نوع خود، از نوآوری برخوردار اس��ت. در نهایت هم ب��ه برخی از تأثیرات آن بر علم 

مدیریت اشاره می‌شود.

5. سنت رزق

در این بخش ما به دنبال تبیین سنت رزق و خرده سنن مرتبط با آن، مبتنی بر آیات و روایات هستیم. 

لذا در ابتدا آیات قرآن کریم بررس��ی خواهند ش��د. کلیدواژه‌ای که برای این بخش در احصای آیات 

مرتب��ط ب��ا موضوع بحث می‌ت��وان انتخاب کرد، کلیدواژه »رزق« با تمام مش��تقات آن اس��ت؛ ولی 

 ذکر ش��د، با توجه به کاس��تی‌هایی که در استفاده از کلیدواژه برای استخراج آیات 
ً
همان‎طور که قبلا

وجود دارد، لازم دیده ش��د که کل آیات قرآن کریم از ابتدا تا انتها بررس��ی شود؛ چراکه آیات دیگری 

وجود دارند که تبیین‌کننده سنت رزق هستند، ولی با کلیدواژه مذکور نمی‌توان آنها را به دست آورد. 

ل��ذا لازم دیده ش��د تا کل آیات قرآن از ابتدا ت��ا انتها مورد کاوش قرار گیرد و آی��ات مرتبط، انتخاب 

ش��ود. پس از اس��تخراج کل آیات مرتبط با سنت رزق و س��پس تأیید صحت فهم آیات با استفاده از 

تفاس��یر المیزان و مجمع‌البیان و تفاس��یر روایی مانند نورالثقلین و البرهان، این آیات نظام‎دهی ش��د 

و نظام حاکم بر س��نت رزق از درون این آیات اس��تخراج گش��ت. در گام بعد برای تکمیل این نظام 

به‌دست‌آمده، روایات اهل‎بیت: مورد بررسی قرار گرفت. در نهایت با جمع بین آیات و روایات، 

نظام حاکم بر سنت رزق احصا شد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            14 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


21

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

در این بخش در ابتدا تعریف رزق، و در ادامه چگونگی س��نت رزق در آیات و روایات و خرده 

سنن مرتبط با آن به همراه مستنداتش به‎اجمال ارائه می‌شود.

یف رزق 1-5. تعر

در کت��اب صحاح اللغه، رزق به معنای چیزی آمده اس��ت که از آن نفع برده می‌ش��ود و مورد انتفاع 

قرار می‌گیرد )جوهری، 1376، ج4، ص1481(. مصطفوی در کتاب خود پس از ذکر اقوال برخی 

علمای علم لغت، در جمع‌بندی معنای رزق می‌گوید: رزق بخششی خاص است که مطابق با حال 

طرف مقابل و احتیاجات اوست و موجب تداوم زندگی او می‌شود و این به‌صورت مداوم در جریان 

است )مصطفوی، 1430ق، ج‎4، ص124(.

ب��ا جمع‌بندی عباراتی که در کتب لغت ذکر ش��ده اس��ت، به نظر می‌رس��د ک��ه در واژه »رزق« 

دو مؤلف��ه معنای��ی وجود دارد که از برجس��تگی خاصی برخوردارند: الف( تطابق داش��تن با حال و 

احتیاجات طرف مقابل، ب( تداوم و جریان داشتن. توجه به دو قید مذکور نشان‌دهنده قضاوت بین 

مفهوم رزق و مفاهیم دیگری مانند درآمد، بخش��ش، احس��ان و انفاق است؛ چراکه رزق، آن چیزی 

اس��ت که مطابق با نیاز فرد و احتیاجات اوس��ت و برای ادامه حیات او لازم و ضروری است و مورد 

انتفاع و بهره ش��خص ق��رار می‌گیرد. لذا پیامبر اکرمk در روایت��ی می‌فرماید: »از مال تو آن مقدار 

برای توس��ت و رزق تو حس��اب می‌ش��ود که بخوری و تمام کنی، یا بپوش��ی و از بین ببری، و یا آنکه 

ببخشی و از آن درگذری، و باقی آن مال برای وارثین توست« )مجلسی، 1403 ق، ج‎7، ص138(.

البته گفتنی است که این تعریف از واژه رزق، تنها امور مادی را شامل نمی‌شود؛ چراکه شرط انتفاع 

و بهره‌مندی و مطابقت با احتیاجات ش��خص، ش��امل امور معنوی مانند عزت، کرامت، علم، نبوت، 

خلافت، امامت و ولایت نیز می‌شود. در قرآن کریم این واژه هم در امور مادی مانند باران، مانند آیـه 

 مَوْتها )جاثیه: 5(، هم در خوراک و نوشیدنی، 
َ

 بَعْد
َ

رْض
َ ْأ
حْیا به ال

َ
أ
َ
مَاء من رّزْقٍ ف هُ منَ السَّ

َّ
 الل

َ
نزَل

َ
وَمَا أ

ه )بقره: 60(، هم در امور معنوی مانند نبوت به ‌عنوان رزق نیکو، 
َّ
 من رّزْق الل

ْ
رَبُوا

ْ
 وَ اش

ْ
وا

ُ
کل مانند آیه 

ا حَسَنًا )هود: 88(، هم در پاداش 
ً
نی منْهُ رزْق

َ
رَءَیتُمْ إن کنتُ عَلی بَینَةٍ مّن رَبّی وَرَزَق

َ
وْم أ

َ
 یا ق

َ
ال

َ
ق مانند آیه 

ا حَسَنًا )حج: 58( 
ً
هُ رزْق

َّ
هُمُ الل نَّ

َ
یرْزُق

َ
 ل

ْ
وا

ُ
وْ مَات

َ
 أ

ْ
وا

ُ
تل

ُ
مَّ ق

ُ
ه ث

َّ
 فی سَبیل الل

ْ
ذینَ هَاجَرُوا

َّ
وَال اخروی، مانند آیه 

بُون )واقعه: 82( به کار رفته است.
ّ

کذ
ُ
کمْ ت نَّ

َ
کمْ أ

َ
ونَ رزْق

ُ
وَتجعَل و هم در بهره‎گیری از قرآن، مانند آیه 

بنابرای��ن در معنای رزق این‎گونه می‌توان نتیجه‌گیری کرد که رزق، هر آن چیزی اس��ت که مورد 

انتفاع انس��ان قرار می‌گیرد و انس��ان در زندگی و حیات خود، به آن‌ نیاز دارد؛ حال می‌خواهد مادی 

باشد یا معنوی، دنیوی باشد یا اخروی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            15 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

2222

2-5. مروری بر آیات قرآن و احادیث در رزق

واژه رزق با همه مش��تقاتش به ‌طور کلی، 123 بار در قرآن کریم به کار رفته اس��ت. ما در این بخش 

ب��ه ارائه آیاتی که با رزق مرتبط‎اند و بیان‌کننده س��نت رزق هس��تند، می‌پردازی��م. در آیات مربوط به 

رزق، قواعدی که خداوند در رزق دادن به بندگان رعایت می‌کند، ذکر ش��ده اس��ت. با احصای این 

قواعد و جمع‌بندی و تکمیل آنها با روایات مرتبط با رزق، می‌توان به تصویری زیبا از سنت رزق در 

آیات و روایات دس��ت‌ یافت. می‌توان گفت که این قواعد، خرده سننی هستند که سنت کلان رزق را 

شکل می‌دهند.

1-2-5. خداوند، روزی‎دهنده مطلق

در آیات مختلفی از قرآن کریم به این نکته اش��اره ‌ش��ده که روزی‎دهنده فقط خداوند اس��ت )فاطر: 

3( و روزی دادن، یکی از افعال مختص خدای تعالی است )عنکبوت: 60(؛ هرچند که اسبابی در 

مس��یر روزی دادن وجود داشته باشد. خزائن الهی، همه به دست اوست )حجر: 21( و اگر خداوند 

بخواهد روزی‎اش را منع کند، هیچ‌کس جلودار او نیست )ملک: 21( و نمی‌تواند به‌ جای او روزی 

دهد.

2-2-5. تعهد شخص خداوند نسبت به رزق بندگان

بر طبق آیه شش��م س��وره مبارکه هود، هیچ جنبنده‌ای در زمین نیس��ت مگر اینکه روزی‎اش بر عهده 

خداوند اس��ت و رزق همه جنبندگان به‌عنوان حقی بر عهده خداوند هس��ت. همچنین بر طبق آیات 

 jها رزق نخواسته است. امیرالمؤمنین‎57 و 58 سوره ذاریات و 132 سوره طه، خداوند از انسان

می‌فرماید: »خداوند رزق شما را بر عهده گرفته است« )نهج‎البلاغه، خطبه 114(.

3-2-5. رسیدن حتمی و قطعی رزق به بندگان از آسمان

کمْ  نَّ
َ
 مَا أ

َ
��ل

ْ
حَقٌّ مّث

َ
هُ ل رْض إنَّ

َ ْأ
��مَاء وَال وَرَبّ السَّ

َ
ونَ * ف

ُ
وعَ��د

ُ
کمْ وَمَا ت

ُ
��مَاء رزْق وَفی السَّ ب��ر طبق آیات 

ون )ذاریات: 22-23(، رزق بندگان از عالم غیب به عالم شهود نازل می‌شود، و خداوند این 
ُ

نطق
َ
ت

مس��ئله را امری قطعی و حتمی ذکر می‌کند؛ ‌مانند صحبت کردن. چطور ش��ما درباره صحبت کردن 

خود شک ندارید و آن را حق می‌شمارید؟ رزق شما نیز همین‎طور حق و حتمی است و هیچ شکی 

در رسیدن آن به خودتان نداشته باشید.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            16 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


23

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

 پیچیده و سخت 
ً
4-2-5. راحتی رزق‎رسانی برای خداوند، هرچند از راه‎های ظاهرا

در نظامی که خداوند قرار داده اس��ت، روزی انس��ان به‌راحتی به او می‌رس��د و لازم نیس��ت چندان 

س��خت و پیچیده، رزق خود را از طبیعت به دس��ت آورد، بلکه رزق او در دس��ترس خواهد بود. بر 

طبق آیه 15 سوره مبارکه ملک، خداوند مبتنی بر سنت تسخیر، زمین را مسخر انسان قرار داده است 

تا انسان بتواند در آن سیر کند و به هر روشی که ممکن است روزی خود را از آن استخراج کند. لذا 

می‌بینیم در اجرای سنت رزق در عالم خلقت، خداوند سنت تسخیر زمین و موجودات دیگر را نیز 

جاری کرده است، تا به‌راحتی رزق انسان به دست او رسد )یس: 35-33(.

5-2-5. نقش مشیت خداوند در تعیین و قبض و بسط رزق

بر طبق آیه 30 س��وره اسراء و 12 سوره ش��ورا، خداوند هر طور بخواهد بر طبق مشیت خود، روزی 

بن��دگان را توس��عه می‎دهد یا تنگ می‌گردان��د و روزی بندگان را بر طبق مش��یت و اراده خود، مقدر 

می‌فرماید. امیرالمؤمنینj می‌فرماید: »رزق را فقط خداوند کم و زیاد می‌فرماید« )ری‎ش��هری، 

1384، ج5، ص2042(.

6-2-5. تفاوت روزی بندگان 

یکی از س��نت‌های خداوند در رزق، آن اس��ت که خداوند این رزق را متفاوت قرار داده و برخی را بر 

برخی دیگر برتری داده اس��ت )نحل: 71(. این تفاوت در خلقت، مایه امتحان اس��ت که مش��خص 

ش��ود چه کس��ی به وظیفه خود عمل می‌کند )انعام: 165(. همچنین در ای��ن تفاوت که خداوند در 

خلقت قرار داده اس��ت، انسان‎ها با هم ارتباط می‎یابند و جامعه به هم گره می‌خورد و رابطه رئیس و 

مرئوسی و تسخیر بین آنها به وجود می‎آید و آنها به هم نیاز پیدا می‌کنند )سنت استخدام( )زخرف: 

32(. در این صورت است که جامعه شکل پیدا می‌کند.

7-2-5. تقدیر روزی بندگان به ‌اندازه صلاحشان 

خداوند روزی بندگان را در بین آنها تقس��یم فرموده و روزی هر یک از آنها را به مقداری که موجب 

صلاحش��ان می‌شود، مقدر ساخته است )حجر: 21(. حکمت آن را هم این‎گونه بیان می‌فرماید که 

اگر روزی بندگان را بس��ط و گس��ترش دهد، آنها بر روی زمین فس��اد خواهند کرد )شورا: 27(؛ زیرا 

طبیعت مال این‎گونه است که وقتی‌ زیاد می‌شود، گردن‎کشی و طغیان را به همراه می‌آورد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            17 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

2424

8-2-5. تقدیر رزق انسان از راه حلال 

بر طبق نکته گذش��ته و آیات ذیل آن، خداوند رزق بندگان را به مقداری که صلاحش��ان است، مقدر 

فرموده اس��ت. از س��وی دیگر، خداوند رزق انس��ان‎ها را از حرام، از این حیث که حرام و معصیت 

اس��ت، مقدر نفرموده؛ چراکه خود خداوند، گناهان بندگان را به خود نس��بت نداده و تش��ریع عمل 

زش��ت را از خود نفی کرده اس��ت )اعراف: 28؛  نحل: 90(. در روایات بسیاری این نکته تذکر داده 

ش��ده که خداوند برای هر انس��انی، رزقی از حلال مقدر فرموده است و اگر انسان به ‌جای این رزق 

حال�ل، س��راغ رزق حرام برود، این رزق حرام به ‌ج��ای آن رزق حلال و در حد و اندازه آن برایش به 

‌حس��اب می‎آید و درعین‌حال، ش��خص به خاطر رزق حرام مجازات می‌شود )حرعاملی، 1409ق، 

ج17، ص47(.

9-2-5. رزق مقدر حلال به مثابه رزق خیر 

رزقی که خداوند برای انسان مقدر فرموده، خیر اوست )طه: 131(. خداوند در آیه 86 سوره مبارکه 

هود، پس از آنکه از عمل زشت قوم شعیب نهی می‌کند - که کم‌فروشی می‎کردند و در وزن و پیمانه 

کم می‌گذاشتند- می‌فرماید: »باقی‎مانده سود که خداوند برای شما قرار داده، برای شما بهتر است، 

اگر که ایمان آورده‌اید«. لذا سود و رزق حلالی که خداوند برای شما پسندیده، برای شما بهتر است 

از سودهایی که از راه‎های نامشروع و حرام به دست می‌آورید.

10-2-5. نیکو بودن رزق بر اساس ایمان و عمل صالح 

خداون��د تبارک و تعالی بر طبق آیه 11 س��وره طلاق می‌فرماید: هر کس ک��ه به خداوند ایمان آورد و 

عم��ل صالح انجام دهد، خداوند رزق��ش را نیکو می‌گرداند. البته درباره اینکه رزق نیکو چیس��ت، 

علامه طباطبائی آن را ایمان و توفیق عمل صالح دانسته که رزقی معنوی است. برخی مفسران نیز آن 

را بهش��ت دانس��ته‎اند؛ ولی می‌توان گفت که رزق چنین شخصی نیکوست، و این رزق اطلاق دارد؛ 

چه دنیوی باشد و چه اخروی.

11-2-5. سختی زندگی برای اعراض‎کنندگان از یاد خدا

﴾ )ط��ه: 124(. کلمه 
ً
نْکا

َ
 ض

ً
��ة

َ
هُ مَعیش

َ
إنَّ ل

َ
 عَنْ ذک��ری ف

َ
عْرَض

َ
خداون��د س��بحان می‌فرماید: ﴿وَمَ��نْ أ

»معیشه« به معنای هر آن چیزی است که انسان به‌ وسیله آن، ادامه حیات می دهد )راغب، 1412ق، 

ص596(. کلمه »ضنک« نیز به معنای تنگ است که درباره هر چیز که به کار رود، تنگی آن را بیان 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            18 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


25

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

می‌کند؛ مانند مکان تنگ )راغب، 1412ق، 512(. خداوند در آیه یادشده می‌فرماید: هر کس از یاد 

خدا اعراض کند، دچار زندگی و معیش��ت تنگ و س��خت می‌شود. منظور از زندگی تنگ و سخت، 

 به این معنا نیست که مال اندکی شامل حالش می‌شود، بلکه ممکن است شخص مال فراوانی 
ً
صرفا

داش��ته باشد، ولی نتواند از آن اس��تفاده کند؛ یا ممکن است در عین داشتن مال فراوان، مشکلات و 

س��ختی‌های بس��یاری در زندگی داشته باشد و دچار عدم آرامشی ش��ود که آن زندگی با تمام مکنت 

برایش تنگ شود.

12-2-5. رزق »من حیث لایحتسب« برای افراد باتقوا

خداوند بر طبق آیات دوم و سوم سوره طلاق، می‌خواهد به انسان پرهیزکار، خارج از نظام محاسباتی 

و از جایی که احتمالش را نمی‌دهد، روزی دهد. در تفسیر نورالثقلین ذیل آیه فوق آمده است که از 

امام صادق j درباره این آیه پرس��یده ش��د؛ آن حضرت فرمودند که در دنیا، این روزی، من حیث 

لا یحتسب به او می‌رسد )عروسی، 1415ق، ج5، ص355(.

13-2-5. اگر احتمال کفر مؤمنان وجود نداشت، هر آینه خداوند به کفار مال فراوان 
می‌داد

با توجه به آیه 18 س��وره اس��راء، هر کس که در طلب دنیا باش��د و دنیا را هدف خود قرار داده باشد و 

امیدی به آخرت نداشته باشد، خداوند دنیا را به مقداری که خود بخواهد )نه آنکه شخص بخواهد( 

ب��ه او می‌ده��د. همچنین با توجه به آیات 33 تا 35 زخرف، اگ��ر احتمال تحقق امت واحده بر کفر 

نمی‎بود، خداوند به کس��انی که کفر ورزیدند و به خدا و روز جزا ایمان نیاوردند، دنیایی فوق‌العاده 

مهیا می‌داد؛ اما در آخرت، بهره‌ای از این مواهب نخواهند داشت. این نشان می‌دهد که دنیا و رزق 

آن ارزش چندانی ندارد.

14-2-5. تفاوت رزق و »فضل« 

خداوند رزق انس��ان‎ها را برحس��ب صلاح آنها در میانش��ان تقس��یم فرموده و برای هر انس��انی رزقی 

مش��خص تعیین کرده اس��ت. در عین حال خداوند فضلی کثیر دارد که آن را بین بندگان خود تقس��یم 

نفرموده و قابل تغییر است و بر طبق آیه 32 نساء، به درخواست از فضل خداوند امر شده و دعا در این 

زمینه مفید است. این فضل به دست خداوند است و به هر که بخواهد، می‌دهد )حدید: 29(. فضل، 

مقداری فراتر از اجر و رزق مخصوص است که به‌واسطه رحمت الهی داده می‌شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            19 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

2626

15-2-5. در دستیابی به رزق، طلب و تلاش در حد انجام وظیفه لازم است

در آیه 23 روم، به دس��ت آوردن رزق، از طرفی از آیات و نش��انه‌های خداوند شمرده شده است و از 

طرفی بیان ش��ده  که خداوند با توجه به س��نت تسخیر، موجودات را مس��خر انسان گردانید تا انسان 

بتواند رزق خود را از طریق آنها به دس��ت آورد )نحل: 14(. همچنین با توجه به آیه 17 عنکبوت، به 

طلب کردن و به دست آوردن رزق  نزد خداوند دستور داده شده است نه در نزد غیر خداوند. بر طبق 

روایات انس��ان باید به دنبال طلب رزق باش��د و در این مس��یر وظیفه خود را انجام دهد. اینکه رزق 

انسان کفایت و تضمین شده است، نباید مانع از طلب و کوشش در جهت دست یافتن به رزق شود 

)حر عاملی، 1409ق، ج17، ص17(. همچنین در مواقع س��خت، مانند جنگ و مواقع حس��اس، 

مانند روز قبل از ظهور نیز انسان نباید دست از طلب رزق بردارد )همان، ص26(. بر طبق روایات، 

حد طلب رزق آن است که انسان نه دنیای خود را تباه کند و نه حرص به دنیا داشته باشد و به آن دل 

ببندد؛ بلکه باید حالت میانه‌روی و اعتدال داشته باشد )کلینی، 1407ق، ج5، 82(.

حال ممکن اس��ت پرسیده ش��ود که مگر رزق مقدر نیست؟ پس چرا باید به دنبال آن رفت؟ در 

پاس��خ می‌توان گفت که رزق انس��ان مقدر است به طلب او، نه به عدم طلب؛ یعنی بر طبق روایات 

چنین نیست که انسان فقط مشغول عبادت باشد و رزق مقدر او برسد )حرعاملی، 1409ق، ج17، 

ص25(؛ بلکه شرط رسیدن روزی آن است که انسان وظیفه خود را در طلب رزق انجام دهد. البته 

کید می‌شود در طلب رزق وظیفه خود را انجام دهد، به‌تناسب شخص فرق می‌کند )همان،  اینکه تأ

ج17، ص55(.

16-2-5. لزوم نترسیدن از فقر 

بر طبق آیه 28 س��وره توبه، اگر در مقابله با دش��منان و طبق محاسبات مادی، به سبب قطع ارتباط با 

آنها به فقر دچار می‌ش��ویم و از فقر می‌ترس��یم، باید بدانیم که خداوند در این مقابله، در صورتی که 

به دس��تور و وظیفه عمل کنیم، ما را از فضلش غنی خواهد کرد؛ بلکه در مقابل تحریمی که دش��من 

بر ما اعمال می‌کند، اگر صبر کنیم گش��ایش ایجاد خواهد ش��د. چنین نیست که خداوند رزق ما را 

فق��ط در رفع تحریم منحصر کرده باش��د، بلکه مبتنی بر ای��ن آیه، باید به وظیفه خود عمل کنیم و در 

عمل به وظیفه، غنی شدن از فضل خداوند وجود دارد.

همچنین با توجه به آیه 32 س��وره نور نیز این نکته برداش��ت می‌ش��ود که اگر بنا بر محاس��بات 

مادی، بخواهید به وظیفه عمل کنید و ازدواج کنید، ممکن است فقیر شوید؛ اما ازآنجاکه تکلیف ما 

عمل به وظیفه است و رزق از سمت خداوند تضمین شده است، نباید از فقر ترسید؛ چراکه خداوند 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            20 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


27

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

خودش ما را بی‎نیاز می‌کند. لذا محاس��بات مادی در این میان چندان مورد توجه نیس��ت و رزق از 

طریق عمل به وظیفه، به انسان می‌رسد.

17-2-5. رزق طالب و رزق مطلوب

در روایات مختلفی )حر عاملی، 1409ق، ج17، ص47( بر این نکته تصریح شده که رزق انسان 

بر دو نوع اس��ت: رزقی که به دنبال انس��ان اس��ت )رزق طالب( و رزقی که انس��ان به دنبال آن است 

)رزق مطلوب(. نوع اول رزقی است که به دنبال انسان می‌آید و جوینده شخص است و به او خواهد 

رس��ید. در این نوع اول، نیاز به طلب و درخواست کردن نیست؛ نوع دوم رزقی است که برای انسان 

مقدر ش��ده و مشروط اس��ت به طلب و درخواست شخص و تا انسان آن را طلب نکند، به آن دست 

نمی‌یابد. به عبارت دیگر، این رزق مقدر است به درخواست و طلب کردن شخص. 

18-2-5. گشوده شدن دری دیگر از رزق

در برخی روایات )همان، ص53( این نکته ذکر ش��ده اس��ت که اگر خداوند دری از رزق را به روی 

انس��ان ببندد، در دیگری از رزق را به س��وی انس��ان می‌گشاید که از آن بهتر اس��ت. به عبارت دیگر 

خداوند به دنبال رها‎سازی انسان مؤمن از محاسبات مادی در رزق و رها‎سازی او از نگاه به اسباب 

 از این چارچوب بی��رون آورد و تحت ولایت و 
ً
و عل��ل در رزق خود اس��ت و می‌خواه��د او را کاملا

حاکمیت خود قرار دهد.

19-2-5. عوامل توسعه رزق 

بر اس��اس بس��یاری از آیات و روایات، کارها و عواملی وجود دارند که موجب تغییر در رزق انس��ان 

و افزای��ش آن می‌ش��وند. با دقت در ای��ن آیات )طلاق: 7؛ نوح: 10-12( و روای��ات، این نکته برای 

 ازدواج کردن 
ً
 بر خلاف محاسبات مادی است؛ مثلا

ً
انسان تقویت می‌شود که افزایش روزی، اساسا

یا دادن صدقه و زکات. بنابراین در س��نت رزق، نباید چندان در چارچوب محاس��بات مادی حرکت 

ک��رد. همچنین از دیگر عوامل می‌توان به آس��ان گرفتن بر خانواده، اطع��ام کردن، کمک مالی کردن 

ب��ه برادر مؤمن، امانت‌داری، دعا پشت س��ر برادر مؤمن، دائم الوضو ب��ودن، زکات دادن، خوش‌نیت 

ب��ودن )محمدی ری‎ش��هری، 1384، ج5، 2056(، زیارت امام حس��ینj )ابن‎قولویه، 1356، 

ص151(، قرائ��ت ق��رآن در من��زل )کلین��ی، 1407ق، ج2، 610(، دعا و تعقی��ب در بین‎الطلوعین 

)هم��ان، ص478(، م��دارا و نرم��ی کردن )هم��ان، ص119(، خوش‌رفت��اری با همس��ایه )همان، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            21 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

2828

ص666(، صله ‌رحم )همان، ص152( و گفتار نیک داشتن )ابن‎بابویه، 1376، ص2( اشاره کرد.

20-2-5. عوامل کاهش رزق 

در روایات گوناگونی، عواملی به عنوان اس��باب کاهش رزق ذکر ش��ده‌اند. از این عوامل می‌توان به 

گناه کردن، حرام‌خواری زیاد )محمدی ری‎شهری، 1385، ج5، ص2058(، زنا )کلینی، 1407ق، 

ج2، ص448(، خیان��ت ‌در امانت )حران��ی، 1363، ص221(، دروغ گفتن )ابن‎بابویه، 1406ق، 

ص42(، بداخلاقی )تمیمی آمدی، 1366، ص264(، خواب بین الطلوعین )ابن‎بابویه، 1413ق، 

ج1، ص504(، ابراز فقر کردن )حرانی، 1363، ص42(، غنا )ابن‎حیون، 1385، ج2، 207(، دعا 

نکردن و نخواستن روزی از خداوند )طبرسی، 1412ق، ص268( اشاره کرد.

3-5. جمع‌بندی سنن مرتبط با رزق

در قس��مت قبل آیات و روایاتی که بیان‌کننده سنن مرتبط با رزق بودند، ذکر شد. همان‎طور که گفته 

ش��د، می‌توان این نکات را به ‌عنوان خرده‎س��نن در نظر گرفت که سنت کلان رزق را تبیین می‌کنند؛ 

یعنی می‌توان این خرده‎سنت‌ها را قوانینی دانست که جریان سنت رزق از خلال آنها تحقق می‎یابد. 

در شکل زیر رابطه این خرده‎سنن با سنت رزق نشان داده شده است.

شکل 1. نمای کلی از خرده سنن مرتبط با سنت رزق

، 2ج ،1385حیون، غنا )ابن(، 42ص ،1363حرانی، کردن )(، ابراز فقر 504ص، 1ج ق،1413بابویه، )ابن نیالطلوعبین 
 ( اشاره کرد.268ص ق،1412طبرسی، خداوند )از نخواستن روزی و نکردن (، دعا 207

 بندی سنن مرتبط با رزقجمع .3-5

توان این شد، میگفته که  طورهمان، ذکر شد. ندکننده سنن مرتبط با رزق بودبیاندر قسمت قبل آیات و روایاتی که 
ها را سنتتوان این خرده؛ یعنی میکنندسنن در نظر گرفت که سنت کلان رزق را تبیین میعنوان خرده نکات را به

سنن با سنت رزق نشان این خردهیابد. در شکل زیر رابطه میکه جریان سنت رزق از خلال آنها تحقق دانست قوانینی 
 داده شده است.

 

 

 (: نمای کلی از خرده سنن مرتبط با سنت رزق1شکل )

 
وجود دارد که برحسب صلاح « رزق»توان گفت که مبتنی بر آیات و روایات، یک عنوان بندی سنت رزق میدر جمع

کاهش یا موجب ملی نیز وجود دارند که گردد: طالب و مطلوب. عواشود و خود به دو نوع تقسیم میشخص مقدر می
رسد و تخلفی در شوند. در رزق طالب لازم نیست شخص به دنبال آن برود و بالاخره به شخص میافزایش این رزق می

در رزق بندگان را ایاتی هم داریم که خداوند آن نیست و نیاز به طلب و درخواست کردن در آن وجود ندارد. رو

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            22 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


29

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

در جمع‌بندی بحث س��نت رزق می‌توان گفت ک��ه مبتنی بر آیات و روایات، یک عنوان »رزق« 

وجود دارد که برحس��ب صلاح ش��خص مقدر می‌ش��ود و خود به دو نوع تقس��یم می‌گردد: طالب و 

مطل��وب. عواملی نیز وج��ود دارند که موجب کاهش یا افزایش این رزق می‌ش��وند. در رزق طالب 

لازم نیس��ت ش��خص به دنبال آن برود و بالاخره به ش��خص می‌رس��د و تخلفی در آن نیس��ت و نیاز 

ب��ه طلب و درخواس��ت کردن در آن وجود ن��دارد. روایاتی هم داریم که خداون��د رزق بندگان را در 

بین‎الطلوعین تقسیم می‌کند و خواب بودن انسان در آن هنگام، سبب می‌شود که از این رزق محروم 

 ناظر به رزق طالب است.
ً
گردد )ابن‎بابویه، 1413ق، ج1، ص504(. این روایت احتمالا

اما رزق مطلوب، برحسب صلاح شخص، مقدر و تعیین شده است و شخص باید به دنبال آن 

برود و مقدر ش��دن آن، به طلب ش��خص است؛ یعنی در این قسم، اگرچه رزق مقدر و تعیین شده، 

ولی این تعیین و تقدیر مش��روط به طلب شخص اس��ت و درخواست کردن روزی در آن تقدیر قرار 

دارد. لذا در این نوع رزق، ش��خص باید در حد وظیفه به دنبال رزق برود و در این قس��مت است که 

دستور به اجمال و میانه‌روی و اعتدال در طلب شده است؛ چراکه رزق انسان در حدی خاص مقدر 

شده و با تلاش هر چه بیشتر او و حرص ورزیدن، رزق مشخص او افزایش نمی‎یابد. اگرچه ممکن 

کی��د می‌کنند رزق مقدر  اس��ت اموالش زیاد ش��ود، ولی رزقش افزای��ش نمی‌یابد. لذا روایاتی که تأ

اس��ت و تا انس��ان رزق مقدر خود را نخورد، از دنیا نمی‌رود و تلاش بیش از حد در آن فایده ندارد 

و انس��ان باید رزق خود را از حلال به دس��ت آورد، ناظر به همین قسمت هستند و تا شخص تلاش 

لازم را نداش��ته باش��د، این دسته از رزق به او نمی‌رسد. به نظر می‌رسد عواملی هم که در روایات به 

‌عنوان عوامل افزایش‎دهنده و کاهش‌دهنده رزق معرفی ش��ده‎اند، ش��امل هر دو دسته از رزق طالب 

و مطلوب می‌شوند.

در کن��ار رزق، »فض��ل« قرار دارد که بر طبق روایات، فضل خداوند، بس��یار اس��ت و آن را بین 

مخلوقات تقسیم نکرده و راه دستیابی به آن، دعا، سؤال و درخواست از خداوند است. بنابراین دعا، 

نقش تعیین‌کننده در دستیابی به فضل خداوند دارد.

یت اسلامی 6. جایگاه سنن الهی و به‎ویژه سنت رزق در مدیر

به طور کلی مدیریت اسال�می تابع ارزش‎ها و مس��ئول تزریق ارزش‎ها به جامعه اس��ت. ازاین‎رو به 

نظر می‌رسد یکی از اثرات مهم علوم اجتماعی و به‎ویژه علوم کاربردی از دین، اثرات ناشی از نظام 

ارزشی دین است. علوم انسانی با انسان سروکار دارند و انسانیت هم بدون ارزش‎ها مفهوم روشنی 

ندارد. ازاین‎رو همه علوم انسانی به نوعی با مفاهیم ارزشی رابطه دارند. سیستم رفتار انسان از نظام 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            23 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


گاهانه اثر می‌پذیرد و گزینش یک سیستم رفتاری و ترجیح آن بر دیگر سیستم‌ها  گاهانه و ناآ ارزشی آ

چه در مورد فرد، چه در مورد گروه، سازمان یا جامعه بزرگ‎تر، بر اساس نظام ارزشی خاصی شکل 

می‌گیرد که تعیین‎کننده اهداف و جهت بخش رفتارهاست. بنابراین فرد، گروه، سازمان و یا جامعه‌ای 

که نظام ارزشی اسلام را پذیرفته باشد، از نظر ابعاد مختلف علوم انسانی دارای ابعاد ارزشی خاصی 

خواهد بود که به دلیل آن، سیس��تم رفتاری ویژه و متناس��ب با آن را گزینش خواهد کرد و گزینش و 

بروز رفتارهای دیگر نش��انه عدم پایبندی به نظام ارزش��ی اسلام خواهد بود )مصباح یزدی، 1375، 

ص14(. کینی1 نیز معتقد اس��ت تفکر درباره ارزش‎ه��ا می‌تواند تمام فعالیت‌های مدیریت را تحت 

تأثیر قرار دهد )توکلی، 1391(؛ بنابراین تأثیر نظام ارزشی بر علم مدیریت انکار‎ناپذیر است.

از س��وی دیگ��ر رابطه اسال�م و آموزه‌ه��ای آن با عل��م مدیری��ت را می‌توان به ط��ور خلاصه در 

عرصه‌های گوناگون، از جمله در موارد زیر تصور کرد:

رابطه جهان‎بینی، هستی‎شناسی و انسان‎شناسی اسلامی با مدیریت؛ 	.1

رابطه ایدئولوژی و احکام اسلامی با مدیریت؛ 	.2

رابطه نظام ارزش��ی اسال�م با مدیریت: این رابط��ه به‎ویژه با علوم کاربردی و عملی اس��ت که  	.3

مدیریت نیز جزو آنهاس��ت. این رابطه از راه تأثیر نظام ارزش��ی اسال�م در اعمال مدیر، تعیین 

اه��داف، اس��تراتژی، خط مش��ی‌ها، سیاس��ت‌ها، روش‌ه��ا و رویه‌های اجرای��ی و برنامه‌های 

عملیاتی ظاهر می‌شود؛

رابطه اسال�م با دانش��مند مس��لمان و محقق در علم مدیری��ت: این رابطه ک��ه مهم‎ترین رابطه  	.4

اسلام با مدیریت است، از راه معرفت‎شناسی، هستی‎شناسی، انسان‎شناسی، ارزش‎شناسی و 

ایدئولوژی اسلام بر فکر و عمل پژوهشگر مسلمان تأثیرگذار است؛ پژوهشگری که برای رفع 

حوایج مادی و دنیوی و غیرمادی و معنوی جامعه اسال�می با روش‎های مورد پذیرش اسال�م 

ب��ه تولید عل��م مدیریت می‎پردازد و با توجه ب��ه این مبانی و مفروض��ات، نظریه‎پردازی کرده، 

برنامه‌های عملی، روش‌ها، تکنیک‌ها، اختراعات و ابداعات را ایجاد و ارائه می‌کند )نجاری، 

1387، ص18-15(.

ب��ا توجه به این مقدمه می‎توان گفت که ش��ناخت س��نن الهی و لحاظ آنه��ا، تأثیر ویژه‌ای هم بر 

جهان‎بینی و هستی‎شناس��ی ما و هم بر مدیریت و نحوه عمل ما می‌گذارد. با ش��ناخت س��نن الهی 

می‌توان به شناختی بی‎بدیل از جهان خلقت و عالم تکوین رسید که این هستی‎شناسی بی‎بدیل است 

1. Ralph L. Keeney

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            24 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


31

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

و تأثیر شگرفی بر سیاست‎گذاری و روش‌ها و رویه‌های اجرایی و برنامه‌های عملیاتی می‌گذارد. در 

مکتب غرب نمی‌توان چنین آموزه‌ای را یافت. در فلسفه تاریخ، مباحثی در ارتباط با قوانین حاکم بر 

تاریخ وجود دارد که فلاسفه تاریخ به آن می‌پردازند و البته قابل مقایسه با سنن الهی نیست. می‌توان 

به‎جرئت گفت که تبیین س��نن الهی و اس��تفاده از آن در علم مدیریت اسال�می، س��بب می‌ش��ود که 

مدیریت اسلامی از جایگاه ویژه و ممتازی نسبت به مدیریت رایج برخوردار شود.

در بحث کارکردهای سنت رزق و استفاده از آن در مدیریت اسلامی، باید دیگر سنن الهی مرتبط 

نیز تبیین ش��وند و ارتباط و نحوه تعامل س��نت رزق با س��نن دیگر مشخص شود و در ادامه از سامانه 

به‎دس��ت‎آمده در تبیین مسائل گوناگون استفاده گردد. برای مثال می‌توان به سنت »برکت« اشاره کرد 

که ارتباطی تنگاتنگ با س��نت رزق دارد؛ اما برای نمونه در اینجا می‌توان به برخی کارکردهای سنت 

رزق اشاره کرد؛ هرچند که این کارکردها مقدماتی‎اند و نیاز به تعمیق دارند.

از س��نت رزق می‌توان در بعد اجتماعی در طراحی نظام اقتصادی و سیاس��ت‎های اقتصادی در 

راستای تحقق تمدن نوین اسلامی استفاده کرد. همچنین می‌توان از آن در بُعد شخصی در طراحی 

س��بک زندگی اسال�می بهره جس��ت. نیز می‌توان از سنت رزق و خرده‎س��نن مرتبط با آن در تحلیل 

سیاس��ت‎های مختلف چه در داخل کشور و چه در ارتباط با خارج از کشور بهره جست. برای مثال 

بر اس��اس س��نت رزق، خداوند رزق مؤمنین را در دس��تان کفار قرار نداده است و به نظر می‌رسد که 

مذاکره با جهان غرب در دوران تحریم برای رفع آن به س��بب مش��کلات اقتصادی، سیاس��تی اشتباه 

بوده اس��ت. به عبارت دیگر بنا بر س��نت رزق، خداوند رزق بندگان را خود بر عهده گرفته اس��ت و 

 از 
ً
جاری ش��دن آن، راه‎هایی دارد که باید از همان راه‌ها و مس��یرها به دنبال طلب رزق رفت، نه صرفا

مسیرهایی که بنا بر محاسبات مادی به آن می‌رسیم.

ش��ناخت سنن مرتبط با رزق و اینکه خداوند از چه مس��یرهایی رزق بندگان را به آنها می‌رساند 

و ش��ناخت تدابیر خداوند در رزق دادن به بندگان، تأثیرات جدی بر نظام کس��ب و کار، هم در حد 

فردی و هم در حد سازمان و جامعه خواهد داشت. می‌توان نظام کسب و کار را در کلیه سطوح آن، 

مبتنی بر همین قواعد و سنن تنظیم کرد.

بر اس��اس این دیدگاه که تمام روابط و حرکت‌های عالم به اراده الهی و در چارچوب س��نت‌های 

اوس��ت، ضروری اس��ت به سنت‌های حاکم بر هس��تی توجه ویژه‌ای ش��ود و با در نظر گرفتن آنها، 

برنامه‎ریزی در سطوح مختلف انجام گیرد. لازم است برای آنکه در مدیریت امور خود از اثربخشی 

 
ً
و کارایی هرچه بیشتر برخوردار شویم، آن را با نظام تدبیر خداوند در عالم هماهنگ کنیم. اگر واقعا

در اس��تفاده از نظام س��نن الهی و دیگر آموزه‌های اسال�م در بطن زندگی خود کوشا باشیم، خواهیم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            25 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

3232

 دین مبین اسلام در زمینه‌های مختلف از جمله نظام کسب و کار، نظام اقتصادی، نظام 
ً
دید که واقعا

مدیریتی و دیگر نظام‌های اجتماعی، حرف جدی دارد که قابل اجرا نیز هست.

 نتیجه‎گیری

در این مقاله گفته ش��د که علم مدیریت از علومی ارزش‎مدار بوده، تابع ارزش‎های جامعه و مکتب 

حاکم بر جامعه است. همچنین سنن الهی به عنوان یکی از آموزه‌های مهم اسلام و نظام ارزشی آن، 

کید قرار گرفت که می‌تواند تأثیرات بس��یار مهم و ش��گرفی بر مدیریت اسلامی  در این مقاله مورد تأ

داشته باشد. در همین راستا، جریان سنت رزق و خرده‎سنن مرتبط با آن، به عنوان یک مثال از سنن 

الهی، بر اس��اس آیات و روایات تبیین گردید. در این مقاله به بیس��ت خرده‎س��نت رزق که در عالم 

خلق��ت جری��ان دارند، به عنوان قوانینی ک��ه خداوند از طریق آنها رزق بندگان را به آنها می‌رس��اند، 

اشاره شد. در نهایت تأثیر این نظام سنن الهی و به طور خاص سنت رزق بر علم مدیریت به‎اجمال 

مورد بررسی قرار گرفت.

گفتنی اس��ت که این مقاله نقطه شروعی در تبیین اهمیت و ضرورت سنن الهی و لحاظ آنها در 

حوزه مدیریت اسلامی به حساب می‌آید. لازم است تا تحقیقات فراوان دیگری در این زمینه صورت 

گیرد تا هر یک از این سنن الهی بر اساس آیات و روایات تبیین گردد و پس از آن نظام حاکم بر سنن 

اس��تخراج شود که در نهایت این نظام استخراج‎ش��ده به عنوان مبنای تدوین علوم انسانی اسلامی و 

به طور خاص، علم مدیریت اسلامی لحاظ گردد. تدوین مدیریت اسلامی بدون توجه به این نظام 

سنن، از غنای لازم و کافی برخوردار نخواهد بود؛ چراکه این نظام سنن به مثابه نظام تدبیر خداوند 

در عالم خلقت است و مدیریت کردن در این عالم، بدون لحاظ این نظام تدبیر خداوند، از قابلیت 

و ثمره لازم برخوردار نیست.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            26 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


33

| )
زق

ت ر
سن

ه: 
الع

مط
رد 

مو
ی)

اله
ی 

ها
ت‌

سن
بر 

ی 
بتن

ت م
ری

دی
، م

می
سلا

ت ا
ری

دی
  م

|

منابع
یم. قرآن کر 	.1

نهج‌البلاغه.  	.2
صحیفه سجادیه.  	.3

ابن بابویه، محمد بن علی )1362(. الخصال. قم: جامعه مدرسین. 	.4
ابن بابویه، محمد بن علی )1376(. الأمالی )للصدوق(. تهران: کتابچی. 	.5

ابن بابویه، محمد بن علی )1385(. علل الشرایع. قم: کتاب‌فروشی داوری. 	.6
ابن بابویه، محمد بن علی )1406ق(. ثواب الأعمال وعقاب الأعمال. قم: دارالشریف الرضی للنشر. 	.7

ابن بابویه، محمد بن علی )1398 ق(. التوحید )للصدوق(. قم: جامعه مدرسین. 	.8
ابن شعبه حرانی، حسن بن علی )1404ق(. تحف العقول. قم: جامعه مدرسین. 	.9

ابن فارس، احمد بن فارس، )1404ق(. معجم مقاییس اللغه. قم: مکتب الاعلام الاسلامی. 	.10
ابن قولویه، جعفر بن محمد )367 ق(. کامل الزیارات. تهران: دارالمرتضویه. 	.11

ابن بابویه، محمد بن علی )1413ق(. من لا یحضره الفقیه. قم: دفتر انتش��ارات اسال�می وابسته به جامعه  	.12
مدرسین حوزه علمیه قم.

آل رسول، سوسن، و بردابرد، پروین )1392(. توسعه و قبض رزق و روزی از منظر قرآن کریم، کوثر. 47:  	.13
.72-59

امیری طهرانی، س��یدمحمدرضا )1389(. حق معاش، اصل موضوعه اقتصاد اسال�می، اقتصاد تطبیقی.  	.14
1)1(: ص22-1.

ابن حیون، نعمان بن محمد مغربی )1385ق(. دعائم الاسلام. قم: مؤسسه آل‎بیت:. 	.15
باق��ری، مصب��اح اله��دی، و همکاران )1392(. تبیین جایگاه س��نت رزق و اعتقاد به آن در کس��ب‌ و کار از  	.16

یت اسلامی. 6: 287-255. دیدگاه قرآن کریم، مدیر
بحرانی، ه‍ . )۱۴28ق(. البرهان فی تفسیر القرآن. قم: مؤسسه دارالمجتبی للمطبوعات. 	.17

برقی، احمدبن محمد بن خالد )1371ق(. المحاسن. تهران: دارالکتب الاسلامیه. 	.18
پورطولمی، منیرالس��ادات )1389(. رحمت اللهی و رزق بندگان در هستی‌شناسی قرآن، فدک. 40: 37- 	.19

.56
تمیمی آمدی، عبدالواحدبن محمد )1410ق(. غررالحکم ودررالکلم. قم: دارالکتاب الاسلامی. 	.20

توکل��ی، عبدالله )1391(. تحلیل جایگاه ارزش‎ها در مدیریت؛ گامی در نظریه‎پردازی مدیریت اسال�می،  	.21
روش‎شناسی علوم انسانی. 71: 118-99.

جدیدی، احمد )1390(. رزق و روزی در قرآن و روایات، پژوهشنامه معارف قرآنی. 5: 58-25. 	.22
جوهری، اسماعیل بن حماد )1376(. صحاح اللغه. بیروت: دار العلم للملایین. 	.23

حاجی اسماعیلی، محمدرضا، و ساجدی، فاطمه )1390(. مفهوم‎شناسی رزق معنوی در قرآن با محوریت  	.24
حضرت موسی و نوع8، کوثر. 39: 176-157.

یت  حجازی‎فر، س��عید )1396(. رویکردها و منظومه پژوهش��ی مطالعات مدیریت اسال�می، مجله مدیر 	.25
اسلامی. 17: 89-57.

حجتی، س��یدمحمدباقر، و رضایی، علی )1386(. جمع میان مفهوم مقدر بودن رزق با تأثیر تلاش و تدبیر  	.26
در جلب رزق، پژوهشنامه قرآن و حدیث، 3: 32-7.

حمیری، عبدالله بن جعفر )1413ق(. قرب الاسناد. قم: مؤسسه آل‎بیت:. 	.27
خسروی حسین، )1394(. وسعت رزق و روزی. قم: طوبای محبت. 	.28

دهدس��ت، محمدرض��ا )1391(. رزق را روزی‌رس��ان پر می‌دهد؛ رزق و روزی از دی��دگاه آیات و روایات،  	.29
رشد آموزش معارف اسلامی. 84: 24-20.

کید بر آیات و روایات، پژوهشنامه  دهقانی، روشن، و هادوی، اصغر )1395(. آثار طبیعی رزق حلال با تأ 	.30
معارف قرآنی. 24:  103-83.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            27 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

3434

لوب. قم: الشریف الرضی.
ُ

دیلمی، حسن بن محمد )1371(. إرشادُ الق 	.31
راغب اصفهانی، حسین بن محمد )1412ق(. المفردات. بیروت: دارالقلم. 	.32

رحیمی، مرتضی )1392(. نقش رزق حلال در استحکام نهاد خانواده در سیره و سخن امام رضا7، فرهنگ  	.33
رضوی. 1 )2(: 154-125.

یخ در قرآن. قم: جامعه مدرسین حوزه علمیه قم. صدر، محمدباقر )1393(. سنت‌های تار 	.34
طباطبائی س��یدمحمد حس��ین )1417ق(. المیزان فی تفس�یر القرآن. قم: دفتر انتش��ارات اسلامی جامعه‌  	.35

مدرسین حوزه علمیه قم.
طباطبائی، سیدمحمدحس��ین )۱۳۷۴(. تفس�یر المیزان. ترجمه ع. موس��وی همدانی. قم: دفتر انتش��ارات  	.36

اسلامی جامعه مدرسین حوزه علمیه قم.
طبرسی فضل بن حسن، )1372(. مجمع البیان فی تفسیر القرآن. تهران: انتشارات ناصر خسرو. 	.37

طبرسی، فضل بن حسن )1412ق(. مکارم الأخلاق. قم: الشریف الرضی. 	.38
ین. تهران: مرتضوی. طریحی فخرالدین )1375(. مجمع البحر 	.39

عاملی، حر )1409ق(. وسائل الشیعه. قم: مؤسسه آل‎البیت:. 	.40
ل روزی‌ها از جانب خداوند در قرآن، قبسات. 63: 174-157.

ّ
عبداللهی‎پور، مهدی )1391(. فلسفه تکف 	.41

عبداللهی‎پ��ور، مهدی، و مه��دوی‎راد، محمدعل��ی )1391(. حکمت گونه‎گونی روزی‌ه��ا از دیدگاه قرآن،  	.42
اندیشه نوین دینی. 8 )29(: 68-53.

عروسی حویزی، عبد علی بن جمعه )1415ق(. تفسیر نور الثقلین. قم: ‌ انتشارات اسماعیلیان. 	.43
فروزنده دهکردی، لطف‎الله، و ملائی، الهه )1388(. بررس��ی نظام ارزش��ی در مدیریت اسال�می و دیگر  	.44

مکاتب، راهبرد توسعه. 17: 187-166.
فولادگر، محمد )1382(. رزق و رزاق از دیدگاه قرآن، کوثر. 10: 35-25. 	.45

فولادگر، محمد، و خاری آرانی، س��میه )1394(. بازکاوی عوامل توس��عه رزق در اسال�م، معرفت. 212:  	.46
.56-41

کلینی، محمد بن یعقوب )1407ق(. الکافی. تحقیق علی‎اکبر غفاری و محمد آخوندی. تهران: دارالکتب  	.47
الاسلامیه.

مجلسی، محمدباقر  )1110 ق(. بحارالانوار. بیروت: دار إحیاء التراث العربی. 	.48
محدث نوری، حسین )1408ق(. مستدرک الوسائل. قم: مؤسسه آل البیت:. 	.49

محمدی ری‎شهری، محمد )1384(. میزان الحکمه. قم: دارالحدیث. 	.50
یخ از دیدگاه قرآن. قم: سازمان تبلیغات اسلامی. مصباح یزدی، محمدتقی )1368(. جامعه و تار 	.51

مصباح یزدی، محمدتقی )1375(. تبیین مفهوم مدیریت اسلامی، مجله معرفت. 17: 16-13. 	.52
یت اسلامی. قم: مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام  مصباح یزدی، محمدتقی )1376(. پیش‎نیازهای مدیر 	.53

خمینی;.
یم. بیروت: دارالکتب العلمیه. مصطفوی، حسن )1430ق(. التحقیق فی کلمات القرآن الکر 	.54

یت اسلامی. تهران: دانشگاه پیام نور. نجاری، رضا )1387(. مبانی مدیر 	.55

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

1.
3 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            28 / 28

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.1.3
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-47-en.html
http://www.tcpdf.org

