
61

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

چکیده

»هستی‌شناس��ی اجتماعی« به نحوه وجود »موضوعات اجتماعی«، »واقعیت‌های 

اجتماع��ی« و »فرایندها و رخداده��ای اجتماعی« می‌پردازد و به ایده‌هایی در باب 

گاه در زندگی اجتماعی توجه  مطالعه ماهیت، ویژگی‌ها، س��اختار و عناصر خ��ودآ

می‌کند. اصول هستی‌ش��ناختی صدرایی از جم��ع افراد، صورت نوعی جامعه را بر 

ف��ق تعامل دیالکتیکی 
ُ
مح��ور افق‌های معرفتی و معنوی پدید می‌آورد. انس��ان در ا

وجودی با س��اختارها و عناصر س��اختاری جامعه ارتباط می‌یابد و این‌گونه س��وژه 

ب��ژه بر م��دار واحدی گرد هم می‌آیند. جامعه، مانند س��ایر امور وجودی جهان، 
ُ
و ا

ح��اوی »حرکت جوهری« اس��ت. عوامل انس��انی و کنش‌های نیتمن��د آنها کلیت 

جامعه را به ‌س��وی کم��ال یا انحطاط رهنمون می‌کند. انس��ان که تلاقی امکان‌ها و 

فعلیت‌هاست، از خلال عمل صالح و ایمان حقیقی حیث امکانی را عبور می‌دهد 

و به تجرد عقلی و هویت لاهوتی دس��ت می‌یابد. معرفت، امر وجودی و بخش��ی 

از فعلیت‌هایی اس��ت که انسان مادی را به هس��تی لایزال مطلق الهی پیوند می‌زند 

غلام حیدر کوشا
دانش آموخته جامعه المصطفی؛ دانشجوی دکتری فلسفه علوم اجتماعی، مؤسسه آموزشی و 

پژوهشی امام خمینی، قم، ایران.

»هستی‌شناسی اجتماعی« در حکمت صدرایی
)بررسی »تکوین جامعه« و »هستی اجتماعی انسان« در حکمت متعالیه(

Gh.koosha@gmail.com

یخ پذیرش:1395/8/18 | یافت:1395/6/15 | تار یخ در  | تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             1 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6262

و از این مس��یر، سعادت انس��انی و حیات طیبه انس��انی فرصت بروز می‌یابد. این 

مقاله درصدد اس��ت با بررس��ی بنیادهای فلس��فی حکمت متعالی��ه، ظهور نظری 

اندیشه صدرایی را در علوم اجتماعی تحلیل کند. با تحلیل بنیادهای صدرایی علوم 

اجتماعی، راه بومی‌کردن علوم اجتماعی هموارتر و امید به ش��کل‌گیری نظریه‌های 

اجتماعی اسلامی در مقیاس کلان، بیشتر خواهد شد.

کلی�دواژگان: هستی‌شناس��ی اجتماعی، نظری��ه اجتماعی ملاصدرا، فلس��فه 

اجتماعی ملاصدرا، هستی‌شناسی اجتماعی حکمت صدرایی.

مقدمه

حکم��ت متعالیه یکی از مکاتب فلس��فی تأثیرگذار در اندیش��ه اسال�می معاصر به ش��مار می‌رود. 

ظرفیت‌های نظری حکمت متعالیه در واکاوی مس��ائل لاینحل فلس��فی و کلامی بیش از همه ذهن 

فیلس��وفان و اندیشمندان را به خود معطوف داشته و جایگاه بی‌بدیلی در تأمین نیازهای مبنایی علوم 

مختل��ف به خود اختصاص داده اس��ت. آمادگی حکمت متعالیه در تدوین و تکوین علوم انس��انی 

متداول امروزی نیز انکارناپذیر اس��ت. هرچند بس��یاری از علوم انس��انی خاستگاه غربی و امروزی 

دارند، اما حکمت متعالیه با زیرساخت‌های نظری مستحکمی که دارد می‌تواند خلأ معرفت‌شناختی 

و روش‌ش��ناختی عل��وم جدید امروزی را پر کند. ش��اید به این س��بب ظرفیت‌ه��ای حکمت متعالیه 

مغفول واقع ش��ده است که جوامع اسال�می تا همین چندی پیش در وضعیت سنتی به سر می‌بردند 

و معضلاتی که دنیای مدرن به وجود آورده و علوم انس��انی در پی حل آن پا گرفته بود، هنوز مس��ئله 

علمی به حس��اب نمی‌آمد. اینک که کش��ورها و جوامع اسال�می در فرایند مدرنیزه شدن قرار دارند 

و مس��ائل جدیدی نظیر شهرنشینی، آسیب‌های اجتماعی، مدیریت فرهنگ، توسعه صنعتی، کنترل 

رس��انه، مدیریت تکنولوژی و سیاست‌های آموزشی و پرورش��ی اولویت راهبردی یافته‌اند، توجه به 

زیرساخت‌های فلسفی و نظری حکمت متعالیه بیش از هر زمانی احساس می‌شود. بنا بر مطالعات 

ابتدایی اهل فن، در میان س��نت‌های فلس��فی اسال�می، حکمت متعالیه بیش از س��ایرین، توانایی 

حمایت نظری و مبنایی از نظریه‌های جدید علوم انسانی را دارد.

س��خن از ب��رکات حکم��ت متعالیه در قلمرو علوم انس��انی، کن��دوکاو نظریه‌ه��ای اجتماعی بر 

پایه این س��نت فلس��فی را ضرورت می‌بخش��د. مطرح‌کردن نظریه‌های اجتماعی - به تعبیر دقیق‌تر 

جامعه‌ش��ناختی- صدرایی منوط به این است که مسائل فلسفی اجتماعی در سنت حکمت متعالیه 

تدوین نظری بیابد. بدون تدوین فلسفه اجتماعی مبتنی بر اندیشه صدرایی، نظریه اجتماعی صدرایی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             2 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


63

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

نه اعتبار لازم را خواهد داشت و نه جذابیت کافی را. مهم‌ترین مسائل فلسفی علوم اجتماعی بررسی 

بنیادهای هستی‌شناختی، انسان‌شناختی، معرفت‌شناختی و روش‌شناختی حکمت صدرایی است. 

بنا بر این ضرورت، در این تحقیق بر آن ش��ده‌ایم که از میان مبانی فلس��فی مذکور، هستی‌شناس��ی 

اجتماعی صدرایی را در حد وس��ع بررس��ی کنیم و راهی برای تولید، بسط و توسعه نظریه اجتماعی 

صدرایی بگشاییم.

هستی‌شناس��ی اجتماعی از آنرو که به زندگی جمعی انسان‌ها مربوط است، از دو چشم‌انداز به 

مس��ائل هستی‌ش��ناختی چشم می‌دوزد: نخست از این چش��م‌انداز که، واقعیت اجتماعی چیست؟ 

و چگونه ش��کل می‌گیرد؟ و دوم اینکه، جایگاه هستی‌ش��ناختی انس��ان‌ها در نظام اجتماعی چگونه 

است و از چه نسبتی با واقعیت‌های اجتماعی برخوردار است؟ در این تحقیق بعد از مرور اجمالی 

اصول کلی هستی‌ش��ناختی صدرایی، هستی‌شناسی اجتماعی‌اش در همین دو چشم‌انداز پی گرفته 

بژه و تحول وجودی جامعه را 
ُ
می‌ش��ود. ما در چش��م‌انداز نخست، هس��تی جامعه، رابطه س��وژه و ا

بررس��ی می‌کنیم، و در چشم‌انداز دوم، امکان و فعلیت‌یافتگی نفس انسان، جایگاه معرفت، نسبت 

کنش و فاعل و جایگاه معنا در زندگی و سعادت نهایی را می‌کاویم.

1. مفهوم‌شناسی »هستی‌شناسی اجتماعی«

هستی‌شناس��ی اجتماعی مرکب از دو مفهوم »هستی‌شناس��ی« و »اجتماعی« است. هستی‌شناسی 

رویکردهای عامی را ش��امل می‌ش��ود که به چیس��تی واقعیت جهان و هس��تی پاسخ می‌دهند؛ نظیر 

اینکه ماهیت جهان هستی چیست؟ چه چیزی در جهان وجود دارد؟ و هستی‌های مفروض چگونه 

در جهان ظاهر می‌ش��وند؟ ارتباط ما با واقعیت‌های جهان چگونه ترسیم می‌شود؟ )کوشا، 1392، 

ص122(. پسوند »اجتماعی«، هستی‌شناسی را از ساحت مطلق بیرون می‌آورد و به سمت مؤلفه‌های 

اجتماعی هدایت می‌کند. آن‌گونه که جان س��رل1 توضیح می‌دهد، هستی‌شناسی اجتماعی به نحوه 

وج��ود »موضوع��ات اجتماعی«، »واقعیت‌ه��ای اجتماعی« و »فراینده��ا و رخدادهای اجتماعی« 

می‌پردازد )Searle, 2006, p. 12-29(. هستی‌شناس��ی اجتماعی در مکتب رئالیسم انتقادی پرسش 

 این پرس��ش که: جهان اجتماعی باید چگونه باشد 
ً
از وجه گذرای وجودی جهان اس��ت؛ مخصوصا

که علم اجتماعی امکان‌پذیر باش��د؟ )افروغ، 1394، ص42(. روی بس��کار،2 بنیان‌گذار رئالیس��م 

1. John Searle

2. Bhaskar, Ram Roy 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             3 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6464

انتقادی، پاس��خ این پرس��ش را در بررسی هستی‌شناختی عاملان و س��اختارهای اجتماعی و نسبت 

آن دو پی ‌می‌جوید.

گاه و قصدمند همراه است. از همین حیث  هس��تی‌ اجتماعی با زندگی جمعی انس��ان‌های خودآ

اغلب در هستی‌شناسی اجتماعی به ایده‌هایی در باب مطالعه ماهیت، ویژگی‌ها، ساختار و عناصر 

گاه در زندگی اجتماعی توجه می‌ش��ود؛ بنابراین در هستی‌شناس��ی اجتماعی دو محور بنیادین  خودآ

وج��ود دارد: یکی نح��وه وجود جامعه و زندگی اجتماعی و فرایندهای مؤثر در آن و دیگری، جایگاه 

انس��ان و عاملیت انس��انی و جایگاه آن در س��اختار دامن‌گس��تر اجتماعی. اینکه »جهان اجتماعی 

چیس��ت؟«، »چگونه شکل می‌گیرد؟«، »آیا تمام ساختارهای اجتماعی خودساخته‌اند یا کنشگران 

انسانی نیز دخالت دارند؟« و همچنین »زندگی اجتماعی انسان بر چه سازوکاری استوار است؟«، 

در ذیل مباحث هستی‌شناسی اجتماعی می‌گنجد.

2. پیشینه بحث هستی‌شناسی اجتماعی

 به فرهنگ لغات اجتماعی افزوده ش��ده اس��ت، اما از 
ً
»هستی‌شناس��ی اجتماع��ی« هرچند جدی��دا

حیث محتوایی پیش��ینه‌ای به درازای مباحث اجتماعی و مطالعات جامعه‌ش��ناختی دارد. نخس��تین 

ب��ار دورکیم1 میراث »عینیت روش‌ش��ناختی اجتماعی« - وحدت روش عل��وم طبیعی و اجتماعی- 

گوس��ت کنت2 را به س��مت »عینیت هستی‌ش��ناختی اجتماعی« - وحدت موضوع علوم طبیعی و  آ

اجتماعی- س��وق داد و از »واقعیت اجتماعی«3 س��خن به میان آورد و آن را مانند پدیده‌های طبیعی 

خارج��ی و عین��ی معرفی کرد )دورکیم، 1373، ص581(. از آن پس بحث هس��تی و کیفیت وجود 

جامعه به یکی از بحث‌ انگیزترین مباحث در میان فیلسوفان اجتماعی و جامعه‌شناسان تبدیل شد. 

در تفکر اسال�می معاصر نیز به تناسب مباحث فلس��فی و اجتماعی مباحثی با سیاق هستی‌شناسی 

اجتماعی محل بحث قرار گرفته است. محمدحسین طباطبائی، مرتضی مطهری، محمدباقر صدر، 

محمدتق��ی مصباح یزدی و عبدالله جوادی آملی جزو کس��انی هس��تند که ب��ه صورت جدی به این 

بحث پرداخته‌اند.

محمدحسین طباطبائی در بحث روابط اجتماعی انسان وجود حقیقی »مجتمع« را مطرح می‌کند 

1. Durkheim

2. Auguste Comte

3. social fact

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             4 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


65

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

و با تکیه بر اصل وحدت وجود صدرایی می‌پذیرد که اگر از گردهم‌آیی مجموعه‌ای از انسان‌ها آثاری 

 وجود حقیق��ی دارد )ر.ک: 
ً
ناش��ی می‌ش��ود که متفاوت با آثار تک‌تک افراد اس��ت پس جامع��ه واقعا

طباطبائی، 1390، ج4، ص96-98(. وی برای تأیید قرآنی سخنش به آیاتی اشاره می‌کند که امتی را 

به جرم نیاکانش��ان عتاب و توبیخ می‌کنند )طباطبائ��ی، 1390، ج4، ص108(. مطهری نیز در بحث 

فلسفه تاریخ از »ترکیب حقیقی و طبیعی« جامعه سخن می‌گوید و استدلال می‌کند که جامعه مرکب 

حقیقی اس��ت از نوع مرکبات طبیعی؛ ترکیب روح‌ها، اندیش��ه‌ها، عاطفه‌ها، خواس��ت‌ها و اراده‌ها نه 

ترکیب تن‌ها و اندام‌ها. افراد انس��ان با س��رمایه‌ای فطری و اکتس��ابی وارد زندگی اجتماعی می‌شوند و 

روح جمعی را به وجود می‌آورند )مطهری، 1387 ب، ص25-24(. جوادی آملی وجود عینی جامعه 

را می‌پذی��رد، اما روش‌اثبات طباطبائی - اثبات جامعه از طریق آثار و مس��تند به آیات قرآن- را ناتمام 

می‌خواند و اس��تدلال می‌کند که هستی‌شناسی اجتماعی، تعبدی نیست تا بتوان با ظواهر الفاظ قرآن 

اثبات��ش کرد )ج��وادی آملی، 1388، ص313(. از نظر وی »جامعه منس��جم ک��ه در عقاید، اخلاق، 

عادات و آداب و رس��وم فرهنگی همتا و همس��ان بوده و با تعامل متقابل در اندیش��ه و انگیزه به حیات 

خ��ود ادامه می‌دهد، همانند درخت طبیعی از وجود عینی برخوردار اس��ت« )جوادی آملی، 1388، 

ص330(. البته وحدت وجودی که جامعه را پش��تیبانی می‌کند، به معنای مس��اوقت با وجود نیس��ت 

تا وجود افراد در معرض پرس��ش قرار گیرد، بلکه وحدت در مقابل کثرت اس��ت. وجود جامعه، مانند 

اعداد، وجود منسجم است )جوادی آملی، 1388، ص328(.

در این میان مصباح یزدی در نظری متفاوت هویت هستی‌شناختی جامعه را اثبات‌ناپذیر دانسته 

اس��ت. از منظر وی، جامعه وجود حقیقی و ش��خصیت مستقل از ش��خصیت‌های افراد خود ندارد. 

آنچه در جامعه و حقوق، مصالح و منافع جمعی خوانده می‌شود در واقع از آن اکثریت افراد جامعه 

است )مصباح یزدی، 1372، ص42(. جمع آثار مختلف افراد ذیل عنوان واحدی به نام »جامعه« 

فقط در حد وحدت مفهومی و ماهوی پذیرفتنی است، نه حقیقت عینی آن )مصباح یزدی، 1372، 

ص74(. وج��ود الزام��ات اجتماعی پیش از وجود افراد معنایی جز این نخواهد داش��ت که الزامات 

گاه افراد جامعه جای دارد )مصباح یزدی، 1372، ص75(. فوق در ذهن آ

منظومه فکری محمدباقر صدر اقتضا دارد که حقیقتی به نام جامعه قابل تصور است. بحث‌های 

وی در باب فلس��فه تاریخ و سنت‌های اجتماعی، وجود جامعه را مفروض می‌گیرد. چگونه می‌توان 

از س��نت‌های تاریخی س��خن گفت و احکامی را به عنصر ورای افراد نسبت داد، اما حقیقت جامعه 

را ان��کار کرد؟ از نگاه وی، رفتار منتس��ب به اجتماع علاوه ب��ر دو بُعد »علت فاعلی« و »غایت« که 

عناصر ثابت کنش‌های فردی‌اند، بُعد س��ومی دارد و آن »پژواک اجتماعی« است )الصدر، 1424، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             5 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6666

ص70(. ایجاد پژواک یعنی اینکه وضعیتی جدید غیر از وضعیت افراد وجود دارد )نصری، 1394، 

ص504(. نس��بت س��نت‌های تکوینی همچون حیات و مرگ به »امت« نیز از حقیقی بودن جامعه 

و پدیده‌ه��ای اجتماع��ی حکایت دارد، وگرنه نمی‌توان آثار تکوینی را به امری اعتباری منتس��ب کرد 

)نص��ری، 1394، ص59(. بنابرای��ن محمدباقر ص��در همانند طباطبائی و مطه��ری وجود حقیقی 

جامعه را می‌پذیرد.

 دو کت��اب هستی‌شناس��ی جامعه )ش��اکرین، 1390( و هستی‌شناس��ی اجتماع��ی: درآمدی بر 

یک نظریه نو )س��یدی‌فرد، 1395( همین نظریه‌های پیش‌گفته را بررس��ی، و به صورت منس��جم‌تر 

صورت‌بن��دی کرده‌اند. آنچه ما را به تحقیقی جدیدی در چارچ��وب حکمت متعالیه ترغیب کرده، 

دلالت‌های نظری و جامعه‌شناختی بحث هستی‌شناسی اجتماعی است. »هستی‌شناسی ‌اجتماعی« 

که از مباحث کلیدی »فلسفه علوم ‌اجتماعی« به شمار می‌رود فقط به بحث چیستی و هستی جامعه 

خلاص��ه نمی‌ش��ود، بلکه بحث‌ه��ای کلیدی دیگری نیز وج��ود دارد که تاکنون مغفول واقع ش��ده و 

نپرداختن به آن س��بب می‌ش��ود اندیش��ه فلس��فی فرصت نیابد به نظریه اجتماعی و جامعه‌شناختی 

تبدی��ل ش��ود و راهکارهای خ��رد و کلان مدیریت فرهنگ��ی و اجتماعی را به دس��ت دهد. »تحلیل 

کنش«، »تبیین نظام دانش«، »آینده‌پژوهی اجتماعی«، »نحوه تکوین و قوام‌یافتگی جامعه و زندگی 

اجتماع��ی«، »تکام��ل جوامع« و »نظام رواب��ط میان‌فرهنگی جوامع« از مباحثی اس��ت که در کنار 

بحث کلیدی و بنیادی هس��تی جامعه حیث فلسفی دارد و در چارچوب »هستی‌شناسی اجتماعی« 

 همی��ن مباح��ث راه ورود ایده‌های فلس��فی ب��ه آوردگاه نظریه‌پردازی 
ً
درخ��ور بحث اس��ت و اتفاقا

اجتماعی را هموار می‌کند.

3. بنیادهای متافیزیکی هستی‌شناسی اجتماعی صدرایی

ب��دون تردی��د هستی‌شناس��ی اجتماعی ملاصدرا بر اصول هستی‌شناس��ی مطلق او اس��توار اس��ت. 

اصول هستی‌ش��ناختی عام، شیرازه اصلی نظام معرفتی حکمت متعالیه است. بدون فهم اصول عام 

هستی‌ش��ناختی صدرایی فهم هستی‌شناس��ی اجتماعی او و نیز کاربرد اندیشه‌های ناب فلسفی این 

حکیم بزرگ اسلامی در سایر علوم و معارف بشری امکان‌پذیر نخواهد بود. بنابراین پیش از بررسی 

هستی‌شناس��ی اجتماع��ی ملاصدرا، مرور گ��ذرا و مختصر اصول هستی‌شناس��ی کلان او ضروری 

است. پنج اصل کلیدی هستی‌شناختی با هستی‌شناسی اجتماعی صدرا ارتباط می‌یابد: 1. اصالت 

وجود؛ 2. تش��کیکی بودن وجود؛ 3. حرکت جوهری؛ 4. جس��مانیة الحدوث و روحانیة البقا بودن 

نفس؛ و 5. اتحاد علم و عالم و معلوم.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             6 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


67

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

1-3. اصالت وجود

نخس��تین مس��ئله و کلیدی‌ترین اصل در حکمت متعالی��ه »اصیل بودن وجود« اس��ت. اکثر اصول 

هستی‌ش��ناختی، معرفت‌شناختی و انسان‌ش��ناختی ملاصدرا از همین اصل تغذیه می‌کنند. به دلیل 

ارزش معرفتی اصالت وجود است که ملاصدرا نخستین مسئله فلسفه را بحث اصالت وجود دانسته 

و شناخت تمام امور را به شناخت وجود منوط دانسته است )جوادی آملی، 1375، ج1، ص295؛ 

ملاصدرا، 1360ب، ص14(. مطهری معتقد اس��ت که اصالت وجود، اصـل اصـیل فلسفه، اصل 

فـوق‌العـاده بااهمیت از نظر دخالت در سرنوش��ت فلسفه و حل‌کننده مسائل وجود و سایر مهمات 

فلسفه است )مطهری، 1362، ج5، ص88(.

ملاص��درا در این اصل می خواهد نش��ان دهد ک��ه واقعیت‌های اصیلی که جه��ان خارج از آنها 

تش��کیل ش��ده و آثار بیرونی به آنها منتس��ب‌اند از وجود اشیا نش��ئت می‌گیرند و تمام واقعیت‌ها از 

مصادیق وجودند )عبودیت، 1389، ص27(. آنچه در خارج می‌بینیم چیزی بیش از وجود نیست، 

لیکن عقل انس��ان با پردازش مفهومی واقعیت، آنها را به هس��تی و چیس��تی یا ماهیت و ذات تقسیم 

می‌کند. ملاصدرا در اسفار تصریح می‌کند که »حقیقت هر شیء عبارت است از چیزی که آثار بر 

او مترتب می‌ش��ود. حقیقت هر ش��یء همان وجود آن چیز است که منشأ اثر و تحقق‌بخشی است. 

هم��ه چیز با وجود تحق��ق می‌یابد« )ملاص��درا، 1981، ج1، ص49(. بر مبن��ای این اصل، وجود 

ش��یء همه چیز آن و محمل جعل جاعل اس��ت. ماهیت و لوازم آن اموری اعتباری است که ذهن با 

ملاحظه حدودی وجود، آن را انتزاع می‌کند.

2-3. وحدت تشکیکی و لایه‌بندی وجود

دومین اصل هستی‌ش��ناختی صدرا، »وحدت تش��کیکی وجود« اس��ت. این اصل بر اصل اصالت 

وجود متفرع اس��ت و از این حکایت دارد که وجود بس��یط اس��ت و در تمام موجودات حضور دارد. 

موجودات در وجود داشتن هیچ تفاوتی با هم ندارند. تفاوت موجودات در اصل وجود نیست بلکه 

تفاوت��ی که تکث��ر موجودات را توجی��ه کند در کمال و نقص و سلس��له‌مراتب آن اس��ت )ملاصدرا، 

1981، ج8، ص228(. بنابراین وجود، حقیقتی واحد و دارای مراتب تش��کیکی بر حس��ب کمال و 

نقص اس��ت. هر مرتبه پایین نس��بت به مرتبه مافوق، ضعیف است و مراتب بالاتر از شدت وجودی 

بیشتری نسبت به مراتب پایین‌تر برخوردارند.

بر اس��اس همین اصل، ملاصدرا از ایده لایه‌بندی بودن جهان دفاع می‌کند. او معتقد اس��ت که 

هس��تی موجودات در س��ه لایه تعبیه ش��ده اس��ت: لایه نفس‌الامر، لایه نفس و لایه جسم. لایه نفس 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             7 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6868

حلقه واس��ط جهان م��ادی و طبیعی با جهان مجرد نفس‌الامری اس��ت. به گفت��ه خود صدرا، نفس 

دروازه‌ای اس��ت که از عالم جبروت به عالم ماده گش��وده شده است )ملاصدرا، 1363، ص454-

450(. مطرح ‌کردن عالم نفس انس��انی و پذیرش توان تدبیری آن، گفتمان هستی‌شناختی ملاصدرا 

را به س��مت هستی‌شناس��ی اجتماعی هدایت می‌کند. وی با مطرح کردن لایه‌بندی و دخالت نفس 

در تح��ول جهان طبیعی و هدایت آن به س��مت عالم جبروت، وارد مباحث فلس��فه علوم اجتماعی 

می‌شود. در تلقی صدرایی، نفس انسانی هم قادر است در طبیعت دست ببرد و هم به عالم لاهوت 

س��رک بکش��د. او از حیث توس��عه وجودی این ظرفیت را دارد که با ش��روع زندگ��ی طبیعی هویت 

جبروتی پیدا کند و با همان هویت مجرد و فراطبیعی در دنیای طبیعی و مادی دخالت کند.

3-3. حرکت جوهری

ملاص��درا عال��م را دارای جلوه جوهری و عرضی معرفی ک��رده و حرکت و تغییر جوهری را به ‌عنوان 

اصلی هستی‌ش��ناختی مطرح ساخته است. حرکت جوهری به این معناست که موجودات با کسب 

مرات��ب وجودی جدید، مدام صورت عوض می‌کنند و چیزی جدید می‌ش��وند. س��یلان و گذرایی، 

عارضی نیست، بلکه از وجوه هستی‌شناختی و جزء ذات موجودات است. بر همین پایه، ملاصدرا 

ای��ن تح��رک و جابه‌جای��ی را »وحدت اتصال��ی« و »لبس بعد اللب��س« و نیز متمای��ز از »لبس بعد 

الخل��ع« معرف��ی می‌کند )ملاص��درا، 1376، ص21، به نقل از: کریم��ی و خان‌محمدی، 1393، 

ص90(. معنای لبس بعد اللبس این اس��ت که موجودات در طی حرکت و تحول هیچ‌ چیزی را از 

دست نمی‌دهند، بلکه به مرتبه وجودی قوی‌تر دست می‌یابند و با حفظ مرتبه پیشین، مراتب بعدی 

را یکی پس از دیگری طی می‌کنند.

س��یال بودن، خصیصه موجودات مادی یا متعلق به مادی اس��ت. مجردات تکامل وجود دارند 

اما حرکت جوهری ندارند. بنابراین انس��ان تا هنگامی ‌که به بدنش تعلق، و با آن اتحاد دارد حرکت 

جوهری را تجربه می‌کند. البته این س��خن به این معنا نیس��ت که حرکت در ماده صورت می‌پذیرد. 

چنان‌که در اصل »اصالت وجود« یادآوری ش��د، تمام ویژگی‌ها و آثار خارجی موجودات به وجود 

منتس��ب اس��ت، نه ماده و صورت مادی. لذا ملاصدرا در تحلیل اجس��ام طبیعی تذکر داده اس��ت 

ک��ه طبیع��ت ماهیتش ثابت اس��ت و آنچه متجدد و متصرم اس��ت، وجود موجودات طبیعی اس��ت 

)ملاصدرا، 1981، ج3، ص131(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             8 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


69

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

4-3. جسمانیة الحدوث و روحانیة البقاء بودن نفس

اثرگذارتری��ن اصل فلس��فی ملاص��درا در تحلیل موضوع��ات اجتماعی، اصل یا قاعده »جس��مانیة 

الحدوث و روحانیة البقاء بودن نفس« است. این قاعده به سیر وجودی انسان مرتبط است و نسبت 

آن را با کرانه‌های مادی و معنوی تبیین می‌کند. حدوث جسمانی نفس حاکی از این است که نفس 

هم‌زمان با خلقت جس��م و تن تکون می‌یابد. نف��س در اوان تکون، از همه ویژگی‌های جهان مادی 

و موجودات جس��مانی برخوردار است، اما به مرور زمان با سیر تکاملی، نفس از وابستگی مادی و 

تعلق جس��مانی رهایی می‌یابد و زمینه‌های وصول به جهان مجرد و معنوی برایش فراهم می‌ش��ود. 

انسان در عنفوان وجود، موجودی مادی و طبیعی است، مثل سایر موجودات طبیعی. جنین انسانی 

در رحم مادر »نامی بالفعل« و »حیوان بالقوه« اس��ت، س��پس به »حیوان بالفعل« و »انسان بالقوه« 

تبدی��ل می‌ش��ود و آن گاه که از ق��وه ناطقه برخوردار می‌گردد، به »انس��ان بالفع��ل« تحول می‌‌یابد و 

س��یر تکامل عقلانی‌اش آغاز می‌ش��ود. انس��ان در مس��یر تکامل عقلانی، عقل بالهیولی، بالملکه، 

بالفعل و فعال را یکی پس از دیگری طی می‌کند و با آراسته شدن به صفات کمالیه الهیه به سعادت 

نهایی دس��ت می‌یابد )ملاص��درا، 1981، ج6، ص380 و ج9، ص22-21؛ ملاصدرا، 1360ب، 

ص206؛ ملاصدرا، 1387، ص387 و 419(.

 از توضیحات فوق به دس��ت می‌آید که وجود انس��ان وجودی مادی و ملازم قوه و فعل اس��ت. 

م مادی 
َ
م معنوی بر عال

َ
همچنین روشن می‌شود که در حکمت متعالیه اگرچه از لحاظ وجودی عال

شرافت و تقدم دارد، اما از حیث تکاملی و سیر وجودی یا تحول هستی‌شناختی انسان، ابعاد مادی 

مهم‌تر اس��ت؛ زیرا تنها راه رس��یدن به کمالات مفروض انس��انی، عبور از معبر اس��تعدادهای مادی 

است )قربانی، 1393، ص30(. اگر جلوه‌های مادی و استعدادهای جسمانی انسان نباشد، تکامل 

معنوی و عقلانی انسان تحقق نخواهد پذیرفت و انسداد در سیر وجودی‌اش به وقوع خواهد پیوست.

5-3. اتحاد علم و عالم و معلوم

اصل »اتحاد علم و عالم و معلوم« که ملاصدرا در رس��اله مس��تقلی از آن تحت عنوان »اتحاد عاقل 

و معقول« بحث کرده، از ابتکارات ایش��ان در فلس��فه است. او مدعی است که بحث اتحاد عاقل و 

معقول کم‌وبیش مطرح بوده اما او بوده اس��ت که به ‌صورت منقح آن را مطرح و اثبات کرده اس��ت. 

درهرحال فهم این اصل، نیازمند کندوکاو ژرف در مفاهیم و مفردات آن اس��ت. این اصل در فلسفه 

علوم اجتماعی و تحلیل‌های نظری جامعه‌ش��ناختی مانند اصل جسمانیة الحدوث و روحانیة البقاء 

بودن نفس پیامدهای س��ودمند بس��یاری به دنبال م��ی‌آورد. با اصل اتحاد عال��م و معلوم می‌توان به 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             9 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7070

تحلیل مقوله‌های فرهنگی و اجتماعی نشست و تحول فرهنگی در جامعه را تبیین کرد.

به اختصار، در توضیح اصل اتحاد علم و عالم و معلوم س��زاوار اس��ت یادآوری شود که مراد از 

»علم« ش��ناخت مفهومی یا ادراک ذهنی نیس��ت، بلکه ش��ناخت حضوری و ش��هودی است. بنا بر 

قاعده اصیل بودن وجود، به دلیل اینکه هستی موجودات همان وجود اشیاست نه ماهیت و عوارض 

ماهوی و وجود در تمام موجودات مشترک و منبسط است، معلوم نمی‌تواند جلوه‌های بیرونی باشد، 

بلکه حقیقت مجرد و بس��یط وجودی اس��ت که در نزد نفس حاضر اس��ت )عرب مؤمنی، 1380، 

 ب��ه صورت‌های عقلانی و 
ً
ص208-177(. عال��م به معلومات نیز نفس انس��انی اس��ت که حضورا

علمی معلوم دسترسی دارد.

مراد از اتحاد علم و عالم و معلوم اتصال وجودی اس��ت که با س��ازوکار تحول قوه به فعل محقق 

می‌ش��ود. اتحاد عالم و معلوم مانند ارتباط مراتب ش��یء واحد متصل و تشکیکی است؛ یعنی نفس 

انس��انی با پذیرفتن صورت علمی مجرد عین آن، و از همین طریق کامل‌تر می‌ش��ود. همان‌گونه که 

ملاهادی س��بزواری توضیح داده، معلوم عین وجود اس��ت و با رس��یدن نفس انس��انی-عالم- به آن 

وحدت وجودی می‌یابد؛ یعنی معلوم چیز س��ومی نیس��ت که نفس آن را صید کند، بلکه معلومات 

بخشی از نفس هستند و نفس با همین معلومات ساخته می‌شود )سبزواری، بی‌تا، ص38(.

4. هستی‌شناسی اجتماعی
1-4. نحوه وجود واقعیت‌های اجتماعی

حکمت متعالیه که فلسفه وجودشناختی عمیقی را عرضه داشته و در تمام ساحت‌های حیات بشری 

��ه کرده، نمی‌تواند از کنار مس��ائل و پدیده‌های اجتماعی بی‌اعتنا عبور کرده باش��د. مگر نه این 
ّ
مداق

اس��ت که حکمت متعالیه حکمت نظری، حکمت عملی و عرفان اسال�می را تلفیق و راه رس��یدن 

به س��عادت را بازخوانی کرده اس��ت؟ آثار متعدد ملاصدرا از جمله رس��اله سه اصل، کسر الاصنام 

الجاهلی��ة والمظاهر الالهیة نش��ان می‌دهد که وی ب��ه پدیده‌های اجتماعی وقوف داش��ته و از نحوه 

تحق��ق واقعیت‌ه��ای اجتماعی، رفتار و کنش‌های انس��انی خبر می‌دهد )کریم��ی و خان‌محمدی، 

1393، ص85(. ملاصدرا جامعه و اجتماعات انسانی را بستر شکوفایی فعلیت‌های انسانی معرفی 

می‌کن��د. او اذعان می‌کند که انس��ان پله‌های ترقی و تکامل را از طری��ق تعامل پایدار در اجتماعات 

بشری طی می‌کند. صدرا روابط اجتماعی انسان‌ها را این‌گونه توضیح می‌دهد:

بدون تردید انس��ان به کمالاتی که غایت آفرینش انسان شمرده می‌شود، بدون اجتماعات 

انس��انی دسترس��ی نمی‌یابد. در اجتماعات بزرگ انسانی، همه در رفع نیازها به هم کمک 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            10 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


71

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

می‌کنند. اجتماعات انس��انی به این منظور س��امان گرفت که انسان‌ها چیزهایی را که برای 

ثبات، رشد و تکامل خود نیاز دارد، به دست آرند )ملاصدرا، 1387، ص489-490(.

بنابراین در حکمت صدرایی، امور اجتماعی، روابط انسانی، تعامل میان‌فردی و نظام اجتماعی 

در حاش��یه نیست. جامعه به ‌عنوان بستر شکوفایی اس��تعدادهای انسانی و توسعه فعلیت‌های نفس 

حائز اهمیت اس��ت. بدون جامعه و بس��ترهای اجتماعی رس��یدن به فعلیت‌های تکامل‌یافته میسور 

نیست.

1-1-4. هست‌بودگی جامعه

 عنوان »هستی‌شناس��ی 
ً
مهم‌تری��ن بحث در فلس��فه عل��وم اجتماعی، هس��تی جامعه اس��ت. اصولا

اجتماعی« با مباحث وجود داش��تن و نداش��تن جامعه وارد ادبیات جامعه‌شناس��ی ش��د. کهن‌ترین 

نظری��ه جامعه‌ش��ناختی در ب��اب وج��ود جامعه به دورکی��م باز می‌گ��ردد. او با مطرح ک��ردن مفهوم 

»واقعی��ت اجتماعی« و به مثابه اش��یای طبیعی خواندن آن، از این ای��ده حمایت کرد که پدیده‌های 

اجتماع��ی واقعیت‌های بیرون��ی و الزام‌آورند - نه تصورات فردی و توهمات روان‌ش��ناختی- و تنها 

راه تبیی��ن پدیده‌ه��ای اجتماعی، تبیین آنها با پدیده اجتماعی دیگری اس��ت. در نگاه دورکیم، نه‌تنها 

میان روش‌های مطالعه پدیده‌های طبیعی و اجتماعی مش��ابهت برقرار است، بلکه خود موضوعات 

اجتماع��ی و طبیع��ی نیز مش��ابه و یکس��ان‌اند. وی ادعا می‌کند ک��ه جامعه واقعیتی عینی اس��ت که 

هیجان��ات اجتماع��ی را کنترل می‌کند؛ نیروی اخلاقی را توس��عه می‌دهد و احس��اس اتکا، حافظ، 

حام��ی و قیم را برمی‌انگیزد. جامعه اس��ت که ف��رد را بر فراز خویش ارتقا می‌بخش��د؛ حتی جامعه 

است که او را می‌سازد؛ زیرا چیزی که انسان را می‌سازد مجموعه خصوصیات فکری و ذهنی است 

که تمدن را تش��کیل می‌دهد و تمدن اثر جامعه اس��ت )دورکیم، 1382، ص581؛ دورکیم، 1373، 

ص37-28؛ کوزر، 1385، ص188(.

اما جامعه، در اندیشه صدرا بستر کمال انسانی و سپهر اشتداد وجودی نفس است. از این حیث 

نمی‌تواند عدمی و غیرواقعی باشد. اینکه جامعه چیست و چگونه وجودش اثبات می‌شود، نیازمند 

بحث و بررسی است، ولی به‌طور کلی مبادی فلسفی صدرا با وجود داشتن حقیقتی به نام جامعه و 

مترتب بودن آثار عینی بر آن، ناسازگار نیست.

اصل »اصیل بودن وجود«، »بس��یط بودن وجود«، »تش��کیک وجود« و »وحدت وجودی نظام 

هس��تی« نش��ان می‌دهد که تمام هس��تی با وجود، به هم پیوند می‌خورند. وجود در تمام موجودات 

حضور دارد. موجودات با صور نوعیه و شدت و ضعف وجود از هم متمایز می‌شوند. این همان قاعده 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            11 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7272

»کث��رت در عین وحدت« و برعکس اس��ت. درهرحال، چنان که یادآوری ش��د، در حکمت متعالیه 

تمام فعل ‌و انفعالات انس��انی و طبیعی رنگ و بوی وجودی دارد. رفتار انس��ان، دانش و معرفت آنها 

و حتی نظام معنایی و زیست‌جهان انسانی وجودی است. این مسئله این مدعا را تقویت می‌کند که 

جامعه نیز وجود دارد و امری وجودی اس��ت. بنا بر اصول هستی‌شناختی صدرایی، وجود با حرکت 

 به صورت نوعیه 
ً
وجودی جوهری صورت معدنی می‌یابد و س��پس ب��ه ‌صورت نوعیه نباتی و متعاقبا

حیوانی دس��ت می‌یابد. حقیقت وجود با طی مراحلی وارد قلمرو حیات انس��انی می‌شود. در همین 

مرحله، وجود موفق می‌ش��ود به ادراک صور علمی و معانی و مفاهیم دس��ت یابد )آقاسی، 1392، 

ص85(. حرکت جوهری وجود به صورت ‌نوعیه انس��انی متوقف نمی‌شود، بلکه می‌کوشد در افقی 

والات��ر صورت نوعی جدیدی دس��ت‌وپا کند. این صورت نوعی می‌توان��د »صورت نوعی جامعه« 

باش��د. صورت نوعی جامعه که افراد متکثر را ذیل پوش��ش خود وحدت می‌بخشد، صورتی مجرد و 

روحانی است؛ به همین دلیل افق وحدت و ترکیب اعضای جامعه افق معنوی و معرفتی خواهد بود 

)پارس��انیا، 1392، ص121(. همان‌گونه که جوادی آملی تصریح کرده اس��ت، وجود جامعه مانند 

 وجود عینی و خارجی دارد )جوادی آملی، 1388، ص328(. نش��انه چنین وجودی، 
ً
اعداد حقیقتا

چنان‌که طباطبائی و صدرا اش��اره کرده‌اند، آثاری اس��ت که بر آن مترتب اس��ت؛ آثاری که نمی‌توان 

نادیده‌اش گرفت و نمی‌توان به افراد منتس��ب کرد )ر.ک: طباطبائی، 1390، ج4، ص96؛ نصری، 

1394، ص 509(. »اص��ل حرکت جوهری« و »اش��تدادی بودن حرکت« ای��ن ظرفیت را به وجود 

می‌آورد که حقیقی بودن وجود جامعه در کنار حقیقی بودن وجود افراد توجیه ش��ود و نسبت رفتار و 

آثار به‌صورت هم‌زمان به دو س��احت وجودی معقول جل��وه کند. بنا بر قرائت طباطبائی از حکمت 

صدرایی، همان‌گونه که انس��ان از لحاظ وجودی از اعضا و ابعاضی تش��کیل شده است که هر کدام 

هویت وجودش��ناختی مس��تقل دارد، جامعه نیز از ترکیب مجموعه افراد ب��ه وجود می‌آید و در کنار 

افراد هویت وجودشناختی مستقل دارد )شاکرین، 1390، ص53-59(.

جامعه، افراد را گرد هم می‌آورد، نسل‌های مختلف را به هم متصل می‌کند و نظام‌های معنایی، 

آرمان‌ه��ا، ارزش‌ه��ا و هنجارها را می‌آفرین��د. کنش‌های اجتماعی افراد با س��ازوکارهایی که جامعه 

تعیی��ن کرده اس��ت به وقوع می‌پیوندد. در بس��تر جامعه اس��ت که نظام کنش با نظ��ام دانش و هر دو 

توأمان با نظام آفرینش همسو می‌شود. اهتمام به ساحت‌های وجودی اجتماعی به ‌اندازه‌ای اهمیت 

می‌یابد که ش��ریعت با زبان بش��ری و مفاهیم خلق‌ش��ده در فرایند کنش متقابل انسانی نازل می‌شود 

)ر.ک: یوسف: 2(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            12 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


73

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

2-1-4. ناثنویت‌گرایی و دیالکتیک وجودی

بژه از دیرباز در کانون تحلیل‌های فلسفی و نظریه‌های علوم اجتماعی جای گرفته 
ُ
بررس��ی س��وژه و ا

بژه با 
ُ
اس��ت. تحلیل مس��ائل ذهن هرچند از زم��ان افلاطون محل توجه ب��وده، اما دوگانه س��وژه و ا

رنسانس، به ویژه تفکرات دکارت، آغاز شد. دکارت نخستین کسی بود که دوگانگی و تمایز سوژه و 

بژه را مطرح، و از جدایی آن دو دفاع کرد. او در اصل 63 از بخش نخس��ت اصول فلس��فه می‌پذیرد 
ُ
ا

که »شیء اندیشنده-ذهن-« امر متمایز از »شیء اندیشیده‌شده- عین-« است. ذهن، غیرجسمانی 

بژه معروف 
ُ
و غیرمادی است )کاتینگم1، 1392، ص212(. دوگانه‌انگاری‌ای که به شکاف سوژه و ا

بژه‌محوری به قلمرو 
ُ
است، آتش‌های بسیاری به خرمن فلسفه زد تا جایی که جدال سوژه‌انگاری یا ا

فلس��فه علوم اجتماعی و محافل جامعه‌ش��ناختی نیز س��رایت کرد. نظریه‌ه��ای ذهن‌کاوی همچون 

پدیدارشناس��ی و تفسیرگرایی در جامعه‌شناسی پا گرفت و عده‌ای هم »مرگ سوژه« را اعلام کردند. 

بژه، دوگانه‌های فراوان دیگری نیز زاده شدند و مدت‌ها ذهن جامعه‌شناسان و 
ُ
در پی دوگانگی سوژه-ا

فیلسوفان اجتماعی را به خود معطوف داشتند. دوگانه‌های »فرد- جامعه«، »ذهن- عین«، »عامل- 

رد- کلان«، »معن��ا- کنش« و »دلیل- عل��ت« از آن جمله بود. 
ُ

س��اختار«، »دان��ش- ارزش«، »خ

این دوگانه‌انگاری که خصلت بنیادین اندیش��ه غرب و مؤلفه هویت‌بخش علوم انس��انی سکولار به 

ش��مار می‌رود )ایمان و کلاته ساداتی، 1392، ص473(، آن قدر جدی شده بود که قریب به اتفاق 

فیلس��وفان اجتماعی و جامعه‌شناس��ان معاصر آن را یکی از موانع جدی فراروی بالندگی حوزه‌های 

نظری برش��مردند و در پی تلطیف، تلفیق و پر کردن ش��کاف میان دوگانه‌ها برآمدند. آخرین نس��خه 

و به‌روزترین مکتب در فلس��فه علوم اجتماعی، یعنی رئالیسم انتقادی، رسالت خود در حوزه فلسفه 

علوم اجتماعی را عبور از دوگانه‌ها و پر کردن شکاف بی‌حاصل میان آنها می‌داند )نصری، 1394، 

ص43-40؛ افروغ، 1394، ص33-34(.

بژه به ‌صورت بسیار هوشمندانه برداشته و همسویی 
ُ
در حکمت صدرا، دیوار حائل میان س��وژه و ا

و وحدت آن دو تئوریزه ش��ده است. نگرش ناثنویت‌گرایانه صدرا، که ریشه در اصل وحدت وجود در 

موجودات دارد، بر این مطلب پای می‌فش��ارد که »ذهن و بدن«، »فرد و جامعه«، »عامل و معمول«، 

»علم و معلوم«، »دنیا و آخرت«، »دین و زندگی« و »معنا و واقعیت« به حقیقت واحدی بازگشته و بر 

 
ً
حلقه وجودی واحدی استوارند. تمام این دوگانه‌ها از حیث وجودی واحدند؛ تفاوت و تفکیک‌ها صرفا

مفهومی و نظری‌اند )آقاسی، 1392، ص161(. عقل و عاقل و معقول، علم و عالم و معلوم، و عمل و 

1. John Cottingham

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            13 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7474

عامل و معمول همه وحدت دارند. فاعل ‌شناسا در فرایند شناخت، ارتباط ادراکی با شیء شناخته‌شده 

پیدا نمی‌کند، بلکه اتصال وجودی می‌یابد. هر ش��ناختی بار وجودش��ناختی دارد. شناسنده با هر گام 

معرفتی که بر می‌دارد توس��عه وجودی می‌یابد و پله‌های کمال وجودی را می‌پیماید. بنابراین ملاصدرا 

ثنویت‌گرایی را ناتمام می‌داند و به کفایت فلسفی ناثنویت‌گرایی رأی می‌دهد.

 این دوگانه با 
ً
 رابطه ساختار و عامل یا فرد و جامعه را بحث نکرده و اصولا

ً
صدرا درباره مستقیما

همین سازوکار مفهومی در زمان صدرا مطرح نبوده، لیکن نظام فکری او به این سمت تمایل دارد که 

رابطه س��اختار و عاملیت یا فرد و جامعه را به‌صورت دیالکتیکی حل کند. تحلیل دیالکتیکی صدرا 

در حوزه علوم اجتماعی به پایه‌های دیالکتیکی او در حوزه علوم طبیعی مس��تند اس��ت. در فلس��فه 

طبیع��ی صدرایی، جوه��ر عالم مادی مدام در حال دگرگونی و تبدیل از قوه به فعل اس��ت. وضعیتی 

نفی می‌ش��ود و وضعیت جدیدی حاکم می‌گردد. نفی وضعیت‌ها تا رس��یدن به تجرد ادامه می‌یابد. 

هر وضعیت »بالفعلی«، »بالقوه« است و به تعبیری، هر اثباتی در فرایند حرکت، هویت »نفی‌گونه« 

دارد. با نفی وضعیت‌های جاری، که از یک حیث بالفعل و از حیث دیگر بالقوه است، صورت‌های 

آتی فرصت بروز و تحقق می‌یابد )ملاصدرا، 1340، ص94-95(.

بر پایه جهت‌گیری صدرا در فلسفه علوم طبیعی، نگرش او در قلمرو علوم اجتماعی قابل ‌ردیابی 

اس��ت. از نگاه حکمت متعالیه، جامعه مانند س��ایر موجودات در حال حرکت است. عوامل انسانی 

بس��ته به میزان بهره‌مندی از هس��تی و وجود، س��یر تحول را تجربه می‌کنند. انسان‌ها با ظرفیت‌های 

مختل��ف وج��ودی قادرند در جامعه دخالت کنند و محیط زندگی اجتماعی و زیس��ت‌جهان خود را 

تغییر دهند )جوادی آملی، 1375، ج1، ص15-14(. از س��ویی تکامل و تحول وجودی انس��ان در 

گرو اعمال و ارزش‌هایی است که در قالب نظام معنایی در جامعه بروز و ظهور می‌یابد. لذا فرد که 

در حاش��یه زندگی اجتماعی بسط وجودی می‌یابد، توانایی تغییر حیات اجتماعی و ساختن زندگی 

مطلوب و حیاط طیبه را دارد )لک‌زایی، 1392، ص34-35(.

دیالکتیک صدرا، چه در س��احت طبیعی و چه در س��پهر اجتماعی، بسیار غنی‌تر و پیچیده‌تر از 

چیزی اس��ت که هگل و مارکس معتقد بودند. هگل عناصر دیالکتیکی را امور ذهنی می‌دانس��ت و 

در مقابل، مارکس عناصر مادی را مطرح می‌کرد. اما صدرا دیالکتیک کل نظام هستی را در پیوستار 

مادی- مجرد به تحلیل می‌نشیند. جهان از قوه محض و هیولای اولی شروع می‌کند و تا رسیدن به 

تجرد ادامه می‌یابد. این نوع دیالکتیک، ظرفیت‌های نظری بس��یاری برای علوم اجتماعی به ارمغان 

می‌آورد که بحث از آن مجالی وسیع‌تر می‌طلبد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            14 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


75

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

3-1-4. تحول جوهری جامعه

حرکت و تحول در موجودات تابع وضعیت بالقوه و بالفعل و تبدیل بالقوه به بالفعل اس��ت. بر اس��اس 

این تحول، تک‌تک موجودات و در نگاهی عام‌تر، تمام عالم از موقعیت بالقوه به ‌سوی موقعیت بالفعل 

حرکت می‌کند. اگر حرکت همراه با کس��ب وضعیت بالفعل باش��د، حرکت صعودی و اگر با از دست 

دادن وضعیت بالقوه باشد، حرکت نزولی خواهد بود. جامعه صورت نوعی معنایی است که از گرد هم 

آمدن افراد جامعه و اتحاد با صورت‌های آگاهی و علمی هویت بین‌الاذهانی را پدید می‌آورد )پارسانیا، 

1392، ص125-118(. بنا بر اقتضای اصول هستی‌ش��ناختی حکمت صدرایی جامعه ایس��تا نیست 

بلک��ه از طریق الحاق با صورت‌ها، لایه‌ها، جهان‌های اجتماعی متفاوت و نظام‌های معنایی مختلف 

تحول جوهری را تجربه می‌کند. شاید بتوان در توضیح تحول جوهری جامعه از نظام مفهومی فارابی 

کم��ک گرف��ت. از نظر فارابی، جامعه صورت‌ه��ای مختلفی دارد که هر کدام به تناس��ب عمق معنا و 

کمالی که برخوردارند، کامل یا ضعیف ظاهر می‌ش��وند. »جامعه جاهله«، »جامعه فاسقه«، »جامعه 

ضال��ه« و »جامعه فاضله« انواع جامعه اس��ت که از مراتب وج��ودی و معنایی مختلفی برخوردارند و 

حرکت از وضعیتی به وضعیت دیگر میسور و ممکن است )فارابی، 1361، ص293-270(. جامعه 

ب��ا تقویت نظام معنایی می‌تواند ب��ه مرحله بالاتر صعود، و با تضعیف نظ��ام معنایی به درجه پایین‌تر 

س��قوط کند. منطق این تحرک و تحول، منطق حرکت جوهری بر مبنای قوه و فعل است. وقتی جامعه 

تکامل می‌یابد، فعلیت‌های معنایی والاتری را کسب می‌کند و هنگامی ‌که جامعه رو به سقوط می‌رود، 

استعدادهای تکامل‌بخش خود را یکی پس از دیگری از دست می‌دهد.

آنچ��ه حرکت جوهری جامعه را متمایز می‌کند، دخالت عوامل انس��انی اس��ت. این موضوع در 

فلس��فه صدرا تحت عنوان »حرکت طبیعی و قس��ری« بحث ش��ده اس��ت. اگر حرکتی بر مقتضای 

طبیعت چیزی و بدون دخالت عوامل بیرونی صورت پذیرد، حرکت طبیعی و اگر حرکت با دخالت 

عوامل بیرونی محقق ش��ود، حرکت قس��ری خواهد ب��ود )مطهری، 1387 ال��ف، ج5، ص423(. 

حرکت قس��ری جامعه با دخالت انس��ان صورت می‌گیرد. حق دخالت انس��ان در تکوین و مدیریت 

جامعه س��نت الهی اس��ت. بنا ب��ر تحلیل ملاصدرا، ای��ن دخالت مقتضای خلیفه خدا بودن انس��ان 

است. خداوند به انسان اجازه داده است که گاه خدایی کند. انسان از آن حیث که خلیفه خدا است 

مجاز است در »ابداع«، »تکوین«، »تدبیر«، »تسخیر« و »ساختن و بازسازساختن« جهان خودش 

دخالت کند )ملاص��درا، 1360الف، ص109-108(. پس تح��ول جامعه تابع تحول صورت‌های 

معنای��ی و متأثر از دخالت‌های عوامل انس��انی اس��ت. عوامل انس��انی با ورود ب��ه لایه‌های معنایی 

فرهنگ و تقویت و تضعیف آن تحول جامعه را موجب می‌شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            15 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7676

2-4. هستی اجتماعی انسان

بر پایه هستی‌شناس��ی عام ملاصدرا، انس��ان بماهو انسان، یکی از موجودات طبیعی است و با دیگر 

موجودات طبیعی هیچ تفاوتی ندارد. تفاوت انس��ان با س��ایر موجودات کمالات نفس��انی اوس��ت. 

مطهری در باب جایگاه نفس در هس��تی انسانی انس��ان می‌گوید: »مایه اصلی ابعاد انسانی انسان، 

اع��م از ابع��اد اخلاقی، مذهبی، فلس��فی، هنری، فنی و عقل��ی، صورت نوعیه انس��ان و مبدأ فصل 

او و نف��س ناطقه اوس��ت که با عوامل خلقت تک��ون می‌یابد« )مطه��ری، 1387، ج3، ص400(. 

بنابراین برای فهم عمیق‌تر و دقیق‌تر وجوه اجتماعی هس��تی انس��ان، س��زاوار اس��ت نفس انس��انی و 

الگوی فعلیت یافتنش و نیز ارتباطش با حوزه‌های معرفتی‌کنشی و عناصر اجتماعی بررسی شود.

1- 2- 4. امکان هستی‌شناختی و فعلیت‌یافتگی نفس انسانی

یکی از مباحث بحث انگیز فلس��فی، بحث فعلیت یافتن موجودات اس��ت. وجوه بالفعل موجودات، 

اعم از مادی، انسانی و اجتماعی، همیشه کانون  توجه بوده است. اغلب فلاسفه کوشیده‌اند در تبیین 

هستی انسان، ابعاد بالفعل او را برجسته کنند. آنان بر توانایی درک، نقش‌پذیری، دانش و قدرت تدبیر 

انس��ان تأکید داشته‌اند. ملاصدرا برخلاف گفتمان غالب ادوار فلسفی، بر امکان هستی‌شناختی بیش 

از فعلیت‌یافتگ��ی اهتم��ام م��ی‌ورزد. از دید او، حقیقت انس��ان فعلیت‌های او نیس��ت بلکه بی‌نهایت 

امکان‌هایی است که در پیش دارد )ابراهیمی دینانی، 1379، ج3، ص71(. شاهدی که ملاصدرا برای 

  )دهر: 
ً
کورا

ْ
 مَذ

ً
یئا

َ
مْ یکنْ ش

َ
هْر ل

َّ
نْسان حینٌ منَ الد

ْإ
ی ال

َ
تی عَل

َ
 أ

ْ
هَل اثبات مدعای خود ذکر می‌کند آیه 

10( است. او از این آیه نتیجه می‌گیرد که انسان در قالب نوع خود محصور نشده و با فعلیت‌یافتگی 

پایان نمی‌پذیرد. انس��ان مدام در حرکت اس��ت و مکرر فعلیت‌های خود را به امکان مبدل می‌کند و 

لایه‌های فعلیت‌یافتگی جدید را درمی‌نوردد )اعوانی و بیدهندی، 1382، ص9(.

ترجیح امکان بر فعلیت، به صدرا کمک می‌کند ابتکاری‌ترین نظریه خود را در باب نفس مدلل 

و مبرهن کند. ملاصدرا برخلاف دو طیف فلسفی که نفس را روح مجرد یا پدیده مادی می‌دانستند، 

کید می‌ورزد. از نظر صدرا، نفس ابتدا بالفعل  بر »جسمانیة الحدوث و روحانیة البقاء« بودن نفس تأ

نیس��ت بلکه حادث جس��مانی اس��ت و هویت هیولای اولی دارد. نفس انس��انی در پی فعلیت‌های 

مک��رر و تکامل وجودی به تجرد می‌رس��د )ملاص��درا، 1981، ج8، ص332(. او از همین قاعده، 

بحث کلامی قدیم و حادث بودن نفس را پاس��خ می‌دهد و اس��تدلال می‌کند که نفس انس��انی از آن 

حیث که نفس اس��ت حادث اس��ت و با حدوث بدن همراه است اما از آن حیث که روحانی است و 

در علم الهی حیثیت وجودی دارد، قدیم و ازلی است )ملاصدرا، 1361، ص264(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            16 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


77

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

در توضیح قاعده »جس��مانیة الحدوث و روحانیة البقاء بودن نفس«، دو پرس��ش اساسی وجود 

دارد: نخس��ت اینکه مراد از جس��مانیت چیس��ت؟ و دیگ��ر اینکه، چگونه امری جس��مانی به امری 

روحانی و مجرد تبدیل می‌شود؟ به تعبیر بهتر، سازوکارهایی که این انقلاب درونی را میسر می‌سازد 

چیس��ت؟ هر دو پرسش معضلی فلس��فی را به همراه دارد و آن توجیه فلسفی تبدیل امر مادی به امر 

مجرد است. ریشه این تأمل نیز به قاعده سنخیت میان علت و معلول باز می‌گردد. وضعیت امکانی 

به هر نحو، علت صورت‌های بالفعل به شمار می‌رود. در پی همین معضل، برخی بر آن شده‌اند که 

مراد صدرا از جسمانیت »شدیدالتعلق بودن به جسم« است نه مادی بودن. در پاسخ به پرسش‌های 

ف��وق لازم اس��ت یادآوری ش��ود که هم بنا ب��ر اقتضای بنیاده��ای فکری صدرا و هم ب��ر پایه تحقیق 

محققان، شایسته‌ترین و کامل‌ترین معنا برای »جسمانیت« همان »موجود مادی بودن نفس« است 

)موسوی و علی‌پور، 1388، ص152-131(.

چگونگ��ی انقال�بِ امری مادی ب��ه معنوی، با اصل وحدت وجود پاس��خ داده می‌ش��ود. اصل 

وحدت وجود عالم جس��مانی را ب��ا عالم مجرد و ربانی پیوند می‌زن��د. مقتضای وحدت وجود این 

است که امری وجودی از طریق حرکت جوهری با حالت تکامل‌یافته‌اش وحدت اتصالی می‌یابد؛ 

یعن��ی در فراین��د حرکت جوه��ری، ماده هر موجودی، ب��ا حرکت، تمام کمالات و مراتب پیش��ین را 

ب��ه همراه می‌برد. تکامل وجودی از س��نخ کون و فس��اد نیس��ت تا س��یر نفس از وضعی��ت مادی به 

وضعیت روحانی مس��ئله‌ انگیز ش��ود )ملاص��درا، 1981، ج1، ص188؛ کریم��ی و خان‌محمدی، 

1393، ص90(. از دید ملاصدرا، س��ازوکاری که موجب می‌ش��ود نفس جس��مانی چهره رحمانی 

بیابد، عوامل درونی انس��ان اس��ت. انس��ان با عمل صالح، تکالیف شرعی و ریاضت به این موهبت 

دست می‌یابد. وی در رساله سه اصل این سازوکار را این‌گونه توضیح می‌دهد:

همه دل‌ها ]نفوس[ به ‌حس��ب اصل فطرت، بالقوه‌اند، بعضی به ‌وس��یله اعمال صالحه و 

تکالی��ف و ریاضیات ش��رعیه از قوه به فعل می‌آیند و بعضی هن��وز از قوه به فعل نیامده‌اند 

ولی بعضی به س��بب اعمال قبیحه و اعتقادات ردیئه آن قوه نیز باطل گشته و آن قابلیت که 

به ‌حسب اصل فطرت بوده از وی سلب می‌گردد )ملاصدرا، 1340، ص91-92(.

بنابراین انسان از حیث تکامل وجودی حدود معینی ندارد و همان‌قدر به کمال وجودی می‌رسد که 

در مراحل سلوک با اندیشه و عمل آن را محقق می‌سازد )ابراهیمی دینانی، 1379، ج3، ص71(. وانگهی 

س��یر تحول نزولی نفس با کارهای نادرست و افکار و اندیشه‌های ناصواب به وقوع می‌پیوندد. با افکار و 

اعمال ناصواب امکان‌های توسعه وجودی از دست می‌رود و دیوارهای وجودی یکی پس از دیگری فرو 

ل )اعراف: 179( می‌رسد.
َ

ض
َ
 هُمْ أ

ْ
نْعام بَل

َ ْأ
ولئک کال

ُ
أ می‌ریزد تا اینکه همین انسان به وضعیت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            17 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7878

2-2-4. ادراک، معرفت و نظام دانش

بن��ا ب��ر حکمت متعالی��ه، موجودات حاضر در نظام هس��تی، از جمله انس��ان، متناس��ب با اوصاف 

کمالی خود به ‌مراتب وجودی والاتر دس��ت می‌‌یابند و س��احت‌های رفیع وجودی را فتح می‌کنند. 

اوصاف بس��یاری در تکامل وجودی انس��ان نقش دارد. مهم‌ترین کمالات وج��ودی، »ادراک« یا به 

تعبی��ری »علم و معرفت« اس��ت )ملاصدرا، 1981، ج1، ص36(. برداش��ت ملاص��درا از ادراک و 

نظام معرفتی این اس��ت که فرایند تحقق معرفت در سه گام حسی، خیالی و عقلی صورت می‌گیرد. 

خاس��تگاه تمام ادراکات بش��ری عینیت‌های خارجی اس��ت، لیکن بع��د از ورود اطلاعات به ذهن 

انس��ان، به تجرد می‌رس��ند. بنابراین ادراک و معرفت به مغز و ساختار فیزیوژلویک آن متکی نیست. 

ادراکات انس��ان مجردند و قرین ذهن. ذهن نیز چیزی جز مجموعه ادراکات معلومات نفس نیست 

)آقاسی، 1392، ص84(.

ملاصدرا غایت علم و معرفت را نه کشف حقیقت بلکه نیل به حقیقت هستی‌شناختی لایزال و 

مجرد از مادیات می‌داند. علم و معرفت برای این اس��ت که انسان به خداوند ملحق شود. این تعبیر 

نشان می‌دهد که ملاصدرا دانش و معرفت را امری وجودی و مقوله‌ای هستی‌شناختی می‌داند؛ زیرا 

از دیدگاه او، خود حقیقت نیز امری وجودی است. حتی هنگامی ‌که امری را به‌ صورت حسی درک 

می‌کنیم، چش��م‌انداز معرفت حس��ی ما به حقیقتی ورای امر حس��ی منعطف می‌شود. حقیقت فقط 

خداوند اس��ت؛ وجود بیکران و مطلق و افاضه‌دهنده وجود ب��ه دیگر موجودات. موجودات دیگر از 

جمله پدیده‌های مادی و حسی جلوه وجود اوست )بیدهندی، 1385، ص15-31(.

در نظ��ام حکم��ت صدرای��ی، معی��ار »مطابق��ت ب��ا واقع« ب��رای ش��ناخت حقیق��ت از چرخه 

معرفت‌شناختی خارج نمی‌شود ولی اعتبار آن بسیار کمتر از چیزی است که دیگر فیلسوفان مبناگرا 

پذیرفته‌اند. حکمت صدرا مطابقت با واقع را یکی از چهار معنای حقیقت در کنار »وجود مطلق«، 

 معانی 
ً
»وج��ود دائ��م« و »خداون��د متعال« معرف��ی می‌کن��د )بیدهن��دی، 1385، ص26( و نهایتا

س��ه‌گانه را تجمی��ع کرده، هم��ه را به وجود لایزال خداون��د ارجاع می‌دهد. در ای��ن تلقی، حقیقت، 

امری وجودی، و علم و ادراک بخش��ی از سازوکار توس��عه وجودی حقیقت قلمداد می‌شود. تجلی 

هستی‌ش��ناختی علم و معرفت در قاعده »اتحاد علم و عالم و معلوم« بازتاب می‌یابد. در این قاعده 

تلاش می‌شود هویت هستی‌شناختی اجتماعی معرفت به رسمیت شناخته شود و همگام با انسان - 

واجد معرفت- ترقی وجودشناختی بیابد و با معلوم مجرد - حقیقت نهایی- گرد هم آید.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            18 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


79

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

3-2-4. اتحاد وجودی کنشگر و کنش

کنش، واحد تحلیل پایدار در تحقیقات و نظریه‌های علوم اجتماعی اس��ت. در میان نظریه‌های 

اجتماعی، جایگاه کنش و ساختار به تناسب نظریه و گرایش‌های مکتبی نظریه‌پرداز متفاوت است. 

نظریه‌هایی که به پارادایم واقعیت‌گرایی تعلق دارند س��اختارهای پهن‌دامن را اولویت می‌بخشند. در 

مقابل، نظریه‌هایی که به پارادایم تعریف نزدیک‌اند، کنش را برای تحلیل اجتماعی سزاوارتر می‌دانند 

)ریتزر1 و گودمن2، 1390، ص758-755(. نخس��تین کس��ی که کنش را موضوع جامعه‌شناس��ی 

و مس��ئله کلی��دی جامعه‌ش��ناختی معرفی کرد وبر ب��ود. او در واکنش به غلبه گفتم��ان دورکیمی در 

نظریه‌پ��ردازی اجتماعی از این ایده دفاع کرد که جامعه‌شناس��ی کنش‌های ف��ردی را به ‌عنوان واحد 

بنیادی - به مثابه اتم نظریه- بررس��ی می‌کند )Geerth & Mills, 1964, p. 55( و وظیفه پژوهشگر 

و نظریه‌پرداز اجتماعی جز »نفوذ در ادراکات ذهنی افراد به قصد دسترسی به انگیزش‌های مؤثر در 

.)Parkin, 1990, p. 19( کنش‌های اجتماعی« نیست

در چارچوب مفهومی حکمت صدرایی، »کنش« بخشی از هستی کنشگر و عامل انسانی تلقی 

می‌ش��ود و تکامل و تنازل وجودی کنش��گر با باورهای درونی و کنش‌های بیرونی صورت می‌گیرد. 

به تعبیر دیگر، ایمان و عمل صالح تعیین‌کننده هویت انس��انی و درجه انس��انیت او معرفی می‌شود 

)ملاصدرا، 1340، ص95-91(. این برداشت ملاصدرا برگرفته از آیات قرآن است. در قرآن، گاهی 

به اشخاص، »عمل« خطاب شده است. این خطاب هیچ‌گونه مجاز و استعاره نیست بلکه بر مبنای 

حکمت متعالیه، عمل حالت وجودی فرد و بازتابنده هویت جوهری آن اس��ت. خداوند در س��وره 

هود فرزند حضرت نوحj را عمل غیرصالح می‌خواند )هود: 46(. تفس��یر صدرایی آیه این است 

که عمل فرزند نوح تجلی وجودی اوس��ت و تمام انس��ان با اعمالش یکی می‌شود و عمل بخشی از 

وجود او شناخته می‌شود.

4-2-4. معنا، زندگی اجتماعی و سعادت نهایی

در اندیشه حکمت متعالیه، سعادت نهایی انسان که بازتاب توسعه وجودی اوست با زندگی اجتماعی 

انس��ان بی‌ارتباط نیست. انس��ان در خلال زندگی اجتماعی و زیست‌جهان معنایی به سعادت نهایی 

نائل می‌شود. این برداشت از جسمانی بودن نفس و اولویت امکان و وضعیت‌های بالقوه در حرکت 

1. George Ritzer

2. Goodman

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            19 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

8080

و تکامل وجودی انسان استنباط‌شدنی است. انسان از آن حیث که مادی است می‌تواند تکامل پیدا 

کند و به افق‌های مجرد وجودی نائل آید. س��عادت حقیقی با ادراک عقلی و رس��یدن به صورت‌های 

معنایی دسترس‌پذیر می‌شود. سعادت انسانی از دو مسیر عقلی و عملی میسر است. از حیث عقلی 

و نظری کس��ب معارف الهی و حقیقی و از حیث عملی فرارفتن از خواس��ته‌ها و اقتضائات مادی و 

پرورش ملکات فاضله نفس��انی زمینه‌ساز رسیدن به س��عادت است )ملاصدرا، 1387، ص366-

363(. ملاصدرا فرایند تکوین س��عادت را این‌گونه ترس��یم می‌کند که نفس انسانی نشئت وجودی 

را ط��ی می‌کن��د و آن گاه که از عالم خلق به عالم ام��ر، و از وجود مادی به وجود مجرد مفارق عقلی 

برسد کمال انسانی تأمین شده است )ملاصدرا، 1981، ج8، ص393(.

نکته درخور توجه در نیل انس��ان به س��عادت این اس��ت که زندگی اجتماعی و مفاهیم و معانی 

اجتماعی در سعادت انسان نقش بی‌بدیل دارد. باورها، ارزش‌ها، هنجارها و قواعد و آداب، سعادت 

را ممکن می‌سازد. باورها، که عمیق‌ترین لایه فرهنگ است، بنیادی‌ترین واحد در ترقی انسانی است 

و پس از آن ارزش‌ها و هنجارها قرار دارد. باورهای انس��ان از طریق زندگی جمعی درونی می‌شود و 

ارزش‌های پایدار اجتماعی در ضمیرش نهادینه می‌گردد. از دل همنوایی با هنجارهاست که ملکات 

فاضله عادت می‌ش��ود. هرچن��د باورها، ارزش‌ها و هنجارها از هویت وج��ودی به ناقص و کامل و 

درس��ت و نادرست متصف است، ولی در کلیت امر، رسیدن به سعادت یا محروم شدن از سعادت 

با باورها، ارزش‌ها و هنجارها سامان می‌گیرد.

جمع‌بندی و نتیجه‌گیری

مباحث فلس��فی حکمت صدرایی وس��یع‌تر از آن اس��ت که بتوان در چند صفحه م��رور کرد، لیکن 

مطابق مجالی که در دس��ت است، با مرور هستی‌شناسی اجتماعی صدرایی نکاتی به دست می‌آید 

که به شرح ذیل است:

ملاصدرا در لابه‌لای بحث‌های مختلف فلس��فی به تحلیل عناصر اجتماعی پرداخته اس��ت. بنا 

بر اصول هستی‌ش��ناختی صدرایی، وجود انس��انی، که در ابتدا قوه محض است، با حرکت وجودی 

جوه��ری به‌ترتیب صورت معدنی، نباتی، حیوانی و انس��انی می‌یاب��د و از جمع افراد صورت نوعی 

جامعه را بر محور افق‌های معرفتی و معنوی پدید می‌آورد. انس��ان در جامعه محو نمی‌ش��ود، بلکه 

رابط��ه دیالکتیکی وجودی با عناصر س��اختاری اجتماعی برقرار می‌کند. ملاص��درا با اتخاذ موضع 

بژه را بر مدار واحدی )مدار وجود( گرد هم می‌آورد و از تأثیر و تأثر دوس��ویه 
ُ
ناثنویت‌گرا، س��وژه و ا

آن دو، دیالکتیک وجودی را نتیجه می‌گیرد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            20 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


81

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

تم��ام جه��ان حرکت جوهری را تجربه می‌کند. جامعه نیز از این قاعده مس��تثنا نیس��ت. جامعه 

در عین اینکه حرکت طبیعی دارد، به ‌واس��طه دخالت عوامل انس��انی با حرکت‌های قسری نیز درگیر 

اس��ت. انس��ان از آن حیث که فطرت دارد و قصدمند کنش می‌کند، قادر است در تکوین و تدوین و 

تشریع جامعه و زندگی اجتماعی دخالت کند و کلیت جامعه را به سمت کمال یا انحطاط بکشاند.

نفس انسان ابتدا هویت استعدادی و بالقوه دارد و در تار و پود مادی و جسمانی محصور است 

اما با حرکت جوهری و توسعه وجودی به ‌صورت عقلی و مجرد مبدل می‌گردد. تبدیل انسان مادی 

بالق��وه ب��ه عقل مجرد و لاهوت��ی از خلال عمل صالح و ایمان حقیقی میس��ر می‌ش��ود. بنابراین در 

ش��کل‌گیری انس��ان امکان‌ها بیش��تر از فعلیت‌ها نقش دارد و فعلیت‌یافتگی اگرچه شرافت وجودی 

دارد، ولی اولویت تکاملی ندارد.

معرفت، بنیادین‌ترین عنصر در تکامل وجودی نفس انسانی است. این عنصر از امور وجودی و 

بخشی از فعلیت‌های وجودی انسان است؛ انسان مادی را به هستی لایزال مطلق الهی پیوند می‌زند 

و تجرد نفس را س��بب می‌ش��ود. علم و عالم و معلوم در چرخه وجود بر مدار واحدی می‌چرخند و 

هویت وجودی واحدی به دست می‌آورند.

س��عادت نهایی که س��یر انسان و جوامع انس��انی معطوف به آن اس��ت، از دو مسیر عقل عملی 

و نظ��ری ام��کان تحق��ق می‌یابد و همان رس��یدن انس��ان به عقل فع��ال و تجرد الهی اس��ت. غایت 

جوامع انس��انی نیز حیات طیبه‌ای است که شاخص‌های معنوی‌اش در والاترین مرتبه و ارزش‌های 

انسانی‌اش در افق حقیقت غایی و ساحت وجودی الهی است. حیاط طیبه جایی است که انسان و 

خدا به هم می‌رسند و انسان صفات کمالیه الهیه را به‌ صورت رقیق‌تر کسب می‌کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            21 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


منابع

یم. قرآن کر 	.1
آقاسی، محمد )1392(. فلسفه اجتماعی هنر در اندیشه دکارت و ملاصدرا. تهران: جهاد دانشگاهی. چاپ  	.2

اول.
ابراهیمی دینانی، غلام‌حس��ین )1379(. ماجرای فکر فلس�فی در جهان اسالم. ج3، تهران: طرح نو. چاپ  	.3

اول.
اعوان��ی، غلام‌رضا، و بیدهندی، محمد )1382(. بررس�ی و تحلیل هستی‌شناس�ی تأویلی ملاصدرا. مجله  	.4

دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه اصفهان. 35-34، 1-18.
افروغ، عماد )1394(. شرحی بر آرای دیالکتیک بسکار. تهران: نشر علم. چاپ اول. 	.5

ایمان، محمدتقی، و کلاته س��اداتی، احمد )1392(. روش‌شناس�ی علوم انس�انی نزد اندیشمندان مسلمان.  	.6
قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. چاپ اول.

بیدهن��دی، محمد )1385(. بررس��ی و تحلیل مفهوم »حقیقت« در اندیش��ه ملاص��درا و هایدگر. خردنامه  	.7
صدرا. 45، 15-31.

پارسانیا، حمید )1392(. جهان‌های اجتماعی. قم: کتاب فردا. چاپ دوم. 	.8
جوادی آملی، عبدالله )1375(. رحیق مختوم. ج1. قم: اسراء. چاپ اول.  	.9

جوادی آملی، عبدالله )1388(. جامعه در قرآن. قم: اسراء. چاپ دوم. 	.10
دورکی��م، امیل )1373(. قواع�د روش جامعه‌شناس�ی. ترجمه: علی‌محمد کاردان. تهران: دانش��گاه تهران.  	.11

چاپ پنجم.
دورکی��م، امی��ل )1382(. ص�ور ابتدای�ی حی�ات مذهبی. ترجم��ه: نادر س��الارزاده. تهران: دانش��گاه علامه  	.12

طباطبائی. چاپ اول.
یه جامعه‌شناسی مدرن. ترجمه: خلیل میرزایی و عباس  13. ریتزر، جرج، و گودمن، داگلاس جی. )1390(. نظر

لطفی‌زاده. تهران: انتشارات جامعه‌شناسان. چاپ اول.
سبزواری، ملاهادی )بی‌تا(. شرح منظومه. تهران: انتشارات علامه. 	.14

یه نو، تهران، سدید، اول، 1395. سیدی فرد، سیدعلی، هستی‌شناسی اجتماعی: درآمدی بر یک نظر 	.15
شاکرین، فاطمه )1390(. هستی‌شناسی جامعه. قم: مؤسسه آموزشی‌ و پژوهشی امام خمینی. چاپ اول. 	.16

الصدر، محمدباقر )1424(. المدرس�ة القرآنیة. قم: مرکز الابحاث والدراسات التخصصیة للشهید الصدر.  	.17
الطبعة الثانیة.

صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم )1340(. رساله سه اصل. تهران: چاپ‌خانه دانشگاه. 	.18
صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم )1360 الف(. اسرار الآیات. تعلیق و ترجمه: خواجوی. تهران: مولا.  	.19

چاپ اول.
صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم )1360 ب(. شواهد الربوبیة. قم: مطبوعات دینی. چاپ دوم. 	.20

صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم )1361(. العرشیة. تهران: مولا. 	.21
صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم )1363(. مفاتیح الغیب. تصحیح: محمد خواجوی. تهران: مؤسسه  	.22

تحقیقات فرهنگی. چاپ اول.
صدرالدین شیرازی، محمد بن ابراهیم )1387(. المبدأ والمعاد. تصحیح: سید جلال‌الدین آشتیانی. تهران:  	.23

انجمن حکمت و فلسفه.
صدرالدی��ن ش��یرازی، محمد بن ابراهیم )1981(. اس�فار الاربع�ة العقلی�ة. ج3، 8 و 9. بیروت: دار احـیاء  	.24

التراث العربی.
طباطبائی، محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، بیروت، موسسه الاعلمی للمطبوعات، دوم، 1390. 	.25

عبودیت، عبدالرسول )1389(. خطوط کلی حکمت متعالیه. تهران: سمت. چاپ اول. 	.26
عرب مؤمنی، ناصر )1380(. درباره اتحاد عالم با معلوم. مطالعات اسلامی. 51-52، 177-208. 	.27

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            22 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html


83

ی |
رای

صد
ت 

کم
ر ح

« د
عی

ما
جت

ی ا
اس

شن
تی‌

س
»ه

 |

فارابی، ابونصر محمد )1361(. اندیش�ه‌های اهل مدینه فاضله. ترجمه: جعفر س��جادی. تهران: کتاب‌خانه  	.28
طهوری. چاپ دوم.

قربانی، قدرت‌الله )1393(. مناس��بات انس��ان کامل و خلافت الهی در اندیش��ه ملاصدرا. حکمت اسراء.  	.29
.19-44 ،20

کاتینگم، جان )1392(. دکارت، ترجمه: سید مصطفی شهرآیینی. تهران: نشر نی. چاپ اول. 	.30
کریم��ی، محمدکاظ��م، و خان‌محمدی، کریم )1393(. رویکردهای سیاس��ی‌اجتماعی در فلس��فه صدرا.  	.31

سیاست متعالیه. 5، 83-102..
کوزر، لوییس )1385(. زندگی و اندیش�ه بزرگان جامعه‌شناس�ی. ترجمه: محس��ن ثلاثی. تهران: انتش��ارات  	.32

علمی. چاپ دوازدهم.
کوشا، غلام‌حیدر )1392(. بررسی انتقادی مبانی جامعه‌شناسان در مطالعه دین. پایان‌نامه کارشناسی ارشد.  	.33

مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی. قم.
لک‌زایی، شریف )1392(. فرد و جامعه در حکمت سیاسی متعالیه. سیاست متعالیه. 1 )3(، 25-42. 	.34

یخ از دیدگاه قرآن. تهران: سازمان تبلیغات اسلامی. چاپ  مصباح یزدی، محمدتقی )1372(. جامعه و تار 	.35
دوم.

مطهری، مرتضی )1362(. مجموعه آثار )6(: اصول فلسفه و روش رئالیسم.‌ تهران: صدرا.‌ چاپ هشتم. 	.36
مطهری، مرتضی )1387 الف(. مجموعه آثار )5(: شرح منظومه. تهران: صدرا. چاپ پنجم. 	.37

مطهری، مرتضی )1387 ب(. مقدمه‌ای بر جهان‌بینی اسلامی )5(: جامعه و تاریخ. تهران: صدرا. 	.38
موس��وی، هادی، و علی‌پور، مهدی )1388(. واژه‌شناس��ی »جس��مانیت« در نظریه جس��مانیة الحدوث و  	.39

روحانیة البقا بودن نفس. معرفت فلسفی. 25، 131-152.
ن��ری، آل��ن )1394(. دیالکتیک و تفاوت؛ رئالیس�م انتق�ادی دیالکتیکی و بنیان‌های عدال�ت. ترجمه: عماد  	.40

افروغ. تهران: نشر علم. چاپ اول.
نصری، عبدالله )1394(. صدر اندیش�ه: س�یری در زندگی و آرا و اندیشه‌های س�ید محمدباقر صدر. تهران:  	.41

دفتر نشر اسلامی. چاپ اول.

42.	Gerth, H. H., & Mills, C. Wright (1964). From Max Weber: Essays in 
Sociology. New York: Oxford University Press.

43.	Parkin, Frank (1990). Max Weber. New York & London: Routledge.
44.	Searle, John R. (2006). Social Ontology: Some Basic Principles in 

Anthropological Theory. Vol. 6. London and New Delhi: SAGE Publications.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

3.
5 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            23 / 23

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.3.5
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-49-en.html
http://www.tcpdf.org

