
135

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

چکیده

 رویکرد فلس��فه‌های مضاف، به دنبال تولید علوم انس��انی و اجتماعی، و با دغدغه 

عینی��ت بخش��یدن به جری��ان فلس��فه در عالم خارج، ضم��ن ارائه ن��گاه انتقادی و 

آسیب‌شناختی به فلسفه اسلامی موجود، درصدد عبور فلسفه از وضعیت اطلاقی 

و انتزاعی اس��ت؛ به گونه‌ای ک��ه در نظریه‌های علمی امتداد یاب��د. این نگاه تلاش 

کرده مبانی فلس��فی جدید کاربردی را دراندازد و حکمتی نوین تأسیس کند که هم 

اسال�می باش��د، و هم انس��ان انضمامی با موضوع قرار دهد. درواقع این حکمت 

جدید، معلول رویکرد فلسفه‌های مضاف بوده، متأثر از انگاره فلسفه فلسفه اسلامی 

است. طبق این ادعا، تولید علوم انسانی اجتماعی باید مبتنی بر یک عقلانیت پایه 

دینی، یعنی فلسفه جامع اسلامی که جنبه کاربردی دارد، پدید آید. صبغه اسلامی 

علوم نیز ناش��ی از اسلامیت فلسفه است. البته فلسفه مضاف در این نگاه، مشترک 

لفظی اس��ت که شامل فلس��فه‌های مضاف به واقعیت و فلسفه‌های مضاف به علوم 

است. البته با نگاه انتقادی به این نظریه، می‌توان گفت این رویکرد نتوانسته ارتباط 

محمدرضا خاکی قراملکی
عضو هیئت علمی فرهنگستان علوم اسلامی، ایران، قم

بررسی و تحلیل نظریه فلسفه‌های مضاف به مثابه 
رویکردی روش‎شناختی در تحول علوم انسانی

mrkhkai54@gmail.com 

یخ پذیرش:1395/10/28 | یافت:1395/9/14 | تار یخ در  | تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             1 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

136

روشمند بین فلسفه مضاف و فلسفه عام اسلامی برقرار کند و حکمت نوین نیز، به 

 فلسفه 
ً
لحاظ مبنایی و روشی، ظرفیت کاربردی کردن فلسفه موجود را ندارد. اساسا

 قابلیت امتداد اجتماع��ی و نقش‎آفرینی در نظریه‌پردازی را ندارد، این 
ً
ادعای��ی، ذاتا

نظریه به لحاظ س��اختاری فاقد انس��جام اس��ت و از انضمام سازه‌های ناهمگون به 

یکدیگر تشکیل شده است.

 کلیدواژگان: فلس��فه مضاف، حکمت نوین اسلامی، فلسفه فلسفه اسلامی، 

عقلانیت، روش‎شناسی علوم، انسان انضمامی.

1. مقدمه
1-1. اشاره‌ای به برخی قرائت‌ها در فلسفه‌های مضاف

پیش از پرداختن به تبیین تفصیلی نظریه فلسفه مضاف و الگوی حکمی و اجتهادی مورد نقد، لازم 

اس��ت به نظریه برخی محققان و متفکران درباره فلس��فه‌های مضاف اش��اره‌ای کنیم. درحقیقت در 

رویکرد برخی، بر نقش فلس��فه‌های مضاف در تولید نظریه و علوم اسال�می به عنوان حلقه اتصال 

کید دارد،  کید می‌ش��ود و چنان‌که آیت‌الله مصباح در این راستا تأ و جریان فلس��فه مطلق در علوم تأ

فلس��فه‌های مضاف به عنوان رئوس ثمانیه، متفرع بر فلس��فه مطلق و ریش��ه همه فلسفه‌های مضاف 

ب��ه ش��مار می‌آید )مصب��اح ی��زدی،1382، ص5 و30(. آیت‌الله جوادی آملی نیز معتقد اس��ت که 

موضوع فلس��فه مطلق برخلاف فلس��فه‌های مضاف، مطلق‌الوجود اس��ت و درباره کل جهان هستی 

 الیه‌ش��ان، خاص‌اند. در حقیقت 
ٌ

بحث می‌کند؛ اما فلس��فه‌های مضاف به دلیل خاص بودن مضاف

فلس��فه‌های مضاف به دلیل ارتباط وثیقشان با فلسفه مطلق، اصول موضوعه و پیش فرض‌های خود 

را از فلس��فه مطلق می‌گیرن��د )جوادی آملی،1386،ص 167 و 170(؛ ام��ا برخی محققان معاصر 

 الیه خود 
ٌ

برخلاف دو نگاه پیش��ین، فلس��فه‌های مضاف را دانشی مس��تقل تصور می‌کنند که مضاف

را ب��ا نگاه درجه دو وتحلیل عقلانی مورد تفس��یر ق��رار می دهند که تفاوت اساس��ی با رئوس ثمانیه 

کید دارند که فلسفه مضاف سلسله   تأ
ً
دارد. )صادقی رش��اد، 1385، ص5 و30(. برخی نیز اساس��ا

 الیه آن 
ٌ

بحث‎های نظری و تحلیلی درباره پدیده‌ای اس��ت که این فلس��فه به آن افزوده ش��ده و مضاف

 الیه آن از سنخ 
ٌ

 علم نیس��ت و می‌تواند از س��نخ غیرعلم باشد؛ مانند فلسفه زبان که مضاف
ً
نیز لزوما

علم نیس��ت. به یک معنا در این نگاه فلس��فه مضاف در حکم مبانی علم به ش��مار می‌آید. در نتیجه 

 مبتنی بر فلس��فه مطلق نیس��ت )لاریجانی، 1380، ص170 و 174(. همین 
ً
فلس��فه مضاف لزوما

تفاوت نظریه‌ها س��بب ش��ده که برخی محققان، تقریری جدید از فلسفه مضاف ارائه کنند که بتواند 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             2 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


137

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

بر این اختلافات چیره شود و در نتیجه با طرح »نظریه دیده‌بانی« و تأسیس حکمت خودی، الگوی 

حکمی و اجتهادی را به مثابه یک روش و منطق در جهت تولید علم دینی به کار گیرند.

 1-2. بیان اجمالی از قرائت فلسفه‌های مضاف مورد نقد

 الیه خود را اعم از 
ٌ

در این قرائت، فلسفه‌ مضاف نگاهی درجه دوم، فرانگر و عقلانی است که مضاف

 الیه را آسیب‎شناسی 
ٌ

اینکه علوم یا امور واقع باشد، کانون تحلیل قرار می‌دهد و می‌تواند این مضاف

 الیه خود را به 
ٌ

 تماش��اگرانه وبیرونی نیس��ت، بلکه می‌تواند مضاف
ً
کند. به همین روی نگاهش صرفا

نحو درونی مورد تحلیل قرار دهد. فلسفه‌های مضاف برخلاف برخی قرائت‌ها، هم پسینی‌اند و هم 

 الیه خود هم نگاه توصیفی و تاریخی دارند و هم می‌توانند با متعلق 
ٌ

پیش��ینی، و نیز نس��بت به مضاف

خود به نحو توصیه‌ای و دس��توری مواجهه داشته باشند. بر همین اساس فلسفه‌های مضاف دیگر به 

رئوس ثمانیه معنا نمی‌ش��ود، بلکه دانش جدیدی است که به نحو مشترک لفظی برآن اطلاق فلسفه 

 متوقف بر فلس��فه اولی نیس��ت. براین‌اساس فلس��فه‌های مضاف به علوم و حقایق 
ً
می‌ش��ود و لزوما

ک��ه از این منظر کارکرد روش��ی دارند، دانش روش‌ش��ناختی ب��رای تغییر در علوم به ش��مار می‌آیند. 

 می‌باید مبتنی بر یک فلس��فه پایه، مَجرایی برای حضور و تس��رّی 
ً
درحقیق��ت فلس��فه مضاف منطقا

مبانی فلس��فی پایه در علوم و نظریه‌های علمی گردد. این نظریه با دغدغه و نگاه آسیب‎شناس��انه به 

 الیه خود )فلس��فه اسلامی( رویکرد 
ٌ

فلس��فه موجود، با نگاه درجه دوم و معرفت‎شناس��انه به مضاف

دیده‌بان��ی یعن��ی نگاه درجه دوم به علوم و امور را با نگاه تاریخ��ی و منطقی ابداع می‌کند که حاصل 

آن کش��ف و تأس��یس ش��ش الگوی عقلانی و روش��ی در نظام‌های فلس��فی موجود است. بر همین 

اس��اس انواع عقلانیت موجود در جهان اسال�م به لحاظ تاریخی عبارت‎اند از: »عقلانیت حدیثی 

و اخباری«، »عقلانیت اعتزالی«، »عقلانیت اش��عری«، »عقلانیت اشراقی«، »عقلانیت سینوی و 

مش��ائی«، »عقلانیت صوفیانه« و »عقلانیت صدرایی«، ک��ه این الگو‎های عقلانیت در طول تاریخ 

اندیشه فلسفی، کارکردهای مختلفی داشته‌اند )خسروپناه، 1389، ص24 و 25( )نمودار 1(.

 در این قرائت، فلس��فه فلس��فه اسال�می، یکی از فلسفه‌های مضاف تأسیس��ی است که امکان 

آسیب‎شناس��ی فلس��فه اسلامی و رفع آس��یب‌های آن را با رویکرد تاریخی و منطقی فراهم می‌کند و 

برون‌داد این مدل از فلس��فه مضاف، تأس��یس »حکمت نوین خودی« اس��ت که »انس��ان« در نقطه 

کانونی این حکمت و موضوع آن قرار گرفته اس��ت و هدفش تحقق کارآمدی عملی فلس��فه و تحول 

در علوم انس��انی و درنهایت تمدن‎س��ازی اس��ت. انس��انی که در این حکمت منظور ش��ده، وجود 

انضمامی انس��ان اس��ت که هر کس می‌تواند آن را با وجدان خود بیابد و این بدیهی‌ترین نقطه آغاز 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             3 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

138

این فلس��فه اس��ت که به اثبات و برهان نیاز ندارد. نکته درخور توجه اینکه فلس��فه تأسیس��ی نیزخود 

فلسفه‌ای مضاف به حقایق است که فلسفه‌های مضاف به علوم را دربرنمی‌گیرد؛ با محوریت انسان 

انضمامی، احکام و عوارض خاصی بر آن بار می‌ش��ود و بر اس��اس آن، فلس��فه‌های مضاف مرتبط 

ش��کل و نظ��ام می‌گیرند. به موازات این احکام انضمامی، یک دس��ته اح��کام و عوارض انتزاعی نیز 

 مستلزم تعریف فلس��فه مضاف‌های انتزاعی خاصی هستند. حاصل 
ً
برای انس��ان وجود دارد که تبعا

اینکه فلسفه‌های مضاف شش گانه که استاد خسروپناه مدعی کشف و تأسیس آن است، درحقیقت 

روش‌ها و الگوهایی هس��تند که در انواع و اقس��ام و مصادیق محقق فلسفه‌های مضاف وجود دارند؛ 

 

4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

های مضـــــــاففلســـــفه  

ماع
اجت

فه 
لس

 ف

تي
هس

فه 
لس

 ف

ين
ه د

سف
 فل

سان
ه ان

سف
 فل

هم
ه ف

سف
 فل

ت
عرف

ه م
سف

 فل

 

روش شناسي() عقلانيمدل   
بنيادين() معرفت وانديشه 

ری
خبا

 و ا
يثي

حد
ت 

لاني
 عق

زالي
ت اعت

لاني
عقلا عق

لامي
ت اس

ني
 

فيانه
صو

ت 
لاني

 عق
ری

و نظ
لي 

)عم
)

 

رنيته
 مد

يت
قلان

 ع

ايي
صدر

ت 
لاني

 عق

اقي
اشر

ت 
لاني

 عق

وی
 سين

يت
قلان

 ع

ری
اشع

ت 
لاني

 عق

يني
ت د

معرف
يق 

تضي
ه و 

وسع
ت

 

مي
ت عل

معرف
يق 

تضي
ه و 

وسع
 ت

عي
جتما

ت ا
معرف

يق 
تضي

ه و 
وسع

 ت

مدل عقلانی )روش شناسی( 
معرفت و اندیشه )بنیادین(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             4 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


139

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

هرچند از نگاه نظریه‌پرداز دو مدل از فلس��فه مضاف با رویکرد تاریخی و منطقی را خودش تأسیس 

کرده و مسبوق به سابقه نبوده است. نموادر زیر تبیین اجمالی بحث فوق است:

تأسیس فلسفه جامع‌نگر اسلامی )حکمت خودی(

فلسفه‌های مضاف

یه‌پردازی در حوزه علوم اسلامی، طبیعی، انسانی و کاربردی نظر

تمدن نوبنیاد اسلامی

یه، فلسفه مضاف به مثابه رویکردی روش‌شناختی 2. طرح تفصیلی نظر

درحقیقت این نظریه باتوجه به خلأها و ضرورت‌هایی همچون عدم هماهنگی و کارآمدی فلس��فه 

و علوم اسال�می ب��ا نیازهای عصر و زم��ان خود، و نیز سکولاریس��تی و غربی بودن مبانی فلس��فی 

علوم انس��انی که امروزه در فضای علمی دانشگاه‌ها تدریس می‌ش��ود، نمی‌تواند تحول مورد انتظار 

از علوم انس��انی اسال�می را محقق کن��د. ازاین‎روی برای رهایی از مدل عقلانی��ت مدرنیته غربی به 

دلیل غیردینی بودن آن و برون‌رفت از مدل عقلانیت و روش دس��تگاه فلس��فی موجود، به دلیل عدم 

کارآمدی آن، باید به فکر چاره افتاد و علوم انسانی و فلسفی اسلامی خود را تولید کرد )خسروپناه، 

1383، ص85 و104؛ همو، 1389، ص452 و 453(.

1-2. چیستی فلسفه‌های مضاف

در این نگاه مفهوم و معنای فلسفه مضاف، متفاوت با »رئوس ثمانیه« است و نباید آن دو را مترادف 

دانس��ت. می‌توان نسبتش��ان را »عام وخاص من وجه« دانس��ت. با توجه به تفاوتی که در این نظریه 

میان اقس��ام فلس��فه مضاف وجود دارد و تقریرهایی که از آن ارائه شده، فلسفه‌های مضاف یک نگاه 

 الیه خود یعنی 
ٌ

پس��ینی و درجه دوم و فرانگرانه و تحلیلی و عقلی و آسیب‎شناس��انه نس��بت به مضاف

علوم و واقعیت‌ها دارند. بر همین اس��اس فلس��فه مضاف به واقعیت را می‌توان فلسفه مضاف درجه 

قش »جهان اول«، 
َ
یک و فلس��فه مضاف به علوم را فلس��فه مضاف درجه دوم نام نهاد؛ که اولی متعل

یعن��ی »واقعیت عام« اس��ت و دومی به »جه��ان دوم« یعنی »جهان ذهن« تعل��ق دارد. به‎این‎ترتیب 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             5 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

140

فلسفه مضاف یک مشترک لفظی است و نمی‌توان آن را به صرف داشتن عنوان فلسفه، از فروع فلسفه 

عام و مطلق انگاش��ت. وی برخلاف برخی محققان معاصر، بر این باور اس��ت که فلس��فه مضاف 

صرف نگاه تماش��اگرانه و برون‌نگرانه نیس��ت، بلکه به دلیل فرض فلس��فه مضاف به امور و حقایق و 

 نقش 
ً
معنادار بودن آن، نگاه درون‌نگرانه نیز معنا می‌یابد و همچنین نباید نقش فلسفه مضاف را صرفا

توصیفی و داوری نسبت به متعلق خود دانست؛ بلکه فلسفه‌های مضاف در نقش فتوایی و دستوری 

نیز ظاهر می‌شوند )خسروپناه، 1389، ص40 و 41(.

1-1-2. گونه‌های فلسفه‌های مضاف مطلوب

این نظریه‌پرداز در ادامه به روش و چگونگی دس��تیابی به انواع و گونه‌های فلس��فه مضاف مورد نظر 

اشاره می‌کند و مدعی است که با مطالعات کتابخانه‌ای، انواع فلسفه‌های مضاف در غرب را به دست 

آورده اس��ت و البت��ه اضافه می‌کند که ای��ن موارد، به‎ این ‎ترتیب و نظمی که به‎تفصیل بیان ش��ده، در 

متون غربی نیامده است. در این بررسی، کل فلسفه‌های مضاف‌ در غرب به چهار دسته کلی تقسیم 

 به دو »رویکرد تاریخی« و 
ً
می‌ش��وند )خس��روپناه، 1387، ص14 ، 21(. خود تقس��یم فوق مجددا

»رویکرد منطقی« تقسیم می‌شود؛ یعنی فلسفه‌های مضاف به واقعیت و علوم، یا تاریخی هستند و 

یا منطقی. به عبارتی انواع مدل‎های کشف‌شده از فلسفه‌های مضاف، چهار قسم می‌شوند. در عین 

حال این نظریه‌پرداز مدعی اس��ت که برای بس��ط و توسعه انواع مدل‎های فلسفه‌های مضاف با نگاه 

ترکیبی، دو گونه و مدل دیگر نیز تأس��یس کرده اس��ت که از آنها به نظریه »دیده‌بانی« تعبیر می‌کند؛ 

 الیه فلسفه‌های مضاف به علوم و واقعیت را، هم با »رویکرد تاریخی« 
ٌ

به‎این‎ترتیب که می‌توان مضاف

و ه��م با »رویکرد منطفی« توأمان دنبال کرد )خس��روپناه، 1389، ص77، 78، 82 و 83(. نتیجه 

به‌کارگیری مدل تأسیسی فلسفه مضاف به علوم با رویکرد تاریخی و منطقی نسبت به دانش فلسفی 

موجود، تأسیس یک فلسفه مضاف، یعنی »فلسفه فلسفه اسلامی« است که در درک کلان و احاطه 

علمی به تاریخ پیدایی و تطور فلس��فه و آسیب‎شناس��ی و بایس��تگی‌های تحقیق و نوآوری در فلسفه 

اسال�می و آموزش و ترویج آن در جهان، بس��یار مؤثر است. در واقع نظریه »دیده‌بانی«، گونه‌ای از 

 ـمنطقی اس��ت که تحول فرامس��ئله‌ای را در علوم ممکن  فلس��فه مضاف به علوم با رویکرد تاریخی 

می‌سازد و علوم و دانش‌ها را از رکود و سکون درمی‌آورد )همان، 1389، ص82 و 83(.

2-1-2. تفاوت فلسفه‌های مضاف به علوم و فلسفه‌های مضاف به واقعیت

این نظریه به تفاوت‌ و تمایز اساس��ی میان »فلس��فه مضاف به واقعیت« و »فلس��فه مضاف به علوم« 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             6 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


141

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

قائل است. البته چنین تفاوت‎هایی به معانی فلسفه و روش‌ها و رویکردهای این دو دسته از دانش‌ها 

بازمی‌گردد. این تفاوت‌ها بدین قرارند:

 الف( روش تحقیق فلس��فه‌های مضاف به واقعیت، اس��تدلالی و انتقادی اس��ت، اما روش 

فلسفه مضاف به علوم، توصیفی و تعلیلی است؛

 ب( فلسفه‌های مضاف به واقعیت بر بداهت‌های عقلانی مبتنی‌اند؛ اما فلسفه‌های مضاف 

ب��ه علوم در مقام گردآوری از نگرش تاریخی ـ گزارش��ی برخوردارند و در مقام داوری، 

از نگرش تاریخی ـ عقلانی؛

ج( فلس��فه‌های مضاف، ن��گاه درون‎نگرانه به واقعیت دارند و فلس��فه‌های مضاف به علوم، 

دارای نگاه برون‎نگرانه‌اند )خسروپناه، 1388، ص44 و 45(.

2-2. چگونگی تحول در علوم انسانی در روش‎شناسی فلسفه‌های مضاف
1-2-2. راهبرد فرامسئله‎ای در تحول علوم و تأسیس فلسفه‌های مضاف

با روش��ن ش��دن چیس��تی فلس��فه‌های مضاف و گونه‌ها و تفاوت‎های آن، اینک باید دید که این نگاه 

برای رفع آسیب‌ها و خلأها که در آغاز بدانها اشاره شد و نیز برای تحقق بایسته‌ها، چه راهبرد نظری 

 به حل و گره‌گش��ایی 
ً
و عملی روش��نی را پیش��نهاد می‌کند. آیا در رفع این آس��یب‌ها و خلأها صرفا

»موردی و مسئله‌ای« روی می‌آورد یا »راهبرد فرامسئله‌ای« و »روش‌شناختی« و »فلسفی« را طرح 

 این نظریه به دنبال حل مس��ئله‌ای و موردی رفع آس��یب‌ها و خلأها نیس��ت، بلکه 
ً
می‌کن��د؟ اجمالا

در تلاش اس��ت تا با رویکرد نگاه درجه دومی و معرفت‌ش��ناختی و نگاه فرامس��ئله‌ای، در قدم اول 

به »روش‎شناس��ی تحول در علوم انسانی« بیندیش��د و در حقیقت با تأسیس فلسفه مضاف، به مثابه 

روش‎ علوم، در پی دس��ت یافتن به فلس��فه‌ای است که  بتواند انتظارات و نیازهای گفته‌شده را محقق 

کند، که از آن به »حکمت نوین خودی« یاد می شود. البته به دلیل اینکه در این علم، انسان موضوع 

ق��رار گرفته، می‌توان از آن به »حکمت انس��انی« یاد کرد. لذا در ای��ن رویکرد، تحول در علوم امری 

فرامسئله‌ای )ساختاری، تعریفی، روشی و پارادایمی( است و با تأسیس فلسفه‌های مضاف به علوم 

 ـمنطقی، میسر است. در حقیقت فلسفه‌های مضاف به علوم به دلیل ویژگی‌های  با رویکرد تاریخی 

زیر می‌توانند در تحول علوم انسانی نقش اساسی ایفا کنند:

1. نگ��رش کل‌نگران��ه به دانش‌های مضاف‌الی��ه و احاطه علمی به تاری��خ پیدایش و تطور 

آنها؛ 2. مقایس��ه عل��وم تحقق‌یافته با نیازهای موجود و کش��ف کمبوده��ا، ناخالصی‌ها و 

آسیب‌شناس��ی آن علوم؛ 3. توصیه‌ها و بایستگی‌های لازم جهت بالندگی علوم و انسجام 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             7 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

142

س��اختاری و محتوایی آنها در راس��تای نیازهای کشف‌شده؛ 4. رشد تکنولوژی آموزشی و 

بایستگی‌های آموزشی علوم و فرهنگ‌سازی در جامعه )خسروپناه، 1386،  ص9 و 46(.

به‎این‎ترتیب فلسفه‌های مضاف کارکرد روشی دارند. در این میان می‌توان یکی از فلسفه‌های مضاف 

 الیه آن قرار گرفته و با 
ٌ

تأسیسی را رویکرد »فلسفه فلسفه اسلامی« دانست که فلسفه اسلامی، مضاف

نگاه درجه دوم و »رویکرد تاریخی و منطقی« به آن، می‌توان به آسیب‎شناسی آن و ارائه راهکارهای 

منطقی پرداخت. براین‌اس��اس فلسفه‌های مضاف، ابزار و روش جریان‎سازی فلسفه، در تئوری‌ها و 

 الیه علم س��خن می‌گوید )خس��روپناه، 1389، 
ٌ

عل��وم عملی می‌گردد؛ زیرا از احکام کلی و مضاف

ص95، 96(.

ای��ن نظریه تصریح می‌کند که رویکرد فلس��فه فلس��فه اسال�می در »مقام گ��ردآوری« و »مقام 

داوری«، تاریخی و منطقی اس��ت. رویکرد منطقی به این معنا نیس��ت که فیلسوف در فلسفه فلسفه 

اسال�می با نگرش درجه اول به درون مس��ائل فلسفی بپردازد و در مقام اثبات یا نفی مسائل فلسفی 

مانند اصالت وجود و تش��کیک وجود یا ماهیت و امثال اینها برآید؛ بلکه نگرش پس��ینی و فرانگرانه 

و درجه دوم به مس��ائل برون فلسفی دارد؛ یعنی زاویه دید پژوهشگران دانش فلسفه فلسفه اسلامی، 

کلان و بیرونی اس��ت و تنها به پرس��ش‎های بیرونی علم پاس��خ می‌دهند و در این صورت مس��ائل 

درون��ی فلس��فه، از تعریف این دانش بیرون خواهد بود. رویکرد تاریخ��ی نیز مکاتب و گرایش‌های 

فلس��فی را در ش��رایط مکان��ی و زمانی خاص و وی��ژه مطالعه و پیگیری می‌کن��د. بنابراین هر یک از 

مسائل این دانش مانند چیستی فلسفه و روش فلسفه باید از زمان کِندی تا حکمای معاصر بررسی 

شود )همان، ص100-99(.

2-2-2. حکمت نوین اسلامی، پایگاه تحول در علوم انسانی

این نظریه با توجه به فلس��فه مضاف تأسیس��ی و روش‎شناسی حاکم بر آن، مدعی است که حکمت 

نوین اسال�می را با مختصاتی همچون »کاربردی بودن«، »عقلانیت« و »اسلامیت« تأسیس کرده 

اس��ت که با حضور در فلس��فه‌های مضاف به حقای��ق، می‌تواند به تولید علوم انس��انی و نظریه‌های 

 این نظریه ب��ا توجه به 
ًَ
علم��ی بینجامد و در نتیجه به »تمدن‎س��ازی اسال�می« منتهی ش��ود. قطع��ا

انتظارات حداکثری‌ای که از فلس��فه دنبال می‌کند، درصدد طرح فلسفه‌ای است که موضوع و روش 

و مسائلش در جهت کارآمدی و کاربردی کردن فلسفه باشد، تا عاری از آسیب‌ها و خلأهایی فلسفه 

صدرایی باشد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             8 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


143

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

1-2-2-2. وجود انسان انضمامی، موضوع حکمت نوین

 الیه‌اش حقایق و امور است و علوم و دانش‌ها از قلمرو 
ٌ

حکمت تأسیسی، فلسفه‌ای است که مضاف

ای��ن فلس��فه خارج خواهند بود، و موض��وع آن نه وجود بما هو وجود، بلکه وجود انضمامی انس��ان 

اس��ت. به عبارت دیگر »وجود انس��ان انضمامی« موضوع حکمت خودی اس��ت و علی رغم اینکه 

وج��ود انضمامی انس��ان موضوعی خرد و جزئی اس��ت و با »علم وجدانی« انس��ان ب��ه خود احراز 

می‌ش��ود، ولی نظریه‌پرداز مدعی اس��ت که می‌تواند حکمت تأسیس��ی را به عن��وان عام‌ترین دانش 

تبدیل کند. این حکمت پیشنهادی نیز بالتبع دارای احکام و عوارض انضمامی به »وجود انضمامی 

انسان« و احکام و عوارض انتزاعی به »وجود انضمامی انسان« است. بر این اساس نیز فلسفه‌های 

مضاف مرتبط شکل می‌گیرند و نظام پیدا می‌کنند )همان، 1389، ص304، 308، 345، 346(.

2-2-2-2. موضوعات حکمت نوین اسلامی )حکمت خودی(

موضوعات و جغرافیایی که برای حکمت نوین اسال�می ترس��یم ش��ده، عبارت است از: عوارض و 

احکام وجود انضمامی انس��ان به عنوان موضوع فلس��فه، عوارض و احکام انتزاعی و اس��تنتاجی آن. 

 ـکه اعم از عقل و عقلایی اس��ت ـ کش��ف می‌ش��وند. در هر یک از  این عوارض نیز با روش عقلانی 

ع��وارض و احکام انضمامی یا انتزاعی و اس��تنتاجی، وجود انضمامی انس��ان نی��ز موضوع و محور 

می‌ش��ود که این عوارض و احکام، فلس��فه مضاف به حقیقت را پدید می‌آورند و ازاین‌رو فلسفه‌های 

مضاف به حقایق تحقق می‌یابند. ساختار حکمت نوین اسلامی با توجه به تعریف ارائه‌شده، یعنی 

عوارض انضمامی و انتزاعی وجود انضمامی انس��ان با دو نمودار قابل عرضه است: نمودار نخست 

این اس��ت که عوارض وجود انضمامی را به دو دس��ته عوارض انضمامی و عوارض انتزاعی تقس��یم 

کنیم؛ س��پس انواع فلسفه‌های مضاف به حقایق را که از س��نخ عوارض انضمامی انسان هستند، در 

ذیل عوارض انضمامی و انواع فلس��فه‌های مضاف به حقایق را که از سنخ عوارض انتزاعی انسان به 

 فلس��فه معرفت، فلسفه نفس، فلسفه ذهن، 
ً
ش��مار می‌آیند، در ذیل عوارض انتزاعی قرار دهیم. مثلا

فلس��فه اخلاق، فلسفه هنر، فلسفه جامعه و تاریخ و فلسفه انسان به عنوان عوارض انضمامی انسان 

و فلس��فه هستی، فلسفه ماهیات )جوهر و اعراض(، فلسفه عوالم، فلسفه دین، فلسفه فقه و حقوق، 

فلس��فه سیاست )فلسفه سیاس��ی(، فلسفه اقتصاد و فلسفه زبان به عنوان عوارض انتزاعی انسان ذکر 

شود )همان، ص435-434(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             9 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

144

3-2-2-2. شاخصه‌های حکمت نوین اسلامی

با توجه به آنچه گفته شد، حکمت نوین تأسیسی دارای نقطه مختصات و شاخصه‌های زیر است: 

 به انتزاعیات، بلکه علاوه بر آنها به مباحث کاربردی نیز پرداخته است؛ 
ً
 این فلسفه نه صرفا

ً
اولا

 در روش‎شناس��ی حکمت تأسیس��ی، عقلانیت اسال�می )اعتدالی( حاکمیت دارد؛ چراکه 
ًً
ثانیا

مهم‌تری��ن مولفه در اسال�می کردن حکمت خودی مربوط به عنصر »روش‌شناس��ی« اس��ت که در 

»مق��ام گردآوری«، مس��ائل خود را در عرصه‌های مختلف از قرآن و س��نت می‌گی��رد، اما در »مقام 

داوری«، روش عقلی و عقلانی را معیار س��نجش قرار می‌گیرد. این حکمت به »عقلانیت مس��تقل 

 

11 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 حکمت نوین اسلامی هایشاخصه .3-2-2-2

  است:های زیر شاخصه دارای نقطه مختصات و تأسیسیبا توجه به آنچه گفته شد، حکمت نوین 

 ؛ پرداخته است مباحث کاربردی نیز بهآنها انتزاعیات، بلکه علاوه بر  هصرفاً بنه این فلسفه  اولاً

حکمت نوین 
لامیاس  

)وجود انضمامی 

 انسان(
عوارض 
 انضمامی

 انسان
 فلسفه معرفت

 فلسفه نفس

 فلسفه ذهن

 فلسفه خُلق

 فلسفه هنر

 فلسفه جامعه

های دیگرفلسفه  

عوارض 
 انتزاعی

و استنتاجی 
 انسان
 فلسفه هستی

 فلسفه ماهیت

 فلسفه دین

فلسفه فقه 
 فلسفه اقتصاد حقوق

 فلسفه زبان

 فلسفه عوالم

های دیگرفلسفه  

فلسفه سیاست 
 )سیاسی(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            10 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


145

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

از وحی« اعتقاد دارد و تصریح دارد که روش‎شناس��ی حکمت خودی، کاربست عقل است، ولی نه 

 عقلانیتی که هس��ت‌ها و نیس��ت‌ها را درک می‌کند، بلکه عقلانیتی است که بایدها و نبایدها را 
ً
صرفا

نیز می‌فهمد )همان، 1389، ص 363-365 و 385(؛

 اسال�میت حکم��ت نوین به این اس��ت ک��ه در مقام گردآوری مس��ائل خ��ود را از قرآن و 
ًً
 ثالث��ا

س��نت بهره می‌گیرد و از این طریق مبانی متافیزیکی علوم طبیعی وانس��انی را فراهم می‌کند و درجه 

اسال�میتش نس��بت به دیگر فلسفه‌ها بیشتر اس��ت. به عبارت دیگر این نگاه مدعی است که با توجه 

به بهره‌گیری‌اش از عقلانیت اسال�می، بیش از مدل‎های فلسفی دیگر اسلامی است. درحقیقت در 

پرتو اسلام جامع‌نگر، هویت فلسفه اسلامی ظهور می‌یابد. اسلام جامع‌نگر نیز به تمام ساحت‌های 

ف��ردی و اجتماعی مادی و معنوی می‌پردازد و اعتبار معرفت‌ش��ناختی روش‎های گوناگون معرفتی، 

مانند حس و عقل و شهود و وحی را از جهت معرفت‌شناختی معتبر دانسته است. اسلامیت فلسفه 

مضاف به حقیقت، امری تش��کیکی اس��ت و حکمت نوین اسال�می نس��بت به دیگ��ر گرایش‌های 

حکمت، وصف اسلامیت را شدیدتر حمل می‌کند؛

 فلس��فه تأسیس��ی، دو حوزه حکمت نظری )که س��احت ادراکات نظری است( و حکمت 
ً
 رابعا

عملی )که حوزه بایدها و نبایدهاست( را دربرمی‌گیرد؛ 

 مأخوذ از فلسفه یونان نیس��ت )همان، ص338-363(. نمودار 
ً
 حکمت نوین، اساسا

ً
خامس��ا

زیر مراحل دستیبابی به »فلسفه فلسفه اسلامی« و »حکمت نوین خودی« و نظریه‌پردازی در علوم 

را بیان می‌کند.

ضرورت‌ها و بایستگی‌های تحول و تولید علوم انسانی اسلامی

رویکرد فلسفه‌های مضاف )نگاه درجه دوم به علوم و امور(

یخی و منطقی به علوم رویکرد دیده بانی رویکرد تار

)از جمله فلسفه اسلامی به عنوان یک فلسفه مضاف(

تأسیس فلسفه فلسفه اسلامی

یخی ومنطقی( )تحلیل دانش فلسفه بارویکرد تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            11 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

146

آسیب‎شناسی فلسفه اسلامی

)توصیف‌ها و بایستگی‌ها در تحول فلسفه(

تأسیس حکمت نوین اسلامی

)وجود انضمامی انسان موضوع فلسفه(

یه‌های علمی تولید فلسفه مضاف به علوم و نظر

تأسیس تمدن نوین اسلامی

یه فلسفه‌های مضاف در تحول علوم انسانی 3. ملاحظات انتقادی بر نظر
1-3. روش�ن نب�ودن ارتب�اط منطقی و قاعده‌مند میان فلس�فه مضاف با فلس�فه عام و 

روش خاص علوم

 این نظریه علی‌رغم تلاش��ی که در راستای تحول در علوم از مجرای تولید نظریه فلسفه‌های مضاف 

دنبال می‌کند، اما نتوانسته به یک روش منسجم و مدون در تولید علوم انسانی دست یابد. درحقیقت 

هنوز جای پرس��ش هس��ت که آیا خود فلسفه مضاف، علمی اس��ت در حوزه روش‎شناسی علوم، یا 

 به 
ً
دانش��ی اس��ت با صبغه فلسفه‌ای که نگاه معرفتی و درجه دوم را نسبت به متعلق خود دارد و لزوما

حیث روش��ی علوم ناظر نیست؟ درصورتی‌که گفته ش��ود فلسفه‌های مضاف، دانش‌هایی روشی‌اند 

 قید و وصف فلس��فه و واژه مضاف، ناظر به چه معنا و 
ً
که متعلقش��ان عام اس��ت، باید پرسید اساسا

مفهومی اس��ت؟ آیا منظور از فلس��فه، دانش و روش عقلانی اس��ت که در حوزه علم خاصی به کار 

گرفت��ه می‌ش��ود و مضاف بودنش بیانگر ن��گاه درجه دومی به متعلق علم اس��ت؟ درحقیقت در این 

صورت فلسفه مضاف یک رویکرد روش‎شناسانه به علوم است و منظور از روش نیز الگوی ویژه‌ای 

از عقلانیت است که علم و دانش مورد نظر را توصیف و تحلیل می‌کند.

با پذیرش این تفس��یر، آیا این روش‎شناس��ی یک روش‎شناسی عام برای همه علوم انسانی است 

یا روش‎شناس��ی خاص و مختص به علمی مشخص است؟ با توجه به اینکه ایشان الگو‎های فلسفه 

مض��اف را به دانش خاصی مقید نکرده اس��ت، باید پذیرفت که این نظری��ه، روش عام را اراده کرده 

اس��ت که باید در همه علوم انسانی حضور داشته باشد؛ اما جای پرسش است که این روش‎شناسی 

عام چگونه در تحول علوم انسانی حضور دارد و با چه سازوکاری در تحول علوم مشارکت می‌کند؟ 

ه��ر ی��ک از علوم با توجه به روش خاصی که دارند، چه ارتب��اط منطقی‌ای با روش عام دارند؟ با چه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            12 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


147

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

 هنوز جای 
ً
سازوکاری روش عام در روش خاص علوم و نظریه‌پردازی در آن تأثیرگذار است؟ اصولا

ابهام اس��ت که با اس��تخراج و تأس��یس گونه‌های مختلف از فلس��فه مضاف، که از بررسی مصادیق 

)فلس��فه‌های مضاف( موجود به دس��ت آمده، آی��ا می‌توان از این توصیف‌ه��ا و تحلیل‌ها به روش و 

 روش‎هایی که در انواع فلسفه مضاف در تحلیل 
ً
مدل عام عقلانی تولید علوم دس��ت یافت؟ اساس��ا

علوم ب��ه کار رفته‌اند، با توجه ویژگی‌های علوم، با روش‎های دیگر فلس��فه‌های مضاف متفاوت اند. 

ل��ذا ای��ن نظریه با الغای خصوصیت روش‌ه��ا و الگوهای عقلانی حاکم در فلس��فه‌های مضاف، با 

تحقیق کتابخانه‌ای تلاش کرده اس��ت با س��یر استقرایی به روش‎شناس��ی عام و الگوشناسی انتزاعی 

از فلس��فه‌های مض��اف محقق دس��ت یابد و در گام دیگ��ر، آن روش‌ها و الگوه��ا را با ترکیب جدید 

ب��ه عنوان روش عام تأسیس��ی در تولید فلس��فه مضاف به علوم یا حقایق تجوی��ز کند. در حقیقت با 

نوعی نگاه درجه دوم به خود فلسفه‌های مضاف محقق، از آنها به نحو انتزاعی استخراج روش کرده 

اس��ت تا برای فلس��فه‌های مضاف بایسته نسخه روش��ی ارائه دهد. به همین روی مهم‌ترین آسیب و 

ضعف این روش عام استخراج‌ش��ده، این است که باز یک روش‎شناسی انضمامی و انتزاعی است، 

نه روش‎شناس��ی کل‌نگر و سیستمی‌نگر. ازاین‌رو ارتباط این روش عام انتزاعی با مصادیقش، ارتباط 

کلی و جزئی اس��ت. این نحوه ارتباط نیز میان آن دو نس��بت قاعده‌مند و روش��مند ایجاد نمی‌کند. 

از س��وی دیگر این روش عام انتزاعی ابتدا با تکیه بر مبانی فلس��فی مش��خص ش��کل نگرفته است؛ 

لذا ارتباط پایگاه فلس��فه عام و روش عام که در قالب مدل‎های فلس��فه مضاف بیان ش��ده، ارتباطی 

قاعده‌مند و منطقی نیست. به یک معنا نمی توان این روش‎شناسی علوم را تولیدی قلمداد کرد، بلکه 

اقتباسی و التقاطی است. در حقیقت استخراج روش و مدل‌های عقلانی )با عنوان نظریه دیده‌بانی( 

از فلس��فه‌های مضاف غربی که با تحقیقات کتابخانه‌ای ولو به نحو مدون و منس��جم نیز ارائه شود، 

 روش��ی نیس��ت که بتوان بر اس��اس آن به تولید فلس��فه مضاف مورد انتظار و ملازم با نیازها و 
ً
منطقا

مبانی فلس��فی رس��ید. به همین روی روش‌ها و الگو‎های حاکم بر فلسفه‌های مضاف غربی و حتی 

علوم آن، از دس��تگاه فلس��فی خاصی دیکته می‌شود. این نظریه، فلس��فه‌هایی را که در پشت سر این 

روش‌ها و مدل‎های حاکم بر فلس��فه‌های مضاف حضور دارند کانون توجه و دقت قرار نداده است؛ 

درحالی‌ک��ه فلس��فه حاکم بر روش‌ها نیز جهت‌دار اس��ت و جهت سکولاریس��تی در آن رخنه کرده 

است و بالتبع، در متن روش عام و روش خاص رسوخ کرده، آنها را سکولاریستی می‌سازد.

2-3. عدم تناسب و سنخیت کارکرد فلسفه‌های مضاف با کارکرد روش‎شناسانه

 نقد دیگر، مربوط به مس��ئله تناس��ب و سنخیت کارکرد فلس��فه‌های مضاف با کارکرد روش‌شناسی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            13 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

148

علوم اس��ت. به نظر می‌رس��د این نگاه نتوانس��ته میان این دو تمایز منطقی قائل ش��ود؛ لذا در تلاش 

است فلسفه‌های مضاف را به مثابه روش علوم ارائه کند یا اینکه کارکرد روش‎شناسانه را از آنها انتظار 

 ارائه و 
ً
دارد و دنبال می‌کند. این بیانگر خلط میان آن دو اس��ت. کارکرد فلس��فه‌های مضاف، اساس��ا

تجویز منطق و روش عام یک علم نیست، بلکه توصیف تحلیلی و نگاه درجه دوم نسبت به آن علم 

 الیه را 
ٌ

 »جامعه شناسی«، »روش شناسی«، »معرفت شناسی« و »تاریخ علم« مضاف
ً
است، که مثلا

تبیین می‌کند. البته این نگاه در مواردی منظور خود را از فلس��فه‌های مضاف در قالب فلس��فه علوم 

بیان می‌کند. به هر روی فلسفه علوم خود می‌تواند بستر و زمینه زایش روش‎شناسی علوم باشد؛ اما 

 خودش، روش‎شناس��ی علوم نیس��ت. البته این بس��تر نیز به معنای منطقی‌اش اشاره دارد. لذا 
ً
لزوما

 و مبناءً منش��أ تولید روش باشد نه اینکه فلسفه علوم خود امری مستقل باشد 
ً
باید فلس��فه علوم منطقا

 فلسفه روش، یعنی فلسفه‌ای 
ً
و روش آن نیز از جای دیگر اقتباس ش��ده باشد. نکته مهم اینکه اساسا

که مبدأ تأس��یس یک روش می‌ش��ود و چنین توقعی در صورتی می‌تواند محقق شود که خود آن یک 

فلس��فه از س��نخ درجه اول باشد نه درجه دوم و نباید انتظار داش��ت که با تبیین فلسفه‌های مضاف یا 

روش علوم، آن هم به معنای نگاه درجه دوم، روش‎شناس��ی علوم تولید شود. از سوی دیگر آیا روش 

 
ً
علوم، روش عام علوم اس��ت یا روش خاص علوم؟ در صورت اول با روش عام نمی‌توان مس��تقیما

به تولید نظریه خاص در یک علم پرداخت و اگر منظور، روش خاص علوم است، فلسفه مضاف و 

علوم به لحاظ کلی بودن و عام بودن نمی‌توانند به روش خاص منتهی شوند. به هر حال ابهام یادشده 

 روشن نکرده است که آیا فلسفه‌های مضاف به یک معنا همان 
ً
ناشی از این است که این نظریه اساسا

»فلس��فه روش علوم« هس��تند یا »فلسفه علوم«؟ در صورت اول باید مش��خص شود که آیا »فلسفه 

روش خاص علوم« است یا »فلسفه روش عام علوم«؟ در هر دو حالت، این فلسفه روش، یک علم 

 توان روش‎س��ازی را دارد، همان‎طور که دس��تگاه فلس��فه ارسطویی با 
ً
درجه یک خواهد بود و منطقا

توجه به لوازم منطقی مبنای فلس��فی‌اش، منط��ق و روش خود را در حورزه خاصی تولید می‌کند. در 

 فلس��فه‌های مضاف درجه دوم، فاقد توان و ظرفیت تولید روش و منطق علوم به 
ً
صورت دوم، اساس��ا

نحو عام هستند و اگر مرادشان روش خاصی است، دیگر قابلیت تعمیم به همه علوم را ندارد، بلکه 

 الیه خود بستگی دارد. البته با توجه به فراز و فرود عبارت‎های و نظریه ایشان، نمی‌توان 
ٌ

به نوع مضاف

پاس��خ روش��ن، قطعی و دقیقی برای این پرس��ش یافت؛ اگرچه به نظر می‌رسد که عنوان فلسفه‌های 

مضاف، بیشتر ناظر بر فلسفه علوم است و بر اساس فلسفه مضاف و نگاه درجه دوم نیز انتظار تولید 

 محقق نمی‌شود.
ً
روش را دنبال می‌کند، که منطقا

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            14 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


149

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

3-3. عدم گذر منطقی میان مدل فلسفه فلسفه اسلامی و حکمت نوین اسلامی

 حال پس از نقد روشی فوق به نقدی دیگر می‌رسیم. بر اساس این نظریه، »فلسفه فلسفه اسلامی« 

یکی از فلسفه‌های مضاف تأسیسی است که با رویکرد تاریخی و منطقی حاصل شده است. روشن 

اس��ت که با خواندن و فهمیدن این نوع فلس��فه مضاف، انتظار می‌رود که به منطق و روش حل و رفع 

آس��یب‌های فلسفه اسلامی دست یافته باش��یم؛ اما برخلاف انتظار، این نظریه نه‎تنها به آسیب‌های 

یادش��ده و ترمیم آن نپرداخته، بلکه با یک جهش و به فلسفه تأسیسی خودی دست یافته است. البته 

تلاش شده تا حکمت پیشنهادی، از آسیب‌های روشی و معرفتی فلسفه اسلامی موجود مبرا باشد؛ 

اما تحقق این غرض محل تأمل جدی اس��ت. البته مانع��ی ندارد که هر نظریه‌پردازی، به هر دلیل و 

منطقی به یک فلس��فه دس��ت یابد، اما آنچه قابل هضم نیست این اس��ت که قرار بود فلسفه مضاف 

تأسیس��ی با کارکرد روش��ی، به الگوی تحول دردانش فلس��فه موجود منتهی شود؛ اما میان این مدل 

فلس��فه مضاف و حکمت نوین اسال�می تلازم منطقی وجود ندارد. به عبارتی گذر منطقی میان آن 

دو روی نداده، بلکه گذری روان‌ش��ناختی اس��ت. درحقیقت این همه کوبیدن راه برای تحول روشی 

در عل��وم انس��انی، به‎ویژه در فلس��فه، باید ثمره خود را نش��ان می‌داد. به همی��ن روی این نظریه باید 

 دانش فلسفی جدیدی را توصیه می‌کند؛ یعنی 
ً
نش��ان دهد که چگونه فلسفه فلسفه اسال�می، منطقا

باید پرس��ید که چگونه از متن توصیف تاریخی و آسیب‎شناس��ی منطقی، توصیه و تجویز منطقی به 

 آیا می‌توان بدون پیمودن این مسیر مورد نظر، یعنی 
ً
تأس��یس فلسفه جدید، امکان‎پذیر است؟ اساسا

بدون فلس��فه فلسفه اسال�می با رویکرد تاریخی و منطقی، به فلسفه جدید دست یافت؟ اگر پاسخ 

مثبت باش��د، در حقیقت بیانگر این نکته اس��ت که منطق و روش تحول در تأس��یس فلس��فه جدید، 

حض��ور منطقی ندارد؛ و اگر پاس��خ منفی اس��ت، باید چگونگی و س��ازوکار این جه��ش را به طور 

 در تأسیس حکمت نوین 
ً
منطقی نش��ان داد. به نظر می‌رسد نه الگوی فلسفه مضاف تأسیسی منطقا

حضور دارد و نه تولید فلس��فه جدید بدون تکیه بر فلس��فه مضاف تأسیس��ی، امتناع منطقی و روشی 

دارد. ممکن اس��ت نظریه‌پرداز در پاس��خ بگوید که ما بر اساس فلسفه مضاف به ضرورت تحول در 

فلس��فه رسیدیم؛ اما باید گفت برای رس��یدن به چنین ضرورتی، نیازی به پیمودن این مسیر دشوار و 

پیچیده نبود. 

نکته بعدی اینکه در فلس��فه مضاف با روش تاریخی و منطقی، که در فلس��فه فلس��فه اسال�می 

نم��ود یافته، نظریه‌پرداز مدعی اس��ت که ما از قدرت آسیب‎شناس��ی فلس��فه موج��ود برخورداریم. 

به نظر می‌رس��د رس��یدن و توجه به آسیب‌های یک دس��تگاه فلس��فی بدون این روش پیشنهادی نیز 

قابل دسترس��ی اس��ت. با مقایس��ه فلس��فه موجود با نیازمندی‌های عصرحاضر و انتظارات ما، این 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            15 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

150

آسیب‎شناسی نیز قابل حصول است؛ همان‎طور که خود نظریه‌پرداز به این شکل عمل نموده، یعنی 

با توجه خلأها و نیازها به آس��یب‌های فلسفه اسلامی توجه کرده است؛ اگرچه در ترتیب مباحث آن 

را در پایان کتاب آورده اس��ت. درواقع انتظارات حداکثری از فلس��فه و رس��یدن به این نقطه که مدل 

عقلانیت صدرایی، فلس��فه را به نحو احس��ن کاربردی نمی‌کند، پیش و بیش از روش‎شناس��ی مورد 

 به عنوان 
ً
نظر، در عبور از این دستگاه فلسفی نقش ایفا کرده است. لذا روش تاریخی و منطقی عملا

روش تحول، کارایی و کاربرد مؤثری نداش��ته اس��ت. به همین روی، آسیب‎شناس��ی فلسفه موجود، 

معلول فلس��فه فلسفه اسال�می نیست و نویس��نده براس��اس انتظارات و دغدغه کارآمدی فلسفه در 

تحول علوم، به فکر تأس��یس حکمت جدید افتاده اس��ت، نه به دلیل اقتضای منطقی که مدل فلسفه 

فلسفه اسلامی دارد.

4-3. عدم کفایت ادله اسلامیت حکمت تأسیسی )حکمت نوین(

محور درخور نقد دیگر، توجیه اسلامیت حکمت تأسیسی است. به نظر می‌رسد توجیهات ارائه‌شده 

در این راس��تا، اسال�میت این حکمت را تأمین نمی‌کند. در واقع این نظریه، اسال�می بودن فلس��فه 

 بر وجه اسال�میت نظریه مختار 
ً
موج��ود )صدرای��ی( را مورد نقد قرار داده، اما همان نقدها نیز دقیقا

 آورده شده، این بوده که اسلامیت فلسفه به معنای استفاده 
ً
وی وارد است. یکی از توجیهاتی که قبلا

و همراهی مسائل فلسفی با آموزه های اسلامی و دست‌کم عدم مخالفت صریح آنها با اسلام است 

که این ویژگی را در فلسفه موجود می‌توان یافت و لذا این حکمت تأسیسی نیز اسلامیتش افزون بر 

آن نیست. با این توجیه باید بسیاری از علوم سکولار را به دلیل عدم مخالفت صریح با اسلام، دینی 

انگاشت؛ درحالی‌که نویسنده به سکولاریستی)غیر دینی( بودن علوم غربی اذعان دارد. 

توجی��ه دیگ��ری که بر اسال�میت فلس��فه تأسیس��ی ارائه کرده، این اس��ت که چون اسال�م دینی 

جامع‌نگر است و به همه ساحت‌های انسان پرداخته، حکمت نوین نیز به همه عرصه‌های مختلف 

 نمی‌توان 
ً
 لزوما

ً
انس��ان می‌پردازد و بنابراین اسال�می است. به نظر می‌رس��د از جامعیت اسلام، اولا

به این نتیجه رس��ید که پس حکمت تأسیس��ی نیز جامعیت دارد )این ادعا نیازمند اثبات و ارائه ادله 

 بر فرض پذیرفتن جامعیت حکمت خودی، چرا و به چه دلیل این حکمت باید اسلامی 
ًً
است(؛ ثانیا

باش��د. البته روش��ن اس��ت که حجیت و حقانیت اسال�م به خودش بازمی‌گردد؛ اما چگونه ادعای 

جامعیت حکمت نوین می‌تواند اسلامیت آن را درست کند؟ احراز اسلامیت یک دستگاه، روش و 

راهکار می‌طلبد نه طرح و تکرار مدعا. چنین سخنی شبیه این است که گفته شود همه علوم بشری و 

تکنولوژی‌اش اسلامی است؛ زیرا دین اسلام جامع است و قرآن تبیان کل شیء است، یا گفته شود 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            16 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


151

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

ق، مرتبط با نظام تکوین الهی‌اند و از 
َ
همه یافته‌های علمی و تکنیکی بش��ر، از حیث موضوع و متعل

آن استخراج شده‌اند و بنابراین همگی این یافته‌ها نیز دینی‌اند. 

 به مس��ائل انتزاعی نپرداخته و حکمت نوین نیز فراتر 
ً
وی در توجیهی دیگر می‌گوید: اسال�م صرفا

 
ً
 صرفا

ً
از مباحث انتزاعی به مباحث کاربردی توجه دارد و بنابراین اسال�می اس��ت. این توجیه نیز اولا

 لازمه چنین ادعایی این است که فلسفه کاربردی غربی نیز اسلامی 
ًً
ادعاست و نیاز به اثبات دارد؛ ثانیا

باشد؛ زیرا کاربردی است. پس صرف کاربردی بودن، موجّه اسلامیت نیست، بلکه باید این کاربردی 

بودن و کارآمدی عملی فلسفه، از لوازم منطقی مبنای فلسفی و روشی باشد که حجیت و اسلامیتش 

احراز شده باشد. درحقیقت چنین ادعایی در قالب گزاره منطقی، این‌گونه قابل ترسیم است:

گزاره 1. دین اسلام دستور داده است که عالم طبیعت را تسخیر کنید؛

گزاره 2. فلسفه شدن غربی غایت خود را تصرف و تسخیر طبیعت قرار داده است؛

گزاره 3. پس فلسفه شدن غربی یک فلسفه اسلامی است.

بر اس��اس ادعای این نظریه، گزاره س��وم باید گزاره صحیح و پذیرفته‌ش��ده‌ای باشد، درحالی‎که 

علی‌المبنا فلس��فه غربی را مادی و سکولاریستی می‌داند. بر فرض با بهره‎گیری از فلسفه‌های غربی 

در جهت اسلامی، باز آن را به شکل منطقی دینی نمی‌کند.

توجیه دیگر نیز که آورده ش��ده همانند قبلی، ادعایی است و دلیلش اعم از مدعاست. لذا اینکه 

گفته ش��ود چون موضوع ادیان از جمله اسال�م، انسان است و در حکمت نوین نیز وجود انضمامی 

انس��ان موضوع حکمت قرار داده ش��ده، پس اسال�می است، اسال�میت حکمت تأسیسی را اثبات 

 ربطی بین این دو گزاره وجود ندارد. به گزاره‌های زیر توجه کنید:
ً
نمی‌کند. اساسا

گزاره 1. اسلام برای سعادت بشر وانسان ارسال شده است؛

گزاره 2. موضوع حکمت نوین، انسان است؛

گزاره 3. حکمت نوین، حکمتی اسلامی است.

چنان‌که ملاحظه می‌ش��ود، گزاره س��وم نمی‌تواند نتیجه منطقی دو گزاره اول باش��د. بر پایه این 

اس��تدلال، فلس��فه مادی نیز به دلیل قرار دادن انس��ان به عنوان موضوع فلس��فه باید صبغه اسال�می 

پیدا کند. به‌هرحال اسال�می بودن بعضی گزاره‌های فلسفی نمی‌تواند دلیلی بر دینی بودن آنها باشد 

)خسروپناه، 1389، ص402-338(.

5-3. ابهام در اسلامیت مدل و روش عقلانیت حکمت تأسیسی

 با قطع نظر از نقدهای یادش��ده، یکی از اش��کالات اساس��ی در اسال�میت حکمت نوین اسلامی، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            17 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

152

مس��ئله روش‎شناسی حاکم بر این فلسفه اس��ت. درحقیقت این نظریه، روش‎شناسی فلسفه خود را 

بر عقلانیت اسال�می و اعتدالی استوار ساخته، اما در این میان ملاک‌ها و شاخصه‌هایی را که مبین 

دینی بودن این عقلانیت باش��ند، ارائه نکرده اس��ت. به همین روی اسال�میت روش‎شناس��ی آن، با 

تردید اساس��ی روبه‌روست. در حقیقت این نظریه درباره روش‎شناسی حکمت بر این باور است که 

در »مق��ام گردآوری« حکمت نوی��ن از قرآن و احادیث بهره می‌گیرد، اما در »مقام داوری« از معیار 

کید دارد که این حکمت بر عقلانیت  عقلی و عقلانی سود می‌جوید. از سوی دیگر بر این سخن تأ

مستقل از وحی اعتقاد دارد. در این زمینه نکاتی درخور ذکر است:

کی��د بر تفکی��ک مقام داوری از مقام گ��ردآوری، در حقیقت به گونه‌ای به سکولاریس��م   تأ
ً
 اولا

روش‌شناختی می‌انجامد؛ درحالی‌که این‌گونه تفکیک کردن با ادعای دینی کردن علوم و روش علوم 

قابل جمع نیس��ت. در حقیق��ت چنین تفکیکی در عالم اعتبار ذهنی و انتزاعی ممکن اس��ت، نه در 

عالم حقیقت و عینیت. در واقع با چنین تفکیکی، حضور ارزش‎ها و آموزه‌های دینی در گردآوری و 

 معیار عقلانی 
ً
ارزیابی آن توسط عقل در مقام داوری، ارزش و معنا خود را از دست می‌دهد و عملا

را بر آموزهای دین و ارزش‌ها حاکم می‌کند؛ 

 بر فرض که ادعا شود منظور از روش و معیار عقلانی، عقلانیت دینی است؛ باز این سخن 
ًً
ثانیا

با تصریح به عقلانیت مستقل از وحی تناقض دارد و لذا استقلال عقل از وحی و عدم تعبد آن نسبت 

ب��ه وحی، به یک معنا تأیید خودبنیادی عقل اس��ت. حال با محقق نش��دن عقلانی��ت دینی، چگونه 

می‌توان انتظار داشت که فلسفه تولیدشده نیز اسلامی و دینی باشد؟

6-3. بی‌معنا شدن تقسیم‎بندی فلسفه‌ها به مضاف و مطلق

در نظریه فلسفه‌های مضاف چنان‌که بحث شد یا مضاف به علوم بودند یا مضاف به امور و حقایق. 

بر اس��اس این تقس��یم‎بندی، همه فلس��فه‌ها مضاف خواهند بود و دیگر فلس��فه‌ای که مضاف نباشد 

وجود ندارد؛ زیرا فلسفه‌های مطلق نیز دارای متعلق‌اند. به همین روی دیگر نمی‌توان از هیچ دستگاه 

 الیه س��خن گفت و فلس��فه مضاف، عنوانی که مش��یر به معنا 
ٌ

فلس��فی مطلقی بدون متعلق و مضاف

و مفه��وم خاصی باش��د، نخواهد بود؛ درحالی‎که اس��تعمال این اصطلاح به معن��ا و مفهوم خاص، 

 در فلس��فه مطلق یافت نمی‌شوند. در واقع 
ً
به ش��اخصه‌هایی از فلس��فه خاص دلالت دارد که لزوما

 تقس��یم فلس��فه به فلس��فه مطلق و مضاف را بی‌معنا می‌کند؛ همان‌طور که 
ً
این‌گونه نظر دادن، عملا

خاصیت مفهومی و معنایی هر دو اصطلاح را نیز مخدوش می‌کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            18 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


153

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

 7-3. ارتباط منطقی و روشمند میان حکمت نوین و فلسفه‌های مضاف

کید دارد   ح��ال ب��ا توجه به نکته فوق، این نظری��ه در بیان و توصیف حکمت خودی، بر ای��ن باور تأ

 به امور و حقایق خواهد پرداخت. لذا حکمت نوین شامل فلسفه 
ً
که حکمت نوین اسال�می اساسا

مضاف به علوم و خود علوم نخواهد بود. پس با این بیان، نکات زیر به دست خواهد آمد:

 امور و حقایق 
ً
 حکمت نوین نمی‌تواند ادعای ش��مولیت کند؛ زیرا از سویی متعلقش صرفا

ً
 اولا

خواهن��د بود، نه علوم؛ و از س��وی دیگر طبق تقس��یم‎بندی‌ای که گفته ش��د، همۀ فلس��فه‌ها مضاف 

خواهند بود. حال حکمت نوین چگونه می‌خواهد در تحول علوم انسانی مشارکت کند، درحالی‎که 

بخش اساس��ی دانش‌های بشری یعنی فلسفه مضاف به علوم، از حوزه شمولیت این حکمت خارج 

ش��ده اس��ت؟ البته آوردن فلس��فه مضاف به علوم در ذیل این حکمت نوین نیز ع��دول از نظر قبلی 

است. در واقع این نگاه با آوردن فلسفه معرفت، فلسفه ذهن و فلسفه فهم در ذیل مقسم فلسفه‌های 

 اختصاص و انحصار حکمت تأسیس��ی 
ً
مضاف به موضوع حکمت نوین )وجود انضمامی(، عملا

به فلسفه مضاف به امور را نقض کرده است؛ به همین روی باید مشخص شود که این نظریه نسبت 

به این حوزه چه نظر روشن و بدیعی ارائه می‌کند؛

 با قطع نظر از جامعیت حکمت فوق، مس��ئله دیگر چگونگی ارتباط منطقی و روش��مند میان 
ًً
ثانیا

حکمت نوین و فلس��فه‌های مضافی است که از حکمت استنتاج شده است؛ یعنی آیا همه فلسفه‌های 

مضاف که آورده شده‌اند به عنوان نظام مسائل و موضوعات از دل حکمت خودی تولید و طرح شوند یا 

چنین فلس��فه‌های مضافی بر اساس متعلق و دانش‌های محقق استخراج شده است؟ در صورت پاسخ 

اول، فلس��فه‌های مضاف‌ حالت پیشینی خواهند داش��ت؛ یعنی متعلقشان هنوز به وجود نیامده است، 

بلکه براساس فلسفه مضاف پیشنهادی، قرار است دانش مرتبط با آن تولید و عرضه شود. در این صورت 

فلس��فه‌های مضاف امری بایس��ته و نس��خه تجویزی خاصی را ارائه خواهند کرد؛ لذا فلس��فه مضاف 

نمی‌تواند توصیف و تحلیل دانش را به عهده بگیرد؛ چون متعلقی ش��کل نگرفته اس��ت. در این فرض، 

فلس��فه مضاف در عرف و اصطلاح جامعه علمی که به روش و الگوی توصیفی معنا می‌ش��ود، معنای 

خود را از دست می‌دهد و به دانش دستوری تبدیل می‌شود. در این صورت باید فلسفه مضاف بایسته را 

 بسیاری از فلسفه‌های مضاف که آورده 
ً
روش و منطق تولید علوم و دانش انگاشت. در این صورت اساسا

 وقتی گفته می‌شود فلسفه نفس، فلسفه ذهن، فلسفه معرفت و 
ً
شده‌اند، بی‌معنا و مبهم خواهند بود؛ مثلا

فلسفه هستی، باید به این نحو معنا شود که روش و منطق نفس، ذهن و... . این نحو استعمالات معنای 

محصلی ندارند و واژه‌ها را گنگ و مبهم می‌کنند؛ اما اگر پذیرفته شد که این فلسفه‌های مضاف برخاسته 

از دانش‌های محقق‌اند، دوباره از ارتباط حکمت نوین با این فلسفه‌ها پرسیده می‌شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            19 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

154

8-3. عدم انسجام و هماهنگی منطقی میان فلسفه‌های مضاف

 نس��بت منطقی میان گونه‌های 
ً
 با توجه به آنچه گفته ش��د، پرسش��ی دیگر طرح می‌ش��ود که اساس��ا

فلس��فه‌های مضاف چیس��ت؟ هنوز جای پرسش است که آیا میانش��ان ارتباط طولی برقرار است یا 

ارتب��اط عرض��ی؟ اگر ارتباط طولی برقرار اس��ت، آیا بعضی از فلس��فه‌های مضاف نس��بت به بعض 

دیگر ش��مولیت دارد و در نتیجه تقدم منطقی و رتبی دارد یا نه؟ به نظر می‌رس��د که این مصادیقی که 

از فلس��فه‌های مضاف آورده ش��ده، بر اساس نظمی طولی و منطقی نیس��ت، بلکه به نحو هم‌عرض 

طرح ش��ده است؛ درحالی‎که از لوازم یک دستگاه فلسفی، نظام‌مندی آن و قرار گرفتن عناصرش در 

جایگاه منطقی و واقعی‌‌ آنهاس��ت. این نگاه موضوع حکمت نوین )وجود انضمامی انس��ان( را ابتدا 

به دو مقس��م عام )فلس��فه مضافی( تقسیم کرده است: یکی »فلس��فه انسان« که از احکام وعوارض 

انضمامی انس��ان اس��ت و دومی »فلسفه هس��تی«، که از احکام وعوارض انتزاعی انسان است. این 

دو درحالی‌که مقس��می برای دیگر فلسفه‌های مضاف‌اند، قسیم یکدیگر نیز هستند. البته این نظریه 

 هستی‎شناس��ی 
ً
اگرچه تلاش می‌کند فلس��فه هس��تی را در طول فلس��فه انس��ان قرار دهد؛ اما منطقا

فلس��فی، حاکم بر فلسفه انس��ان و عام‌تر از آن است. چنان‌که در نمودار مشاهده شد، فلسفه هستی 

به موازت فلس��فه انسان آورده شده است؛ درحالی‌که فلسفه هستی عام‌تر و شامل‌تر از فلسفه انسان 

است و اقتضای منطقی این تقسیم این است که فلسفه انسان، زیرمجموعه فلسفه هستی قرار گیرد، 

نه اینکه قسیم یکدیگر باشند. حاصل اینکه فلسفه‌های مضاف در این طرح پیشنهادی، فاقد انسجام 

منطقی و دستگاه‌وارگی است؛ چنان‌که جایگاه منطقی فلسفه دین در میان فلسفه‌های مضاف روشن 

نش��ده که هم می‌تواند در ذیل مقس��م فلسفه انسان قرار گیرد و هم در ذیل مقسم فلسفه هستی و این 

نشان‌دهنده فقدان مناط منطقی جامع و مانع در این تقسیم‎بندی است. 

در صورتی که »فلسفه انسان« در ذیل »فلسفه هستی« قرار گیرد، دیگر عوارض و احکام فلسفه 

انس��ان، تقدم منطقی نخواهند داش��ت و در نتیجه عمومیت و جامعی��ت موضوع حکمت نوین زیر 

سؤال می‌رود؛ و این نشان‌دهنده آن است که حیث هستی‎شناسی عالم باید پیش از وجود انضمامی 

انس��ان طرح و تبیین شود. در حقیقت حکمت نوین دو زیربخش دارد: 1. هستی انسان و 2. هستی 

عالم؛ لذا اینکه گفته ش��ود که در حکمت نوین، وجود انضمامی انس��ان از دو حیث »انسان بما هو 

انس��ان« و »وجود بماهو وجود« بحث می‌کند، در حقیقت حیث اول به حیث دوم بازمی‌گردد. لذا 

موضوع این حکمت باز »وجود« خواهد بود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            20 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


155

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

9-3. عام نبودن و عدم شمولیت حد اولیه فلسفه تأسیسی )حکمت نوین(

 ح��ال ب��ا توجه ب��ه نقدهایی که درباره فلس��فه‌های مضاف و روش‎شناس��ی آن بیان ش��د، می‌توان به 

نقدهایی که نس��بت به خود حکمت نوین وارد اس��ت پرداخت. البته اگرچه موضوع پژوهش حاضر 

درباره فلس��فه‌های مضاف است، اما ازآنجاکه همین حکمت پیشنهادی، به فلسفه مضاف تأسیسی 

 هر 
ً
می‎انجامد و منش��أ تحول در علوم می‌گردد، ضروری اس��ت به بررس��ی آن نیز بپردازیم. اساس��ا

دس��تگاه فلسفی‌ای وقتی به تبیین نظام فلس��فی خود می‌پردازد، خواه‌ناخوه باید واقعیت‌ها و حقایق 

را فراتر از من وجودی‌اش مفروض بگیرد که وجود و عدمش��ان به اعتبار و عدم من انسان بازنگردد؛ 

وگرنه به نس��بیت مطل��ق می‌انجامد. به همین روی »اصل واقعیت« را فی‌الجمله همه دس��تگاه‎های 

فلسفی مفروض می‌گیرند. براین اساس هر دستگاه فلسفی‌ای به دنبال حدود و مبنای عامی است که 

واقعیت عام عالم را تفسیر و توصیف کند. حال پرسش این است که آیا این حکمت نوین در مواجهه 

با این واقعیت عام، مبنا و حد فلس��فی عام و به عبارتی مفهوم فلس��فی جامع را تولید کرده اس��ت که 

 به این 
ً
بتواند تمام عالم واقع را تفس��یر کند؟ به نظر می‌رس��د در این مدل فلس��فی پیشنهادی، اساسا

م، یعنی »وجود انصمامی و 
َ
حیث عام واقعیت توجه نش��ده است، بلکه حیث خاص از واقعیت عال

وجدانی« اصل قرار داده ش��ده و از منظر وجود انس��انی، همه عالم را تفسیر می‌کند. به نظر می‌رسد 

این حکمت نوین نمی‌تواند از این دریچه محدود، همه عالم واقع را تحلیل و تفسیر کند؛ در حالی 

که موضوع و متعلق علوم معطوف به تصرف و تس��خیر کل عالم هس��تی و طبیعت اس��ت. لذا باید 

تفس��یر عام از کل نظام هس��تی ارائه شود که به تبع انسان نیز بخش��ی از آن به شمار می‌آید. به همین 

 در تحلیل و توصیف حیث خاص از واقعیت 
ً
روی هر گونه تحلیل فلسفی از حیث عام هستی، تبعا

)انس��ان( و به عنوان بخش��ی از آن تأثیر دارد. لذا بدون فهم و تفسیر کل هستی با مبنای عام فلسفی، 

نمی‌توان حتی تحلیل درس��تی از وجود انس��ان و عوارض و احکام انضمامی و استنتاجی ارائه کرد. 

با عدم چنین تفس��یر عامی از واقعیت، استخراج فلسفه‌های مضاف انضمامی و استنتاجی از وجود 

 نمی‌تواند تفسیری جامع از 
ًً
 خروج از ظرفیت حدود فلسفی‌ش��ان است؛ ثانیا

ً
انضمامی انس��ان، اولا

 در فلس��فه نوین با محور قرار دادن انس��ان و طرح فلسفه مضاف‌های 
ً
 اساس��ا

ًً
انس��ان ارائه کند؛ ثالثا

مرتبط، تلاش شده معضل و مسئله کاربردی شدن فلسفه حل شود، اما غافل از اینکه به صرف قرار 

گرفتن انس��ان به عنوان موضوع فلس��فه نوین و ارائه احکام و عوارض آن،چنین فلس��فه ای نمی تواند 

منتهی به امتداد اجتماعی و تئوری تصرف در واقعیت ‌گردد. در حقیقت باید توصیفات و تفسیرهای 

عقلانی‌ این نگاه، معطوف به تصرف و تغییر در عالم انسان و طبیعت باشد تا با در نظر گرفتن غایت 

و هدف تصرف و تسخیر در نظام طبیعت عالم هستی و انسان، جهت‎گیری توصیفات نظری فلسفه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            21 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

156

 نمی‌تواند به اسلامی‎س��ازی علوم تجرب��ی و طبیعی ملتزم 
ً
پیش��نهادی حاکم ش��ود. این نظریه عملا

باشد، بلکه به اسلامی‎سازی علوم انسانی به معنای علوم اجتماعی و رفتاری ملتزم است.

4 . نتایج و لوازم بحث

1. تحول در علوم انسانی بدون تحول در پیش‌فرض‌ها و مبانی فلسفی محقق نخواهد شد؛ همان‎طور 

که علوم انس��انی و پایه غربی بر مبانی فلس��فه الحادی و مادی اس��توار است. لذا تحول در نظام 

فلسفی، مبدأ تحول در علوم انسانی است؛

2. مهم‌تری��ن رک��ن در تغیی��ر علوم انس��انی، تحول روش‌ش��ناختی علوم انس��انی اس��ت. تحول در 

روش‎شناس��ی علوم انسانی از تکامل و تحول در مبانی فلسفی ناشی می‌شود. چنین تغییری نیز 

یا تغییر و تحول در فلس��فه مضاف یک علم خاص اس��ت یا تغییر در فلس��فه عام. اگر تغییر در 

 تحول در همه فلسفه‌های مضاف و پس از آن تغییر در روش 
ً
دستگاه فلسفه عام رخ دهد، منطقا

علوم و نهایت نظریات علمی را می‌طلبد؛

3. تح��ول در فلس��فه به صرف تحولات و تغییرات مس��ائل و گزاره‌های فلس��فی محقق نمی‌ش��ود؛ 

همان‎طور که با تغییر کاربری و جهت بهره‌وری یک فلسفه، تحول اساسی در آن روی نمی‌دهد؛ 

بلکه مهم‌ترین مؤلفه در تحول یک دس��تگاه فلس��فی، تحول در حد و مبنای فلس��فی و تغییر در 

مبانی معرفت‌ش��ناحتی و از همه مهم‌تر تغییر در روش‌شناس��ی آن اس��ت که حکایت از پایان و 

ع��دم کفای��ت ظرفیت نظری روش‌ها و حدود فلس��فی قبل��ی با توجه به نیاز و انتظارات پس��ینی 

اس��ت. با تحول در چارچوب نظری فلس��فه عام، باید بتوان به روش‌شناس��ی عام نسبت به همه 

علوم دست یافت؛

4. حضور و نفوذ فلس��فه‌ها در نظریات علوم انس��انی و کاربردی کردن آن، از بس��تر تولید و تأسیس 

فلسفه‌های مضاف مرتبط ممکن می‌گردد. فلسفه مضاف در صورتی می‌تواند به تحول در علوم 

 با مبانی فلسفی سنخیت نظری داشته باشد و در جهت‎گیری کلی نیز با 
ً
انسانی بینجامد که اولا

 فلسفه‌های مضاف لازمه منطقی و به عبارتی استمرار منطقی فلسفه عام 
ًً
آن هماهنگ باشد؛ ثانیا

 فلس��فه‌های مضاف باید بتوانند در روش علوم زیرمجموعه 
ًً
در فلس��فه‌های مضاف باشند؛ ثالثا

خود تحول ایجاد کنند. لذا فلس��فه‌های مضاف خودش��ان روش نیستند، بلکه بستر زایش روش 

علوم‌اند. به عبارتی همان‎طور که فلس��فه‌های مضاف اس��تمرار منطقی فلس��فه عام است، روش 

علوم نیز باید نتیجه منطقی فلس��فه مضاف مربوطه باش��د. نتیجه روش‎های خاص علوم، تولید 

نظریه‌های علمی، مضاف و خاص خواهد بود؛

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            22 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


157

ی |
سان

م ان
لو

ل ع
حو

ر ت
ی د

خت
شنا

‎ش
 رو

دی
کر

روی
به 

مثا
به 

ف 
ضا

ی م
ها

فه‌
س

 فل
یه

ظر
ل ن

حلی
و ت

ی 
رس

 بر
 |

5. اگرچه طرح نظریه‌های مضاف به عنوان بستر تحول در علوم، طرحی درست و بجاست، اما طرح 

فلسفه‌های مضاف تا به فلسفه روش تحقیق دست نیابد، نمی‌تواند به تحول روش‌شناختی علوم 

و نظری��ات علم��ی بینجامد. لذا باید در تحول و فرایند دس��تیابی به روش‎شناس��ی علوم، مراتب 

و مراحل و س��طوح میان پارادایم حاکم فلس��فی، فلس��فه روش تحقیق، فلسفه علوم )مضاف( و 

روش خاص علوم نظریات علمی دقت و توجه لازم مبذول شود؛

6. در تحول علوم انس��انی اسال�می، باید به چند مؤلفه اساس��ی دقت ش��ود: از سویی کارآمدی در 

جه��ت و کارب��ردی کردن آن و در درجه دوم عقلانیت حاکم بر آن و در درجه س��وم، اسال�میت 

آن. لذا اسال�میت فلس��فه نیز باید در عمیق‌ترین لایه‌اش، یعنی روش‌شناسی آن محقق شود که 

به دنبال آن نیز اسال�میت روش علوم و نظریات علوم انس��انی موضوعیت می‌یابد. در کارآمدی 

نیز باید توصیف و تفسیر فلسفه‌ها از عالم معطوف به تصرف و تغییر و کنترل و بهینه‌سازی نظام 

طبیعت )اعم از انسان و کیهان( باشد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            23 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html


| 9
5 

ن 
ستا

زم
 | 

5 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

158

منابع

جوادی آملی، عبدالله )1386(. منزلت عقل در هندسه معرفت دینی. قم: نشر اسراء. 	.1

خسروپناه، عبدالحسین )1383(. آسیب‎شناسی فلسفه اسلامی، کتاب نقد، 33. 	.2

https://www.tas�،وجوی علوم انسانی،خبرگزاری تسنیم‎13891(.در جست ۳
nimnews.com/fa/news/1393/04/20/427665

یه‌های عل�م دینی و آزمون  خس��روپناه، عبدالحس��ین )1393(. در جس�ت‌وجوی علوم انس�انی )تحلیل نظر 	.4

الگوی حکمی ـ اجتهادی در تولید علوم انسانی. قم: نشر معارف.

خسروپناه، عبدالحسین )1395(. فلسفه اسلامی، امکان و ضرورت، روزنامه ایران.15 	.5

خس��روپناه، عبدالحس��ین )1395(. فلس�فه علوم انس�انی )بنیادهای نظری(. قم: نش��ر معارف و مؤسس��ه  	.6

حکمت نوین اسلامی. چ دوم.

خسروپناه، عبدالحسین )1389(. فلسفه فلسفه اسلامی. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی. 	.7

یه پردازی 5، فلس�فه فلس�فه اسالمی. تهران: شورای عالی  خس��روپناه، عبدالحس��ین )1385(. کرس�ی نظر 	.8

انقلاب فرهنگی.

خس��روپناه، عبدالحس��ین )1393(. همای�ش جه�ان انس�انی، حکم�ت اسالمی. کم��ال انس��ان و انس��ان  	.9

کامل،تهران: دانشکده ادبیات و علوم انسانی دانشگاه تهران و کانون اندیشۀ جوان و کارگروه فلسفه اسلامی.

خسروپناه، عبدالحسین )1387(. علوم عقلی و فلسفه‌های مضاف، مجله پگاه. 54.)ص 14 الی 21( 	.10

خس��روپناه، عبدالحسین )1386(. نظریه دیدبانی )فلسفه مضاف تاریخی ـ منطقی به مثابه نظریه تحول در  	.11

علوم(، فصلنامه اندیشه نوین دینی. 10.)ص 9 الی 47(

صادقی رشاد، علی‌اکبر )1385(. فلسفه مضاف، قبسات. 39 و 40. 	.12

لاریجانی، صادق )1380(. گفت‌و‌گوی‌های فلسفه فقه. قم: مرکز مطالعات و تحقیقات اسلامی. چ دوم. 	.13

مصباح یزدی، محمدتقی )1382(. میزگرد فلسفه‎شناسی )1(، معرفت فلسفی. 1 و 2. 	.14

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
4.

6.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.4.6.8
http://frh.sccsr.ac.ir/article-1-52-en.html
http://www.tcpdf.org

