
7

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

چكیده

روش‌شناس��ی یکی از ارکان مهم دس��تگاه‌واره فکریِ علم دینی است. گرچه به 

لحاظ رتبی، شناس��ایی روش مطلوب مطالعه علمی، تابعی از فلس��فه عام در یک 

دس��تگاه‌واره علمی اس��ت اما به جهت دیگ��ر، می‌توانند مقوم یکدیگر نیز باش��ند. 

هدف مطالعه حاضر، مقایس��ه روش‌شناختی علم رایج و علم دینی بود که حاصل 

آن شناسایی هشت تفاوت در این خصوص شد. تفاوت‌های کلیدی‌ای که بین علوم 

رایج و علوم انس��انی اسلامی فرض ش��دند عبارت‌اند از: مبادی فلسفی، اهداف و 

غایات انس��ان، تعریف نظ��ری و عملیاتی متغیرها، نحوه تدوی��ن فرضیه‌ها، معیار 

صحت فرضی��ه، مطالعه لایه‌های عمیق‌ت��ر پدیده‌ها، اس��تفاده از روش‌های متنوع 

پژوهش و تعیین نظام موضوعات. در راس��تای شناسایی روش‌شناسی مطلوب علم 

دینی، حاصل برخی تأملات، منتهی به پیش��نهاد و تبیین یک نمودار روش‌شناختی 

از منظر علم دینی گردید.

کلیدواژه‌ها: روش‌شناسی، علم دینی، علم رایج.

سید محمدرضا تقوی

استاد روان‌شناسی بالینی و عضو پژوهشکده تحول و ارتقای علوم انسانی اجتماعی دانشگاه شیراز

بررسی تفاوت‌‌های روش‌شناختی 
علم دینی و علم رایج

mtaghavi@rose.shirazu.ac.ir

یخ پذیرش:1395/1/15 | یافت:1394/8/19 | تار یخ در  | تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             1 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

88

مقدمه

باور به تفاوت علم دینی و علم س��كولار قبل از پیروزی انقلاب اس�المی ایران در جهان اسلام 

ش��كل گرف��ت )ایمان و کلاته س��اداتی، 1392؛ موس��وی، 1391(. از هم��ان اوان پیروزی انقلاب 

اس�المی، ض��رورت ویرای��ش، اص�الح و تغییر مبانی عل��وم، به‌خصوص علوم انس��انی، به ش��كل 

جدی‌تری در جامعه علمی ایران مطرح ش��د و به‌تدریج بر دامنه آن افزوده ش��د. چالش ابتدایی این 

مباحث »ضرورت و امكان علم دینی« بود اما به نظر می‌رسد امروزه جامعه علمی ما از این چالش 

عبور كرده باشد.

در یك��ی ـ دو دهه اخی��ر دیدگاه‌های متفاوتی در باب علم دینی مطرح و نقدهای متعددی نیز به 

آن ش��د )برای نمونه مراجعه شود به سوزنچی، 1389؛ حس��نی، علی‌پور و موحد ابطحی، 1386؛ 

خس��روپناه، 1392(. اكثر این دیدگاه‌ها، بحث علم دینی را در س��طح نظری و معرفت‌شناسی طرح 

م واقع و نش��ئه م��ادی دنیا، محقق 
َ
كرده‌ان��د؛ اما مش��خص نكرده‌اند ك��ه در برخورد با تجربه در عال

چگونه روش��ی را باید به خدمت بگیرد تا بتواند به ش��كار حقایق و تولید علم دس��ت یابد. به لحاظ 

منطقی بحث روش‌شناس��ی، متعاقب بحث هستی‌شناس��ی و معرفت‌شناس��ی اس��ت، لکن مس��یر 

تكاملی مباحث مربوط به فلس��فه عام علم و روش‌شناسی علم می‌تواند در یك چرخه متقابل اتفاق 

بیفتد و هر یك مقوم دیگری باش��د. اتفاقی كه در دنیای علم رایج، حداقل در 150 س��ال اخیر، روی 

داده است همین واقعیت را نشان می‌دهد.

منظور از علم دینی در این مقال، دس��تگاه‌وارۀ فکری‌ای اس��ت که از نظر مبانی )هستی‌شناسی، 

انسان‌شناس��ی، ارزش‌شناس��ی(، هدف )جاری‌کردن و تقویت س��نت‌های اله��ی(، غایت )حرکت 

ب��ه س��مت تقرب ف��ردی و اجتماعی(، منابع )برگرفته از نظام تکوین یا س��یر آفاقی و انفس��ی و نظام 

تشریع(، روش )معرفت‌شناسی(، معیار صحت )حجیت شرعی، کارآمدی و انسجام/هماهنگی( و 

نظام موضوعات )برگرفته از واقعیات اجتماعی و در راستای تحقق ظهور منجی عالم عج( به سمت 

اتح��اد وج��ودی با امهات اعتقادات اس�المی پیش م��ی‌رود. علم دینی در نظر نگارن��ده غیر از علم 

معصوم )ع( اس��ت. در علم دینی، محقق س��عی میك‌ند به‌قدر طاقت بشری به علم معصوم )ع( نزدیك 

شود؛ اما به‌هرحال مسلم است این علم حاصل تلاش بشری است که هم می‌تواند ابطال‌پذیر باشد 

و هم در طول زمان تعدیل، رشد و تحول یابد.

بح��ث روش‌شناس��ی علم دینی در مقط��ع كنونی از آن حی��ث اهمیت می‌یابد ك��ه علاقه‌مندان 

پژوه��ش در این ب��اب، مایل‌اند بدانند چگون��ه می‌توانند در فضای علم دین��ی، پژوهش‌های علمی 

انجام دهند. علی‌الخصوص كه جامعه نیز نتوانس��ته اس��ت با استفاده از دیدگاه‌های منبعث از علوم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             2 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


9

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

انس��انی رایج، مش��كلات خود را حل نماید و احساس میك‌ند كه در تعارض مبنایی با آن قرار دارد. 

از ط��رف دیگ��ر، هنوز محققین علم دینی بر یك دس��تگاه‌واره فكری علم دینی به توافق نرس��یده‌اند. 

این دس��تگاه‌واره فكری مبتنی بر مبانی انسان‌شناس��ی، هستی‌شناس��ی و معرفت‌شناس��ی‌ای هس��ت 

ك��ه علم دینی بر آن اس��توار می‌گردد. هم‌چنین دس��تگاه‌واره علم دینی باید بتواند اهداف، فلس��فه و 

پیش‌فرض‌ه��ای علم دینی، روش‌شناس��ی علم دینی، تعری��ف مفاهیم و نظام موضوع��ات را تعیین 

نماید. واقعیت این اس��ت كه این عناصر به‌تدریج ش��كل می‌گیرند و شكل‌گیری هر یك می‌تواند اثر 

تعاملی مثبتی روی شکل‌گیری سایر عناصر داشته باشد.

از حیث تعریف، روش‏شناس��ى، ش��ناخت ش��یوه‏هاى اندیش��ه و راه‏هاى تولید علم و دانش، در 

عرصه‌ی معرفت بش��رى اس��ت و موضوع این دان��ش، روش علم و معرفت اس��ت. روش در ارتباط 

مس��تقیم با عواملى نظیر موضوع معرفت، هدف معرفت و هست‏ىشناس��ى و معرفت‏شناس‏ىاى است 

كه معرفت بر اساس آن ش��كل م‏ىگیرد )پارسانیا، 1382: ص 10(. هستی‌شناسی، معرفت‌شناسی 

و روش‌شناس��ی، با وجود داش��تن ارتباط تنگاتنگ، قابل تحویل یا تقلیل به یکدیگر نیس��تند. افزون 

 بر شناخت‌شناسی و آن هم 
ً
بر این، رابطۀ آن‌ها مس��تقیم اس��ت، به این معنا که هستی‌شناسی، منطقا

 بر روش‌شناس��ی تقدم دارد )های، 1385: ص 109(. اما روش، مس��یرى اس��ت كه دانشمند 
ً
منطقا

در س��لوك علمى خود طى مك‏ىند زیرا روش هم��واره در متن حركت فكرى و تلاش‏هاى علمى یك 

دانشمند قرار دارد )پارسانیا، 1382(.

از آنجا كه هنوز روی روش‌شناس��ی مطلوب علم دینی تواف��ق عام وجود ندارد، پژوهش حاضر 

ت�الش دارد ت��ا از طریق مقایس��ه تفاوت‌ه��ای روش‌ش��ناختی در دو دس��تگاه‌واره عل��م دینی و علم 

رای��ج، ملاحظاتی در خصوص روش‌شناس��ی علم دینی ارائه نماید. بی‌ش��ك تعاملات، مباحثات و 

نقادی‌ه��ای زیادی تا دس��ت‌یابی به یك روش‌شناس��ی منقح در باب علم دینی نیاز اس��ت كه مقاله 

حاضر سعی دارد این باب را باز نماید.

مقایسۀ روش‌شناختی علم دینی و علم رایج

ه��دف نهای��ی هر دو دیدگاه عل��م دینی و علم رایج، تبیی��ن، پیش‌بینی و کنت��رل متغیرهای مورد 

م واق��ع »فرضیه‌آزمایی« نمایند. 
َ
پژوهش اس��ت. تمام عل��وم از جمله علم دینی نیاز دارند که در عال

م واقع و در برخورد با پدیده‌ها در نش��ئه مادی، کارآمدی خود 
َ
 علم دینی نیز باید بتواند در عال

ً
نهایتا

را ب��رای پیش��برد امور فردی و اجتماعی نش��ان دهد. مفهوم این حرف هم آن نیس��ت ک��ه وقتی قرار 

م ماده 
َ
 باید  قضایا را هم در سطح عال

ً
اس��ت دانشی در سطح نش��ئه مادی عملکرد داشته باشد لزوما

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             3 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1010

تبیین نماید. هم‌چنین با توجه به تفاوت در هستی‌شناس��ی و معرفت‌شناس��ی دو دیدگاه علم رایج و 

علم دینی، به‌صورت بدیهی تفاوت روش‌شناس��یِ دو دیدگاه نیز مورد انتظار است. هدف از مقایسه 

روش‌شناختی علم دینی و علم رایج، دست‌یابی به مجموعه‌ای از اصول و قواعد است که بتواند پس 

از نقد و تنقیح سایر محققین، در تدوین نهایی روش‌شناسی علم دینی به کار آید. نگارنده برای این 

مقایسه به هشت تفاوت تأثیرگذار در دو دیدگاه دست یافته است:

1. ابتنای روش‌شناس��ی علم رایج و علم دینی بر مبادی فلس��فی متفاوت. روش‌شناسی تابعی از 

دیدگاه هر پارادایم به هستی‌شناسی و معرفت‌شناسی است. در علم رایج این دو تحت تأثیر مکاتب 

 با دیدگاه اس�المی متفاوت‌اند. در علم 
ً
اومانیس��م، لیبرالیس��م و راسیونالیسم هس��تند که مش��خصا

رایج، فلسفه )و فلسفه علم( زیربنای نظم‌بخشیدن به نظام‌های پارادایمی و نظری را شکل می‌دهد. 

درحالی‌که زیربنا در اندیشه اسلامی، سنت خداوند به‌عنوان یک سنت لایتغیر است. بنابراین فلسفه 

)به معنای تأملات و تفکرات بش��ری یا عقل خودبنیاد( در اندیشه اسلامی، زیربنا نیست که با تغییر 

آن روبناها تغییر کند. فلسفه نقشی، حدِ واسط میان سطح جهان‌بینی و واقعیت دارد و باید به وسیله 

س��طوح ماورایی جهان‌بینی و س��نت الهی تأیید ش��ود )ایمان، 1391: ص 303-302(. بنابراین در 

بحث از روش‌شناس��ی علم دینی، نیازمند آن خواهیم بود که به توافقی در خصوص انسان‌شناس��ی، 

هستی‌شناس��ی و معرفت‌شناسی از منظر اسلام در مفهوم عام آن و هم برای رشته‌های علمی خاص 

دس��ت یابیم؛ برای مثال انسان‌شناسی متناس��ب با علم اقتصاد چه ویژگی‌هایی دارد. خوشبختانه در 

س��ال‌های اخیر در این زمینه تلاش‌های خوبی صورت گرفته اس��ت )برای نمونه: حسینی، 1382؛ 

ش��ورای عال��ی انقلاب فرهنگ��ی، 1390؛ امیرحس��ینی، 1387؛ خس��روپناه، 1392(؛ با این حال 

نیازمند آن هستیم که به توافق عام‌تری دست یابیم.

 
ً
2. یکی از تفاوت‌های علم دینی و علم رایج، تعیین غایات علم توسط این دو دیدگاه است که نهایتا

از طریق تنظیم معیار صحت، روش تحقیق را هم تحت تأثیر قرار می‌دهد و نتیجه پژوهش را به داوری 

می‌نشیند. تولید علم در نهایت، تجویز علم را هم به‌دنبال خواهد داشت. تجویز علم به تشخیص سره 

از ناس��ره نیاز دارد و بس��ته به معیار صحت یک دس��تگاه‌واره فکری خروجی آن متفاوت است. لذا نوع 

غایتی که برای یک دانش مش��خص می‌ش��ود نوع معیار صحت را نیز تحت تأثیر قرار می‌دهد. معیار 

صحت به شما می‌گوید که چه داده‌هایی را نگه دارید و چه داده‌هایی کارایی ندارند. غایات علم حتی 

انتخ��اب موض��وع تحقیق را هم تحت تأثیر خود قرار می‌دهد. به‌عبارت‌دیگ��ر هر داده علمی‌ای به تور 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             4 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


11

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

 همان داده به تور ش��کار خواه��د آمد که محقق )یا نظام 
ً
ش��کار هر عالِم و محققی درنمی‌آید؛ طبیعتا

مدیریت تحقیق در یک منطقه( به‌دنبال آن است و آن را اطلاعات ارزشمند قلمداد می‌کند.

 مبتنی بر هنجارها و ارزش‌های اجتماعی اس��ت لکن در علم 
ً
در عل��م رایج، غایات علم عمدتا

دین��ی غای��ات علم مبتن��ی بر مع��روف و منکر‌ها )ملاک‌های دینی( اس��ت که توس��ط مکتب تعیین 

می‌ش��ود. برای مثال غایت علم اقتصادِ رایج ممکن اس��ت توزیع منابع اقتصاد یا پیشرفت اقتصادی 

باشد؛ در یک مورد، اقتصاددانان نوکلاسیک غایت علم اقتصاد را »خودگروی لذت‌جویانه« معرفی 

کرده‌ان��د )جاب��ری، 1388( که البته ممکن اس��ت بیانگر کلیت علم اقتصاد رایج نباش��د. اما غایت 

علم اقتصاد دینی چه‌بس��ا ایجاد عدالت اقتصادی یا پیش��رفت اقتصادی همراه با تعالی معنوی و... 

باشد. مثالی دیگر؛ غایت روان‌شناسی بالینی رایج، پیشگیری از ابتلای به اختلالات روانی تعریف 

می‌ش��ود و تعریف سلامت روان بر حس��ب هنجار اجتماعی یا متوسط رفتار جامعه تعیین می‌شود. 

اما در روان‌شناس��ی بالینی مطلوب، معیار س�المت رفتار، ملاک‌مدار اس��ت. در اینجا رفتار انسان 

کامل ملاک رفتار سالم تلقی می‌شود و به همان نسبتی که انسان‌ها مطابق انسان کامل عمل می‌کنند 

از رفتار سالم و سلامت روان برخوردارند.

3. یکی از مس��ائل مهم در روش‌شناسی علم، تعریف نظری و عملیاتی متغیرهای مورد تحقیق 

اس��ت. با توجه به غای��ات متفاوت علم در دو دس��تگاه‌واره علم دینی و علم رای��ج، تعریف نظری و 

عملیات��ی متغیرهای مورد مطالعه نیز متفاوت می‌ش��ود. برای مثال در عل��م رایج تعریف متغیرها بر 

اس��اس کنش مش��هود تعیین می‌ش��ود. اما در علم دینی، متغیرها بر اس��اس کن��ش، بینش و گرایش 

افراد تعیین می‌ش��وند. برای نمونه در علم اقتصاد رایج ممکن اس��ت متغیر »رش��د اقتصادی« برابر 

ب��ا »افزایش درآمد« تعریف ش��ود. ام��ا در علم دینی، ممکن اس��ت »افزایش درآم��د« تنها یکی از 

م خارج و کنش بیرونی محقق می‌ش��ود؛ اما هم‌زمان 
َ
معیارهای »رش��د اقتصادی« باش��د که در عال

 دچار غرور نش��ود یا این پیش��رفت را تنها به عمل 
ً
ف��رد باید در بینش خود نیز پیش��رفت نماید )مثلا

خود نس��بت ندهد( و هم‌زمان در گرایش��ات قلبی نیز تعالی یابد )برای نمونه این پیشرفت اقتصادی 

موجب بُعد او از حق‌تعالی نشود(. مثال دیگر در تعلیم و تربیت اسلامی؛ کودکان از دوران کودکی 

تش��ویق به نمازخواندن می‌شوند )کنش(؛ سپس در س��ن بلوغ مسئله بینش جدی می‌شود، آنجا که 

می‌فرماید: در اصول دین تقلید جایز نیس��ت. در مراحل بعدی، مسئله گرایش مطرح می‌شود، آنجا 

که می‌فرماید: وظیفه فرد رساندن ایمان از عقل به قلب است. )حجرات: 14( بنابراین در علم دینی، 

مفهوم رفتار یا عمل، فقط رفتار ظاهری، قابل حس و تجربه نیس��ت. بلکه به دنبال عمل، بینش باید 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             5 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1212

مقوم عمل باشد و گرایش باید مقوم بینش باشد.

4. تفاوت دیگر بین دو دیدگاه علم رایج و علم دینی مربوط به تأثیر جهان‌بینی محقق در تدوین 

فرضیه اس��ت. در علم رایج ادعا این اس��ت که محقق سعی دارد بدون دخالت نظرات شخصی خود 

)ش��امل ارزش‌ها، نوع بینش به انس��ان، جهان و...( فرضیه خود را تدوین نماید. متخصصان فلسفه 

علم، جدایی نظریه از مش��اهده را برنمی‌تابند. برای مثال پوپر1 ش��واهد زیادی را ارائه کرد که نش��ان 

ده��د گزاره‌ها، گرانبار از نظریه‌هایی هس��تند ک��ه از انتظارات، فرهنگ و... تغذیه ش��ده و در تعبیر و 

تفس��یر مش��اهدات مؤثرند. همچنین از نظر کانت2، هر یافته حس��ی به‌صورت زمان‌مند و مکان‌مند 

درمی‌آید؛ به‌عبارت‌دیگر در هر ادراکی که س��رآغاز آن حس باش��د در اثنای کار، متغیرهای دیگری 

مثل تربیت فرهنگی، دانش، انتظارات پیش��ین و... زمینه‌ساز تقدم فرضیه بر مشاهده خواهد بود. در 

این صورت، وقتی قضیه ش��خصیه حاکی از عین واقع نباش��د، آنگاه قضیه کلیه ناش��ی از آن، واجد 

صفت عینیت نخواهد بود )حبیبی، 1392: ص 172-173(.

در مقابل، علم دینی چنین ادعایی )نادرست( ندارد که بدون چارچوب نظری درباره کل خلقت، 

به مشاهده پدیده‌ها می‌پردازد. محقق در این روش، امهات و چارچوب‌های مفهومی فرضیه خود را 

مبتنی بر مفاهیم عام و خاص )برای هر رش��ته علمی( انسان‌شناسی، هستی‌شناسی و ارزش‌شناسی 

دین��ی، از مکت��ب می‌گیرد. هرچند برداش��ت متخصصان از مناب��ع دینی، در پ��اره‌ای از موارد ثابت 

نیس��ت و می‌توان��د در طول زم��ان ارتقا و تکامل یابد. ام��ا آنچه مورد پذیرش ع��ام علما و محققین 

اس�المی در هر زمان قرار گرفته باش��د مبنای کار محقق قلمداد می‌ش��ود. خروجی این مفاهیم که 

 حوزه‌های علمیه و مراکز تخصصی مطالع��ات بنیادی(، به توافق 
ً
در س��طح فرهنگ بنی��ادی )عمدتا

 دانشگاه‌ها و 
ً
علمای اس�الم رس��یده اس��ت در اختیار محققین در س��طح فرهنگ تخصصی )عمدتا

مراکز پژوهشی( قرار می‌گیرد تا برای حل معضلات جامعه و مسائل علمی استفاده شوند.3

برای مثال در اقتصاد اس�المی، ربا حرام و جنگ با خدا انگاش��ته ش��ده است. بنابراین در سطح 

فرهنگ تخصصی، این مس��ئله به منظور تغییر قاعده یا توجیه آن در معرض آزمایش واقع نمی‌ش��ود 

بلکه به‌عنوان یک اصل پذیرفته می‌شود. بر همین منوال، اصول، چارچوب و امهاتی که در هر رشته 

1. Popper.

2. Kant.

3. برای ارائه تعریفی از لایه‌های مختلف فرهنگ ر.ک: زاهد، جاجرمی‌زاده و تقوی، 1392.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             6 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


13

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

علمی از کتاب و س��نت اس��تخراج شده باش��د و به توافق جمعیِ اساتید فن در سطح فرهنگ بنیادی 

رس��یده باشند مورد اس��تفاده متخصصان در س��طح فرهنگ تخصصی قرار می‌گیرد. به‌عبارت‌دیگر، 

ب��رای مواردی که ش��ارع چارچوب‌هایی تعیین نموده اس��ت پژوهش تنها در س��طح فرهنگ بنیادی 

صورت می‌پذیرد و نه در س��طح فرهنگ تخصصی. منطق این کار دو نکته اس��ت؛ نخست: پذیرفتن 

اس�الم به‌عنوان یک دین کامل و تحریف‌نش��ده؛ دوم: اینکه فرمودند از علم تنها بخش قلیلی به شما 

؛ و از 
ًال

لی
َ
 ق

ّا
مرِ رَبّی وَ ما اوتیتُم مِنَ العلمِ ال

َ
ل الرّوحُ مِن ا

ُ
داده ش��ده اس��ت »وَ یَس��ئَلونَک عَنِ الرّوحُ ق

تو درباره روح می‌پرس��ند. بگو )روح( از امر پروردگار من اس��ت و جز اندکی از دانش، به شما داده 

نشده است.« )اسراء: 85(.

5. معیار صحت فرضیه، تفاوت دیگر بین علم رایج و علم دینی اس��ت. روش‌شناسی علم رایج 

که تنها روش تجربی را به رس��میت می‌شناس��د، دچار س��ردرگمی و به‌هم‌ریختگی جدی در اثبات 

صحت روش شده است. مکتب اثبات‌پذیری با اصالت‌دادن به معرفت حسی، تحت تأثیر فلاسفه‌ای 

گوس��ت کنت5 تأسیس شد. اما پس از  نظیر جان لاک،1 بارکلی،2 دیوید هیوم،3 فرانس��یس بیکن4 و آ

مدتی مورد انتقادهای بسیاری از جمله اشکال به روش استقرای ناقص در روش‌شناسی قرار گرفت 

و منزوی ش��د. پوپ��ر تلاش کرد تا ای��ن نقیصه را با ارائه مکت��ب ابطال‌پذیری مرتف��ع نماید. مکتب 

ابطال‌پذی��ری نیز ب��ه دلایل متعددی از جمل��ه »خطاپذیربودن گزاره‌های ابطال‌کنن��ده« و »گرفتاری 

در دور و تسلس��ل«، نتوانس��ت متخصصان فلسفه علم را برای بقا متقاعد کند. به‌همین‌ترتیب نظریه 

س��اختار انقلاب‌های علمی کوهن6 و مکتب بر ضد روش فایرابند7 و... نتوانس��تند متخصصانِ امر 

 مکتب پست‌مدرنیس��م، با اصالت‌دادن به نس��بی‌گرایی و 
ً
را ب��ه یک وف��اق در روش برس��انند. نهایتا

1. John Locke.

2. Berkeley.

3. David Hume.

4. Francis Bacon.

5. Auguste Comte.

6. Kuhn.

7. Feyerabend.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             7 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1414

 شکس��ت در دس��ت‌یابی به توافق بین‌الاذهان��ی را اعلام نمود )چالمرز1، 
ً
ارزش‌های منطقه‌ای عملا

1385؛ جابری، 1388(. به‌هرحال علم تجربی تاکنون نتوانس��ته اس��ت یقینی‌بودن گزاره‌های خود 

را به اثبات برساند. البته منظور از ارائه این بحث هم این نیست که دانش رایج دستاوردی ندارد.

فلس��فه و علم از روش‌‌های خاص خود برای اثبات گزاره‌ها استفاده می‌کنند. یکی از روش‌های 

مهم مورد اس��تفاده در نظریه‌های علمی استفاده از روش استقرا )ناقص( است که حجیت آن ناتمام 

اس��ت. این اش��کال به روش‌شناس��ی تمام نظریه‌های تجربی که از روش اس��تقرا بهره می‌برند، وارد 

اس��ت. جامعه علمی در س��طح جهان باید در این مسئله غور و دقت نظر بیشتری کند. بدیهی است 

اگر قرار اس��ت موضوع ناتمام‌بودن حجیت اس��تقرای ناقص به یک دس��تگاه‌واره فکری علمی آسیب 

برس��اند این آس��یب به‌صورت حداکثری برای علم رایج و به‌صورت حداقلی برای علم دینی خواهد 

بود. زیرا آن‌چنان‌که در بند 7 اش��اره می‌ش��ود تبیین و تحلیل داده‌های تجربی، به‌عنوان معیار صحت 

فرضی��ه، در عل��م رایج بیش��ترین جایگاه و در علم دین��ی نازل‌ترین جایگاه را خواهد داش��ت. با این 

حال جای بس��ی افتخار است که شهید صدر در پژوهشی با ارائه نظریه »حساب احتمالات و توالد 

موضوعی و توالد ذاتی« حجیت استقرای ناقص را ثابت نموده است؛ گرچه علی‌الظاهر هنوز برخی 

اشکالات جزئی بر آن وارد است )خسرو پناه، 1383(.

به نظر می‌رس��د که علم دینی معیارهای صحت را در حد گس��ترده‌تری مطرح می‌نماید و علاوه 

ب��ر تأیی��د تجربیِ گزاره‌ها، کارآمدی، داش��تن حجیت ش��رعی و غایت‌نگری )از ای��ن منظر که گزاره 

دین��ی حداقل منتهی به بُعد از خالق هس��تی نش��ود( را نیز در نظر می‌گی��رد. هم‌چنین در علم دینی، 

اصالت با واقعیت نیس��ت بلکه اصالت با س��نت‌های لایتغیر الهی اس��ت )ایمان و کلاته س��اداتی، 

1389(. اگر واقعیات فردی و اجتماعی در راستای سنت‌های الهی نباشند باید کوشید تا این انطباق 

صورت پذیرد زیرا هنگامی کارایی فرد و جامعه به حداکثر خود می‌رسد که بین واقعیت‌های موجود 

و س��نت‌های الهی بیش��ترین انطباق وجود داش��ته باش��د. به‌عبارت‌دیگر، بین پدیده به‌عنوان فنومن 

)واقعیتی که مش��هود افراد نوعی اس��ت( با پدیده به‌عنوان نومن )ذات و نفس‌الامر که مش��هود امام 

معصوم )ع( اس��ت( بیش��ترین هماهنگی وجود داش��ته باش��د. در این صورت، محقق علوم انسانی، 

پدیده‌‌ها را از همان منظری تحلیل می‌کند که امام معصوم )ع( تحلیل می‌نماید.

6. نکته کلیدی دیگر، تفاوت در نگرش علم دینی و علم رایج به پدیده‌هاس��ت. بر این اس��اس 

1. Chalmers.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             8 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


15

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

م طبیعت مطالعه می‌ش��ود اعراض اش��یا و نه جوهر و حقیقت آن‌هاس��ت. در فلس��فه 
َ
آنچ��ه در عال

 حواس ما »دیدۀ جوهربین« 
ً
اس�المی ثابت می‌ش��ود که ادراک، پدیده‌ای غیرمادی اس��ت و اساس��ا

م مادی 
َ
ندارد )حس��ن‌زاده آملی، 1385(. هم‌چنین فلاسفه اسلامی نش��ان می‌دهند که آنچه در عال

یافت می‌ش��ود نازله حقیقتی اس��ت ک��ه در عوالم بالاتر وج��ود دارد. به همین دلیل اس��ت که آنچه 

م مادی تنزل کرده اس��ت  اس��رار و بطون فراوان��ی دارد.  برای نمونه، 
َ
از ق��رآن به ش��کل الفاظ در عال

در روايات��ى از ام��ام‌ باق��ر و امام ‌صادق )عليهما الس�الم( »آب« بر امام )ع( تطبيق داده ش��ده اس��ت 

)الكافى، ج‌1: ‌339(. در روايت ديگرى از امام ‌رضا )عليه الس�الم( آب، به علم امام تفس��ير ش��ده 

است )الصافى، ج‌‌5: ‌205(. در مورد ديگر، ذيل آيه 16 سوره جن، آب بسيار، به علم فراوان تفسير 

ش��ده كه خداوند، آن را در دس��ترس مردم قرار داده است و مردم آن را از امامان فرا م‌ىگيرند )همان: 

‌236 به نقل از دشتی، بی تا(.

در حدیثی دیگر امام صادق )ع( در تفس��یر آیه اول س��وره ش��مس فرمودند منظور از خورش��ید، 

پیامبر )ص( و مقصود از ماه، علی )ع( اس��ت )کلینی، 1381: ص 81(. مفس��ران منظور از »ارض« و 

»س��ماوات« در قرآن را زمین و آس��مان ظاهری که در علم هیئت مطالعه می‌ش��ود ندانس��تند و بیان 

کردند که منظور از زمین »ماس��والله« و منظور از آس��مان »انس��ان کامل« اس��ت و زمانی که جمع 

بس��ته می‌ش��ود )س��ماوات( منظور »مراتب وجودی انسان کامل« اس��ت )صمدی آملی، 1384(. 

چگونه حضرت یوس��ف )ع( حقیقت خواب پادش��اه مص��ر را تعبیر می‌کند و منظور از خورده‌ش��دن 

هفت گوس��اله چاق توس��ط هفت گوس��اله لاغر را، به منزله هفت سال فراوانی نعمت و سپس هفت 

س��ال قحطی نعمت می‌یابد. پس حقیقتی در جایی وجود داش��ت که نازله آن به ش��کل این خواب 

خود را بروز داد و حضرت یوس��ف )ع( آن را یافت. آصف ابن برخیا چگونه دانش��ی دارد که می‌تواند 

تخت بلقیس را در چش��م به‌هم‌زدنی برای حضرت س��لیمان )ع( بیاورد )نمل: 40(. اویس قرنِ نابینا 

چگونه با استشمام بوی پیامبر )ص(، که در خارج شهر بودند، خانه پیامبر را می‌یابد؟ حافظ و مولانا 

م دارند که پس از چندصدس��ال هنوز افکارشان طراوت 
َ
و س��عدی چگونه ادراکی از حقیقت این عال

م را 
َ
و درخش��ندگی دارد. به نظر می‌رس��د می‌توان در همین دنیای مادی زیس��ت اما حقیقت این عال

طوری دید که چشمان عادی و مادی نمی‌توانند ببینند. مزیت نسبی علم دینی بر علم رایج در همین 

نکته نهفته است.

م در س��طح تجربه عینی 
َ
مخلص کلام آنکه علم دینی و علم رایج هر دو به مطالعه واقعیت عال

م واقع را فقط جس��می دیده اس��ت و این‌جهانی که از پس 
َ
علاقه‌من��د هس��تند. لکن علم رای��ج، عال

و عقب��ه آن )و قب��ل و بع��د از آن( جهانی وجود ندارد. معلوم اس��ت دو محقق که یکی »س��ماوات« 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                             9 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1616

را از منظر علم هیئت، آس��مان ظاهری تلقی می‌کند و دیگری بر اس��اس مس��تندات دینی، »مراتب 

وجودی انس��ان کامل« ادراک می‌نماید، به دو نوع متفاوت از درک واقعیت نائل می‌ش��وند. بنابراین 

عل��م دین��ی نیازمند آن اس��ت که در یک سلس��له مراتب طولی، در ح��د ممکن، نظ��ام مفاهیم را با 

توجه به حقیقت آن‌ها در عوالم وجودی مختلف ش��کل دهد و مفهوم واقعیت و حقیقت اش��یا را در 

گس��تره‌ای از ع��رش تا فرش تلقی نمای��د. از این بیان پیامبر )ص( که فرمود: »اللهم ارنی الاش��یاء کما 

هی« برداشت می‌شود که حقیقت اشیا همان چیزی نیست که در ظاهر عیان است. این نکته را باید 

در نظر گرفت که جنبه‌های تجربی، تجریدی و شهودی پدیده‌ها، جنبه‌های متعددی از یک واقعیت 

نیس��تند که به‌صورت انضمامی و وحدت عددی کنار هم گذاشته شوند تا محقق بخواهد به‌صورت 

مجزا جنبه‌های محس��وس قضایا را با اس��تفاده از روش‌های تجربی، جنبه‌های عقلانی را با استفاده 

از روش‌های فلس��فی و جنبه‌های ش��هودی آن را با اس��تفاده از روش‌های کشف و شهود دریابد. در 

 
ْ

د
َ
حقیقت هر شیء یک وجود حقیقی دارد که به گونه ها و شئون مختلفی ظهور و بروز می‌کند؛ »وَق

وَارًا« )نوح: 14(. درست مثل عمل دیدن، شنیدن و بوییدن که به‌طور مکانیکی در انسان 
ْ

ط
َ
مْ أ

ُ
ك

َ
ق

َ
ل

َ
خ

جمع نشده‌اند بلکه همه، شئون مختلف انسان هستند.

 از روش‌های 
ً
7. سطح تحلیل پدیده‌ها در علم رایج و علم دینی متفاوت است. علم رایج عمدتا

گاه بود که این نوع از تحلیل، نازل‌ترین نوع تحلیل  تجربی برای تبیین پدیده‌ها استفاده می‌کند. باید آ

پدیده‌هاس��ت و لذا علم رایج دچار اش��کالات فراوانی در تبیین پدیده‌ها در س��طح روش‌شناس��ی و 

فلسفه علم است. تبیین‌هایی که در سطح تجربی ارائه می‌شوند، سقف توانایی علم تجربی محسوب 

می‌شوند. اما این تحلیل‌ها در علم دینی، کف توانایی علم دینی هستند. روی این داده‌های تجربی، 

داده‌ه��ای عقلی، و فراتر از آن داده‌های ش��هودی قرار می‌گیرند؛ مش��روط بر اینک��ه تمام این داده‌ها 

مؤید یکدیگر باشند و حجیت شرعی داشته باشند. هم‌چنین داده‌های فراهم‌آمده از سطوح پایین‌تر 

نمی‌توانن��د داده‌های س��طوح بالاتر را نق��ض نمایند، زیرا از زاویه‌ای تنگ‌ت��ر و محدود‌تر به حقیقت 

اشیا می‌نگرند. بنابراین علی‌القاعده تعارضی بین داده‌های سطوح مختلف وجود نخواهد داشت.

اس�الم یک نظام معرفتی اس��ت که ش��امل مجموعه‌ای از حقایقِ سِر و آش��کار می‌شود. حقایق 

آش��کارش هم اسرار، لایه‌ها و بطونی دارند. بر این نظام معرفتی، منطق خاصی حاکم است که باید 

آن را کشف کرد. هنگامی می‌توان به درستی یک گزاره علمی رأی داد که منطق حاکم بر آن گزاره، با 

منطق حاکم بر نظام معرفتی دین در یک راستا باشد. بخشی از این راستی‌آزمایی مربوط به جنبه‌های 

 به معنای درک ظواهر قضایا نیست. 
ً
مشهود پدیده‌هاست، ضمن آنکه توجه به عالم مشهود هم لزوما

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            10 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


17

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

بلکه محقق تیزبین می‌تواند از پس ظواهر قضایا، بواطن و جنبه‌های عمیق‌تر آن‌ها را درک نماید. اما 

بخش عمده‌تری از نشان‌دادن صحت یک فرضیه برمی‌گردد به اینکه آیا منطق فرضیه مورد بررسی با 

منطق حاکم بر نظام معرفتی مربوط، در یک راستاست یا خیر؟

وقتی امام معصوم )ع( به یک سؤال واحد چندین جواب متناسب با توان سؤال‌کنندگان می‌دهند و 

همه پاس��خ‌ها هم درست هستند، حکایت از این حقیقت دارد که یک مسئله واحد که مورد بررسی 

اس��ت ش��ئون، مراتب و لایه‌های متفاوتی دارد که آن را از جنبه‌های مختلف قابل‌بررس��ی می‌نماید. 

بدیهی است هر چقدر افراد سؤال‌کننده، زمینی‌تر، مادی‌تر، محدودتر و سطحی‌تر بیندیشند، پاسخ 

امام )ع( به آن‌ها نیز سطحی‌تر است؛ چون امام )ع( در سطح فهم افراد با آنان سخن می‌گویند. افرادی 

ک��ه ظرفیت‌های بالاتر ب��رای درک حقیقت دارند )به‌عبارت‌دیگر قادرند به غیر از جنبه‌های مش��هود 

قضای��ا، زوایای نامش��هود، مخفی و عمیق‌تر یک موض��وع را دریابند( با س��طح بالاتری از حقیقت 

ارتباط داده می‌شوند. بنابراین همان‌طور که عوالم وجودی، مختلف هستند، حتی در عالم ماده هم 

 نازل‌ترین لایۀ حقیقت، جنبه‌های مش��هود و تجربی آن 
ً
حقیق��ت لایه‌های مختلفی دارد که احتمالا

اس��ت. اینک اگر منطق یک فرضیه با منطق نظام معرفتی در یک راس��تا باشد شاهد سطح بالاتری از 

تأیید فرضیه هستیم تا تأیید تجربی صِرف آن فرضیه. تأیید فرضیه در سطح بالاتر از حقیقت و مرتبه 

 از تأیید تجربی آن مهم‌تر اس��ت. معنای این حرف هم این نیست که نباید به دنبال 
ً
وجودی، مس��لما

تأیید تجربی فرضیه‌ها بود، بلکه گاهی تعارض ظاهری ش��واهد فرضیه با شواهد سطح بالاتر به این 

 به معنای واقعی 
ً
دلیل اس��ت که ش��واهد س��طح پایین‌تر به‌صورت سطحی دیده ش��ده‌اند و نه حقیقتا

خود. وگرنه اگر پدیده به‌درستی تحلیل شده باشد نباید بین شئون مختلف پدیده‌ای واحد، تعارضی 

وجود داش��ته باش��د. اگر به چنین تعارضی برخوردیم اصالت با حقایقی اس��ت که در مرتبۀ وجودی 

بالاتری هس��تند چون از یک افق بالاتر به مس��ئله می‌نگرند. اضافه کنید به این مطالب، آنچه در بند 

شش ذکر آن رفت.

8. تعیین نظام موضوعات مورد مطالعه یا تعیین اولویت‌های تحقیقاتی، که بخش��ی از مس��ائل 

روش‌شناس��ی اس��ت، در علم دینی و علم رایج متفاوت اس��ت. در هر دستگاه‌واره فکری، هر علمی 

تولید نمی‌ش��ود. در علم دینی، علمی تولید می‌ش��ود که در راس��تای نیازهای واقعی فرد و اجتماع و 

در مس��یر تحقق اهداف خلقت باش��د؛ موجب آزادی معنوی، گسس��تگی از تعلقات و موجب قرب 

شود یا حداقل مانعی برای قرب فردی و اجتماعی به معبود و خالق هستی ایجاد ننماید )علم نافع(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            11 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

1818

نتیجه‌گیری

هدف پژوهش حاضر، مقایس��ه روش‌شناس��ی علم رایج و علم دینی بود که در هش��ت بند ارائه 

ش��د. با توجه به موارد ارائه‌شده، روش‌شناسی علوم اسلامی-انسانی به‌صورت پیشنهادی در نمودار 

 تحت تأثیر تبیین ما از معرفت‌شناسی و فلسفه 
ً
1 آورده می‌ش��ود. امهات روش‌شناسی، که مس��تقیما

مضاف علوم اس��ت می‌تواند برای تمام رشته‌های علوم انسانی کلیّتی واحد داشته باشد. ضمن آنکه 

مغایرتی هم با این ندارد که متخصصان هر یک از رش��ته‌های علوم انس��انی، به روش‌های پژوهش 

خ��اص برای هر رش��ته نیز هم��ت بگمارند. روش‌شناس��ی، تحت تأثیر نظام معرفت‌شناس��ی در هر 

مکتبی، مشخص می‌نماید که تولید دانش از چه مسیرهایی خواهد گذشت و هر یک از این مسیرها 

چه جایگاهی در نظام هندسۀ معرفتی آن دستگاه‌واره فکری دارند. برای مثال استفاده از ابزار حس و 

تجربه جایگاه نخست را در علم رایج دارد؛ درحالی‌که در نظام معرفتی اسلام، جایگاه ابزار حس و 

تجربه، به لحاظ رتبی، ذیل جایگاه عقل و ادراکات قلبی است.

نمودار 1- روش‌شناسی علوم انسانی– اجتماعی در جهان‌بینی اسلامی                  

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            12 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


19

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

بر اساس نمودار 1 علم الهی یا سنت‌های لایتغیر الهی در رأس این نمودار قرار می‌گیرد. توجیه 

این مس��ئله در بند 1 نتایج آمده اس��ت. در واقع علم الهی یا س��نت‌های لایتغیر الهی به مثابه چتری 

عمل می‌نماید که در سراسر این نمودار جاری، ساری و تأثیرگذار است. پس از آن به مدد علم الهی 

 عمدۀ عقل و نقل باید به تدوین نظام معرفتی اسلام همت گماشت. منظور از 
ِ

و با استفاده از دو منبع

نقل، وحی و سنت است. منظور از وحی، کتاب تدوینی یا تشریعی خداوند )قرآن( است. بنابراین 

علم تفس��یر در اینجا جایگاه خاصی دارد. منظور از س��نّت، مجموعه کلام، رفتار، س��یره و ادعیه‌ای 

اس��ت که از ائمه معصومین )ع( به یادگار مانده اس��ت. بنابراین درک آن‌ها نیازمند داش��تن دانش‌های 

مربوط از جمله علم حدیث، علم رجال و س��ایر علوم وابس��ته اس��ت. از سوی دیگر، منظور از عقل 

اس��تفاده از تمام قابلیت‌هایی است که از سوی خداوند متعال، در انسان به ودیعت نهاده شده است 

و آن ش��امل تمام ابعاد عقل از جمله عقل تجربی، عقل تجریدی و عقل ش��هودی اس��ت. جایگاه و 

مکانی��زم عمل هر یک از ابعاد عق��ل، به انضمام نحوه ارتباط این ابعاد ب��ا یکدیگر، نیازمند مطالعه 

 غیرممکن می‌نماید.
ً
وسیعی است که بدون تولید چنین دانشی، دست‌یابی به علم دینی تقریبا

قدم بعدی در تدوین علوم انسانی-اس�المی، تدوین نظام معرفتی اس�الم )فلس��فه عام( است. 

تدوین این نظام برای مجموعه علوم انسانی-اسلامی به مثابه یک سند مهم بالادستی فرض می‌شود. 

م )هستی‌شناسی(، انسان )انسان‌شناسی(، نحوه 
َ
در این نظام معرفتی اموری چون نگاه اسلام به عال

شکل‌گیری دانش )معرفت‌شناسی و به‌صورت جزئی‌تر به چیستی علم یا علم‌شناسی/فلسفه علم(، 

ارزش‌ها )ارزش‌شناس��ی( و... تعریف می‌ش��وند. از آنجا که دین برای تربیت انس��ان‌ها آمده است، 

پس برای انس��ان اهداف و غایاتی در این جهان قائل اس��ت. لذا پس از تدوین نظام معرفتی اسلام، 

تدوین اهداف و غایات برای انسان لازم می‌آید. آنچه پس از این مرحله خواهد آمد خروج از کلیت 

علوم انسانی و پرداختن به هر یک از رشته‌های علوم انسانی، به‌صورت جداگانه است.

ب��ر مبنای اهداف و غایاتی که خداوند متعال برای انس��ان مقرر و اراده فرموده اس��ت، اهداف و 

غایات هر یک از رشته‌های علوم انسانی استخراج می‌شوند؛ به‌عبارت‌دیگر، نقش و جایگاه هر یک 

از رشته‌های علوم انسانی برای رساندن انسان به جایگاه واقعی خود، تدوین می‌شود. سپس از نظام 

معرفتی اس�الم )فلس��فه عام(، فلسفه مضاف علم )فلسفه خاص( به دس��ت می‌آید. از این پس این 

فلس��فه مضاف علم اس��ت که تمام تلاش‌های دانشمندان و محققان آن رش��ته علمی را سامان‌دهی 

می‌نمای��د. فلس��فه مض��افِ هر یک از علوم، به‌طور مش��خص در س��ه م��ورد تأثیر مس��تقیم دارد که 

عبارت‌اند از: اهداف و غایات هر رشته، موضوع‌شناسی و روش‌شناسی.

تعیین نظام موضوعات برای پژوهش در علم دینی و علم سکولار، یکسان نیست؛ به‌عبارت‌دیگر، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            13 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

2020

از آنج��ا ک��ه دو دس��تگاه‌واره فکری مختلف، دو نوع نگاه به انس��ان و اهداف و غای��ات او دارند پس 

دو ن��وع مختل��ف از نیازها را برای رس��یدن به این اهداف و غایات برای انس��ان شناس��ایی و تعریف 

می‌نمایند. آن‌چنان‌که در نمودار 1 مشخص است اهداف و غایات هر رشتۀ علمی با توجه به اهداف 

و غایات انس��ان و تحت تأثیر فلس��فه مضاف علم تعیین می‌ش��وند. از طرف دیگر، نیازس��نجی، در 

یک ارتباط متقابل با اهداف و غایات هر رش��ته مش��خص می‌گردد و مشخص می‌نماید که چه نظام 

موضوعاتی متناس��ب با نیازهای شناسایی‌ش��ده و اهداف و غایات انسان و رشته علمی، در اولویت 

پژوهشی قرار می‌گیرند.

روش‌شناس��ی، به‌عنوان کلیدی‌ترین واژۀ این نمودار، شامل چندین بحث خطیر است. بی‌شک 

یک��ی از تفاوت‌ه��ای کلیدیِ علم دینی و علم رای��ج به »میزان درک لایه‌ه��ای عمیق‌تر واقعیت برای 

پیش‌بین��ی دقیق‌تر پدیده‌های نش��ئه مادی« مربوط می‌ش��ود. در علم دینی، هم��ه جنبه‌های مختلف 

م و نش��ئه مادی دنیا هویدا نیست. خلقت از مراحل و عوالمی عبور کرده است که 
َ
یک پدیده در عال

م دنیا، نازل‌ترین نش��ئه حضور اش��یا و پدیده‌هاست 
َ
در وضعیت کنونی پدیده‌ها تأثیر می‌گذارد. عال

)صورت��ی در زیر دارد آنچه در بالاس��تی(. بنابراین باید راهی برای مطالع��ه پدیده‌ها در عوالم بالاتر 

م ماوراءالطبیعه، از جمله کش��ف لایه‌ه��ای عمیق‌تر و 
َ
��م ماده و طبیعت ب��ه عال

َ
یاف��ت. عب��ور از عال

اس��راری که در تعالیم انبیا نهفته است و هم‌چنین کشف حقیقت محمدیه)ص( در حد توان و قابلیت 

قاب��ل )انس��ان(، از جهت‌گیری‌های مه��م عالِم علم دینی اس��ت. چیزی که در عل��م رایج مفهوم و 

جایگاهی ندارد.

آیا علم انس��ان، توان درک حقیقت اش��یا را خواهد داشت؟ پاس��خ به این سؤال از نظر علم رایج 

عراض و واقعیت مش��هود پدیده‌ها را بررسی می‌نماید و لذا 
َ
 منفی اس��ت. زیرا علم رایج، تنها ا

ً
قطعا

قادر نیس��ت عمق و باطن اش��یا و امور را بشناسد. لکن از طریق علم دینی تا حدودی می‌توان به این 

مهم دست یافت و لایه‌های عمیق‌تری از ظواهر اشیا را شناخت. در واقع همین امر نیز مزیت نسبی 

علم دینی نس��بت به علم س��کولار )علم رایج( است. انبیا آمدند تا با آوردن اخباری از عوالم غیب، 

ما را به درک عمیق‌تری از امور رهنمون شوند. بنابراین از طریق تعالیم انبیا می‌توان تا حدودی به این 

مهم دس��ت یافت. به‌ع�الوه چنانچه جدول وجودی افراد، از طریق تهذیب نفس، فعال ش��ود، قادر 

اس��ت از طریق علم حضوری و ش��هودی، متناس��ب با ظرفیت وجودی خود تا حدودی به این مهم 

دست یابد.

ملاک صحت، یکی دیگر از ش��اخصه‌های روش‌شناس��ی است. ملاک صحت در علم رایج در 

نیمه قرن بیس��تم، بیشتر از آنکه نشان‌دهندۀ »کشف امر مطابق با واقع« باشد، »میزان سودمندی در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            14 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


21

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

عم��ل« را م�الک صحت قرار می‌دهد. اما معی��ار صحت علم دینی، علاوه بر اینکه نش��ان می‌دهد 

فرضی��ه محقق چ��ه مقدار واقعیت را منعکس می‌نماید، باید از حجیت ش��رعی، انس��جام درونی و 

هماهنگی و انطباق با پیش‌فرض‌های انسان‌شناس��ی، هستی‌شناس��ی و غایت‌شناس��ی نیز برخوردار 

باشد. سخت‌گیری بیشتر در معیار صحت، نه‌تنها قیدزدن و محدودکردن علم نیست بلکه آزادکردن 

علم و رهانیدن آن از برخی اموری اس��ت که منطبق با واقع نیس��تند اما ممکن است به نادرستی، در 

دایره علم قرار گیرند.

موضوع دیگر، تخصیص روش اس��ت. روش علم دینی اعم از روش تجربی اس��ت و روش‌های 

نقلی و عقلی )تجربی، تجریدی و شهودی( را نیز شامل می‌شود. تبیین ارتباط حس و عقل )کارآمد 

و بهشتی، 1393(، منزلت عقل در هندسه معرفتی )جوادی آملی، 1386( و رابطه و نسبت عقل و 

وحی از منظر علامه طباطبایی )بهشتی‌پور، 1390( مباحث بسیار کلیدی‌ای هستند که بدون تبیین 

آن‌ها مس��یر علم دینی هموار نخواهد گردید؛ بنابراین موارد مذکور، از مس��یرهای مطالعاتی مهمی 

محس��وب می‌ش��وند که پیشِ روی تدوین علم دینی قرار دارد. نکته کلیدی در خصوص اس��تفاده از 

منابع مختلف معرفت در علم دینی، چگونگی وحدت‌بخش��ی به روش‌های مختلفِ استفاده‌ش��ده، 

در بررسی پدیده‌ای واحد است. در اینجا یک بحث چالشی نیز وجود دارد مبنی بر اینکه محقق علم 

دینی، چگونه می‌تواند در بررس��ی‌های خود، ش��ئون مختلف یک پدیده )ش��ئون تجربی، تجریدی، 

نقل��ی و...( را از یکدیگ��ر جدا نماید و با روش‌های مختلفی آن‌ها را مطالعه کند، بدون آنکه به درک 

کلیّتِ موضوع آس��یب برسد. در نمودار 1 از این موضوع به‌عنوان »وحدت‌بخشی روش‌ها« یاد شده 

است.

با توجه به ملاحظاتی که در بخش نتیجه‌گیری ذکر آن‌ها رفت و در فضای موارد بالاگفته، نظریه، 

تدوین می‌شود. به‌صورت مشخص برای ساخت نظریه مراحل زیر طی می‌شود:

تعیین موضوع با توجه به اهداف و غایات رشته/انسان؛ 	.1

م )مطالعه موضوع در قرآن و سنت(؛
َ
جمع‌آوری داده‌ها از کتاب تدوینی عال 	.2

م )مطالعه موضوع در جامعه و طبیعت(؛
َ
3.	 جمع‌آوری داده‌ها از کتاب تکوینی عال

 تشکیکی است و برای ورود به 
ً
جمع‌آوری داده‌ها از طریق س��یر انفسی؛ این قس��مت کاملا 	.4

آن و رس��یدن به مراحل عالی قابلیت خاصی لازم اس��ت که موضوع عرفان اسلامی است و 

از دایره بحث فعلی خارج اس��ت. بر اس��اس شواهد تأیید می‌شود که ناب‌ترین بخش دانش 

از این مس��یر به دس��ت می‌آید اما ظرایف و نکات خاص خود را دارد که فراتر از صلاحیت 

نگارنده است. این بخش مزیت نسبی علم دینی بر علم سکولار است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            15 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

2222

مجموعه داده‌هایی که از مس��یرهای فوق به دس��ت می‌آیند در یک مجموعه جمع می‌شود و  	.5

ب��ا توجه به ه��دف و غایت علم )تقرب فردی و اجتماعی به خالق هس��تی(، برخورداری از 

حجیت ش��رعی، کارآمدی، انس��جامِ سیستمی و نداش��تن ضرر و زیان برای سایر مسائل و 

ابعاد وجودی انسان، نظریه تدوین می‌شود.

صحت‌وسقم نظریه طی مراحل زیر بررسی می‌شود:

1. ارائه نتایج به متخصصان حوزه فرهنگ بنیادی برای اظهارنظر تخصصی؛

م واقع با اس��تفاده از روش‌های تجربی و غیرتجربی و مقایس��ه نتایج 
َ
2. آزمای��ش فرضیه در عال

حاصله با نتایج دیدگاه‌های رقیب )ممکن است برای یک موضوع در پارادایم علم دینی، نظریه‌های 

متفاوتی وجود داشته باشد(.

ای��ن چرخه به همین ترتیب رش��د تکاملی خ��ود را دنبال می‌نماید. چنانچه مس��یر فوق بتواند با 

تصحی��ح و اضافات س��ایر محققین، مورد توافق ع��ام در این حوزه قرار گیرد هر ی��ک از این بندها، 

به بس��ط و ش��رح بیش��تری نیاز دارد که بای��د به‌تدریج صورت پذی��رد تا به یک روش‌شناس��ی متقنِ 

قابل‌آموزش تبدیل شود. نمودار 1 این مراحل را خلاصه می‌کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

                            16 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html


23

ج |
رای

م 
 عل

ی و
دین

م 
 عل

تی
اخ

شن
ش‌

 رو
ای

ت‌‌ه
فاو

ی ت
رس

 بر
|

منابع

•	 قرآن کریم
امیرحسینی، مازیار. مهر 1387. »مبانی هستی‌شناسی و معرفت‌شناسی در تدوین اصطلاح‌نامه پزشكی ایرانی  	.1

و اسلامی«. كتاب ماه علوم و فنون. شماره 106. 
ایمان، محمدتقی. 1391. فلسفه روش تحقیق در علوم انسانی. قم. پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. 	.2

ایمان، محمدتقی؛ کلاته ساداتی، احمد. 1389. »جستاری در جهان‌بینی و علم«. فصلنامه معرفت فرهنگی  	.3
اجتماعی. شماره 4.

ــــــــــــــــــ	 . 1392. روش‌شناسی علوم انسانی نزد اندیشمندان مسلمان. قم. پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. .4

بهشتی‌پور، روح‌الله. 1390. »عقل و وحی از نظر علامه طباطبایی«. دو فصلنامه فلسفه دین. دوره 8 شماره 9. 	.5
پارسانیا، حمید. 1382. »روش‌ش‍ن‍اس‍ی‌ ف‍ل‍س‍ف‍ه‌ س‍ی‍اس‍ی‌ و ع‍ل‍م‌ س‍ی‍اس‍ت«. فصلنامه علوم سیاسی. شماره 9. 	.6

جابری، علی. 1388. »علم اقتصاد متعارف و خودگروی لذت‌گرایانه«. دو فصلنامه معرفت اقتصادی. شماره 1. 	.7
جوادی آملی، عبدالله. 1386. منزلت عقل در هندسه معرفت دینی. قم. نشر اسراء. چ 3. 	.8
حبیبی، رضا. 1392. درآمدی بر فلسفه علم. قم. مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی. 	.9

حسن‌زاده آملی، حسن. 1385. دروس معرفت نفس. قم. الف لام میم. 	.10
حس��نی، حمیدرضا؛ علی‌پور، ؛ موحد ابطحی، محمدتق��ی. 1386. علم دینی: دیدگاه‌ها و ملاحظات. قم.  	.11

پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
حس��ینی، سیدحسین. 1382. »نگار انسانی )مروری بر مبانی انسان‌شناسی دینی با نظری به تفسیر المیزان(«.  	.12

ماهنامه معرفت. شماره 69.
یم. جلد1. قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی دشتی، سید محمود. بی تا. دایره المعارف قرآن کر 	.13

 (http://www.maarefquran.com/Files/viewdmaarefBooks.php?bookId=1).
زاهد، س��ید سعید؛ جاجرمی‌زاده، محس��ن؛ تقوی، سید محمدرضا. 1392. »فرهنگ به مثابه رسانه‌ای بین اراده و  	.14

عمل جمعی )مطالعه تطبیقی فرهنگ اسلامی و سکولار(«. دو فصلنامه رسانه و فرهنگ. سال سوم شماره 2.
چالمرز، آلن، اف. 1385. چیس�تی علم: در آمدی بر مکاتب علم‌شناس�ی فلسفی. ترجمه سعید زیباکلام.  	.15

تهران. سمت.
خسروپناه، عبدالحسین. 1383. »منطق استقرا از دیدگاه شهید صدر«. فصلنامه ذهن. شماره 18. 	.16

یه‌ه�ای علم دینی و  ـــــــــــــــــــ	��ـ . 1392. در جس�ت‌وجوی عل�وم انس�انی اسالمی: تحلیل نظر .17
آزمون الگوی حکمی - اجتهادی در تولید علوم انسانی. تهران. نشر معارف.

خسروپناه، عبدالحسین و همکاران. 1392. انسان‌شناسی اسلامی. تهران. نشر معارف. 	.18
سوزنچی، حسین. 1389. معنا، امكان و راهكارهای تحقق علم دینی. تهران. پژوهشكده مطالعات فرهنگی  	.19

و اجتماعی.
ش��ورای عالی انقلاب فرهنگی. 1390. مبانی نظری تحول بنیادین در نظام تعلیم و تربیت رس�می عمومی  	.20

جمهوری اسلامی ایران.
صمدی آملی، داود. 1384. شرح دروس معرفت نفس علامه حسن‌زاده آملی )مجموعه سخنرانی(. آمل.  	.21

مجموعه فرهنگی قائم.
کارآمد، حس��ین؛ بهشتی، سعید. 1393. »ارتباط عقل و حس در اندیشه معرفت‌شناختی ابن‌سینا و نقش آن در  	.22

برنامه درسی«. دو فصلنامه تربیت اسلامی. سال نهم شماره 18.
کلینی، محمد بن‌یعقوب. 1381. بهشت کافی. ترجمه روضه کافی. قم. سرور. 	.23

موس��وی، سید. 1391. »بایسته‌های اسلامی‌سازی علوم انسانی از منظر سیدمحمد نقیب العطاس«. فصلنامه  	.24
پژوهش‌های فرهنگی و اجتماعی. شماره 1 ج 2.

های، کالین. 1385. درآمدی انتقادی بر تحلیل سیاسی. ترجمۀ احمد گل‌محمدی. تهران. نی. 	.25

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

2.
8 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

29
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            17 / 17

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.2.8
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-28-en.html
http://www.tcpdf.org

