
55

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

چکیده

در این مقاله درصدد هستیم تا ضمن نگاهی به خاستگاه بحث از علوم انسانی 

اس�المی و بومی در غرب و جهان اس�الم، بر کارنام��ه تلاش‌های صورت‌گرفته در 

کید بر س��ه دهه پس از پیروزی انقلاب اس�المی( مروری داشته  ایران معاصر )با تأ

باش��یم. با توجه به اینکه معضل اصلی در وضع کنونی را تنقیح‌نکردن مبانی نظری 

بحث تحول در علوم انس��انی از افق س��نت فکری اس�المی تش��خیص داده‌ایم، در 

بخش دوم با مطالعه‌ای تطبیقی ضمن بازخوانی طرح فکری مؤس��س علوم انسانی 

مدرن غربی )ویلهلم دیلتای1 آلمانی(، به تأمل در باب امکانات و محدودیت‌های 

کید بر بحث حکمت عملی و سیر تاریخی آن تا علامه  س��نت فکری اس�المی با تأ

طباطبایی)ره( و نظریه ادراکات اعتباری ایشان می‌پردازیم. در گام نهایی تفاوت‌های 

پارادایمی��ک ای��ن دو طرح بیان خواهد ش��د؛ تفاوت‌هایی که تأم��ل در باب آن، راه 

برون‌رفت از وضع کنونی علوم انسانی در ایران معاصر را هموارتر خواهد کرد.

1. Wilhelm Dilthey.

مالک شجاعی جشوقانی

عضو هیئت علمی پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی

از حکمت عملی تا ادراکات اعتباری
علامه طباطبایی)ره( و بنیادگذاری فلسفی

 علوم انسانی ـ اسلامی

 malekmind@yahoo.com

یخ پذیرش:1395/1/21 | یافت:1394/12/19 | تار یخ در  | تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             1 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

5656

کلیدواژه‌ها: علوم انس��انی ـ اس�المی، فلسفه علوم انس��انی، ویلهلم دیلتای، 

حکمت عملی، علامه طباطبایی)ره(، ادراکات اعتباری.

مقام معظم رهبری »مدظله«:

تی پیش این مطلب را مطرح 
ّ

مسئلۀ دیگر هم مسئلۀ علوم انسانی است، که از مد

 ما نیازمند آن هس�تیم که یک 
ً
 گفته ش�ده. حقیقت�ا

ً
کردی�م؛ دلای�ل این کار هم مکررا

تحوّل بنیادین در علوم انس�انی در کش�ور به‌وجود بیاید. این به معنای این نیست که 

م�ا از کار فک�ری و علمی و تحقیق�یِ دیگران خودمان را بی‌نی�از بدانیم، نه، برخی از 

علوم انس�انی ساخته‌وپرداختۀ غربی‌ها اس�ت؛ در این زمینه کار کردند، فکر کردند، 

مطالع�ه کردند، از آن مطالعات باید اس�تفاده کرد. حرف این اس�ت که مبنای علوم 

انسانی غربی، مبنای غیرالهی است، مبنای مادّی است، مبنای غیرتوحیدی است؛ 

این با مبانی اسالمی س�ازگار نیس�ت، با مبانی دینی س�ازگار نیس�ت. علوم انسانی 

آن‌وقت�ی صحیح و مفید و تربیت‌کنندۀ صحیح انس�ان خواهد بود و به فرد و جامعه 

ر الهی و جهان‌بینی الهی باش�د؛ این امروز در 
ّ
نفع خواهد رس�اند که بر اس�اس تفک

دانش‌ه�ای علوم انس�انی در وضع کنونی وج�ود ندارد؛ روی این بایس�تی کار کرد، 
فکر کرد.1

مقدمه
با ظهور عصر روشنگری در جهان غرب، علوم جدید جای مسیحیت سنتی را گرفتند و درنتیجه، 

دین از حوزه عمومی جوامع علمی کنار گذاش��ته ش��د. از این‌رو در غرب معاصر مسئله الهی کردن 

علم یا علم خداباور مطرح ش��ده اس��ت و کنفرانس‌هایی در این خصوص برگزار ش��د که می‌توان به 
کنفرانس علم در یک زمینه خداباوری که در تابستان 1998 در کانادا برگزار شد، اشاره کرد.2

1. بیان��ات مق��ام معظم رهب��ری در دیدار اس��اتید دانش��گاه‌ها، 1393/04/11 ب��رای تفصیل دیدگاه‌ه��ای مقام معظم 
http://farsi.khamenei.ir/newspart- :رهب��ری درباب اهمی��ت و ضرورت تح��ول در عل��وم انس��انی، ر.ک

 ،index?tid=1033
همین‌طور به کتاب منش��ور فرهنگی انقلاب اسلامی )مجموعه موضوعی رهنمودها و دیدگاه‌های رهبر معظم انقلاب 

اسلامی در عرصه فرهنگ(، دبیرخانه شورای عالی انقلاب فرهنگی، 1388، ص358-349.

2. برای تفصیل این بحث ر.ک: کتاب »نظریه‌های علم مسیحی در جهان غرب« به قلم دکتر قدرت‌الله قربانی که به 
تازگی از سوی انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه، 1392 منتشر شده است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             2 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


57

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

دکت��ر محمدتق��ی ایمان در کتاب »روش‌شناس��ی اندیش��مندان مس��لمان در علوم انس��انی« به 

تفصیل به جریان‌هایی که در جهان اس�الم در جهت تأس��یس علوم انس��انی اس�المی و به‌طور عام 

»علم دینی« فعالیت می‌کنند اشاره می‌کند؛ بحث از »ظهور جریان‌های احیاگرانه فکری«، و طرح 

فک��ری متفکرانی چون »اس��ماعیل راجا الفاروقی؛ تلفیق میراث اس�المی با می��راث تفکر مدرن«، 

»س��یدمحمد نقیب‌العطاس؛ آموزش‌وپرورش و علم اس�المی«، »ضیاءالدین س��ردار و اجمالیون؛ 

علم اس�المی و اجتهاد«، »سیدحس��ین نصر؛ در جس��ت‌وجوی علم مق��دس«، »موریس بوکای؛1 

ارزیاب��ی وحیانی��ت قرآن زیر ن��ور علم مدرن«، »مس��عود العالم چودری؛2 پارادای��م جهانی و نظام 

جهانی اس�المی«، »ارزیابی س��ه مدل روش‌ش��ناختی از علم دینی در ایران«، »رئالیس��م مفهومی 

خلاقانه؛ ارائه مدلی روش‌شناختی از علم اسلامی« و »افق و چشم‌اندازهای نوین به علم اسلامی« 

)ایمان و کلاله ساداتی، 1392(.

اما در ایران متفکران دینی قبل از انقلاب، با اینکه اس��تاد مطهری نامی از تأس��یس علوم انسانی 

دینی به میان نیاوردند ولی از رهگذر نقادی بنیادهای علوم انسانی در غرب و ارائه مباحث بنیادین در 

فلسفه علوم انسانی گام‌های آغازین در این راه را برداشتند. سه‌گانه ایشان در »فلسفه تاریخ« در کنار 

آثاری چون »جامعه و تاریخ در قرآن«، »نقدی بر مارکسیسم«، »تکامل اجتماعی انسان«، »اسلام 

و مقتضی��ات زم��ان« و دیگر آثار فلس��فی-کلامی اس��تاد که در واق��ع قطعاتِ پازلِ انسان‌شناس��ی، 

معرفت‌شناس��ی و هستی‌شناسی دینی وی هستند، گام‌های نخس��ت و درعین‌حال استوار در جهت 

تأسیس فلسفه علوم انسانی از منظر دینی است.

پس از انقلاب اس�المی و با ش��کل‌گیری دو جری��ان از حوزه علمیه قم، این تلاش دنبال ش��د؛ 

جریان نخس��ت به‌دنبال تهذیب علوم انس��انی موجود از موضع اس�المی و بازس��ازی علوم انسانی 

اسلامی بود که از سوی آیت‌الله محمدتقی مصباح یزدی آغاز شد و به تأسیس دفتر همکاری حوزه 

و دانش��گاه و در گام‌های بعد بنیاد فرهنگی باقرالعلوم)ع( و مؤسس��ه امام خمینی)ره( انجامید و جریان 

کادمی( علوم اس�المی از سوی سید منیرالدین  دوم، تأس��یس دفتر مجامع مقدماتی فرهنگس��تان )آ

حس��ینی ش��یرازی بود؛ جریان فرهنگستان علوم، علوم انس��انی موجود را به لحاظ مبنایی، برخاسته 

 متفاوت با علوم 
ً
از فلس��فه مادی می‌داند و در طرحی حداکثری، در پی تأس��یس دانش‌های��ی کاملا

انسانی غربی است.

1. Maurice Bucaille.

2. Masudul Alam Choudhury.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             3 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

5858

در مراکز غیرحوزوی، مؤسسات آموزشی پژوهشی همچون )دانشگاه امام صادق)ع((، )مدرسه 

عالی ش��هید مطهری(، )دانش��گاه علوم اسلامی رضوی(، )پژوهش��گاه فرهنگ و اندیشه اسلامی(، 

)پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی( و )پژوهشگاه حوزه و دانشگاه( نیز از مراکزی هستند 

که ضمن اذعان به امکان و ضرورت اس�المی )یا بومی(سازی علوم انسانی، کوشیده‌اند تا گام‌های 

جدی در این راه بردارند )سبحانی، 1386: ص32(.

در س��ال‌های اخیر تلاش‌های جدیدی برای تبیین مبانی فلس��فی و روش‌شناس��ی علوم انس��انی 

آغاز ش��ده اس��ت؛ تأسیس گروه فلسفه علوم انسانی در پژوهشگاه حوزه و دانشگاه و انتشار فصلنامه 

تخصصی روش‌شناسی علوم انسانی توسط این گروه و آغازبه‌کار گروه فلسفه علوم انسانی اسلامی 

مؤسس��ه آموزش عالی حوزوی حکمت وابسته به پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه دینی که نشان از عزم 

جدی برای تعمیق و توسعه این رویکرد دارد.

کیدها و هش��دارهای مقام معظم رهبری دربارۀ وضعیت فعلی علوم انسانی در کشور،  به دلیل تأ

ش��ورای عالی انقلاب فرهنگی با هدف ایجاد تحول و ارتقای علوم انسانی طی مصوبه‌ای در جلسه 

650 مورخ 1388/7/21 »شورای تخصصی تحول و ارتقای علوم انسانی« را با این اهداف تأسیس 

کرد: ابتنای علوم انس��انی بر مبانی نظری جمهوری اس�المی و انسان‌شناس��ی اس�المی، اصلاح و 

ارتقای آموزش و پژوهش در علوم انسانی در جهت انطباق با سیاست‌ها و راهبردها و کارآمدسازی 
آن در شئون کشور و هماهنگ و هم‌افزاشدن نهادهای مسئول و فعال در حوزۀ علوم انسانی.1

پژوهشکده تحول و ارتقای علوم انسانی و اجتماعی دانشگاه شیراز هم از اواخر سال ۱۳۹۱ در 

قالب 6 گروه علمی )اقتصاد اسلامی، جامعه‌شناسی اسلامی، روان‌شناسی و علوم تربیتی اسلامی، 
مدیریت اسلامی، فلسفۀ اسلامی و روش تحقیق( آغاز به فعالیت نموده است.2

مرک��ز پژوهش‌های فرهنگ��ی و اجتماعی صدرا هم در خردادماه س��ال 1387 با مجوز رس��می 

وزارت علوم، تحقیقات و فناوری با این اهداف تأس��یس ش��د: انجام مطالعات تخصصی در حوزه 

مطالعات و مس��ائل علوم انس��انی و اجتماع��ی در انواع و روش‌های گوناگون با انگیزه پاس��خ‌گویی 

به نیازهای اساس��ی و اولویت‌دار کش��ور در چارچوب مبانی ارزش��ی انقلاب اسلامی، تلاش برای 

پرورش اس��تعدادهای انس��انی در حوزه علوم انس��انی و اجتماعی و تلاش برای گسترش زمینه نقد، 

نوآوری و نظریه‌پردازی در حوزه علوم انسانی و اجتماعی مبتنی بر جهان‌بینی اسلامی. نام این مرکز 

http://oe.farhangoelm.ir :1. آدرس وبگاه شورا

http://shirazu.ac.ir/index.php?cmodule=news&mode=view&news_id=2176 :2. ر.ک

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             4 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


59

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

در خردادماه س��ال 91 به مرکز پژوهش‌های »علوم انس��انی اس�المی صدرا« تغییر کرد. از مهم‌ترین 
فعالیت‌های آن برگزاری کنگره بین‌المللی علوم انسانی اسلامی است.1

در سال‌های اخیر همایش‌هایی با همین دغدغه برگزار شده است )یا می‌شود(؛ از جمله:

1. همایش مبانی فلسفی علوم انسانی، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(، ۱۳۸۹؛

۲. همایش تحول در علوم انسانی، فرهنگستان علوم اسلامی، ۱۳۹۰؛

۳. همایش ملی روش تحقیق اسلامی در علوم انسانی، بسیج اساتید، ۱۳۹۰؛

۴. همایش ملی تمدن شناخت، دانشگاه شهید باهنر کرمان، ۱۳۹۰؛

۵. اولی��ن و دومین کنگره ملی علوم انس��انی، پژوهش��گاه علوم انس��انی و مطالع��ات فرهنگی، 

۱۳۹۰-1392؛

۶. نخستین همایش ملی ارزیابی جایگاه علوم انسانی، دانشگاه کاشان، ۱۳۹۰؛

۷. نخس��تین و دومین و س��ومین کنگره بین‌المللی علوم انس��انی اس�المی، مرک��ز پژوهش‌های 

فرهنگی و اجتماعی صدرا، ۱۳۹۱- 1394؛

۸. همایش درباره علم دینی، کانون اندیش��ه جوان، دانشکده علوم اجتماعی دانشگاه تهران، ۱۳۹۱؛ 
و... .2

ب��ا ای��ن حال ضم��ن اینکه نمی‌ت��وان و نباید نقاط ق��وت گام‌های برداشته‌ش��ده را نف��ی کرد، در 

جریان‌های فکری بعد از انقلاب بر س��ر چیس��تی، امکان و ضرورت، میزان، سطح، راهبرد و روش 

بومی‌س��ازی و اسلامی‌سازیِ علوم انس��انی اجماع وجود ندارد. حتی کس��انی که از اسلامی‌سازی 

عل��وم دف��اع می‌کنن��د، در مبنا، روش و راهب��رد وحدت ندارن��د. مدافعان که بخ��ش قابل‌توجهی از 

عالمان حوزه و دانشگاه هستند )آیت‌الله جوادی آملی، آیت‌الله مصباح، فرهنگستان، مؤسسه حوزه 

دانش��گاه، دکتر سیدحس��ین نصر، دکتر  گلش��نی، دکتر خسرو باقری، دکتر حس��ین کچوییان، دکتر 

ابراهیم فیاض و...( کوش��یده‌اند تا به نقادی وضع موجود علوم انسانی و ارائۀ راه‌حل برای برون‌رفت 

از بحران‌های موجود علوم انسانی بپردازند؛ این کوشش گاه با اتکا به علوم اسلامی موجود )اعم از 

تفس��یر حدیث، کلام، فلس��فه و عرفان اس�المی(، گاه با اتکا به مباحثی که در فلسفه و تاریخ علم و 

مباحث فلس��فه دین و کلام جدید در غرب مدرن مطرح ش��ده و گاه با اتکا به مباحثی که در دوره )یا 

 ناظر به نقد جهان‌شمولی فلسفه و علم غربی است صورت 
ً
وضع پست‌مدرن( مطرح شده و عمدتا

http://www.sccsr.ac.ir/sadra :1. آدرس وبگاه مؤسسه

2. برای اطلاع از این همایش‌ها به سایت‌هایی مانند http://www.bahamayesh.com/ مراجعه شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             5 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6060

گرفته اس��ت. اما منتقدان معتقدند که اس�المی‌کردن علوم و معارفِ توصیفیِ بشری نه ممکن است 

 عیب و ایرادی ندارند تا بخواهیم 
ً
 و ذاتا

ً
و نه مطلوب. علوم و معارف توصیفی انس��ان متجدد اصولا

چیز دیگری را جایگزین آن‌ها کنیم. همه عیب و ایراد در علم‌زدگی یا علم‌پرس��تی،1 اس��ت و اینکه 

اندیش��ه چه در علوم تجربی و چه در علوم انس��انی وطن و جغرافیا ندارد؛ اندیشه فراتاریخی است و 

با اندیشه تحدید می‌شود. از این‌رو صرف اینکه خاستگاه یک اندیشه در غرب باشد، دلیل بر بطلان 

آن نیست.

به نظر نویسنده صرف‌نظر از دیدگاه‌های سنتی عالمانی چون آیت‌الله جوادی و آیت‌الله مصباح 

ک��ه از مبدأ علوم و فرهنگ اس�المی به ط��رح این بحث پرداخته‌اند، س��ایر دیدگاه‌ها اعم از منتقدان 

و مدافعان اسلامی‌س��ازی، به نوعی ریش��ه در آرا و مباحثی دارد که در فلس��فه و علوم انسانی غربی 

مطرح شده است؛ یا آرای پوزیتیویست‌ها و نوپوزیتیویست‌ها و فلاسفه تحلیلیِ علم و دین مبنا قرار 

گرفته اس��ت یا آرای منتقدان فلسفه و علم مدرن همچون توماس کوهن2، هایدگر3، فوکو4 و رورتی5 

یا متفکران س��نت‌گرا همچون رن��ه گنون6 و مطالعات اخیر در حوزه‌های انسان‌شناس��ی و مطالعات 

فرهنگی و پست‌مدرنیسم.

 ب��ه همین دلیل به نظر می‌رس��د برای ش��کل‌گیری بحثی جدی در باب بنیادهای فلس��فی علوم 

انس��انی مدرن و نسبت‌س��نجی آن با مبانی فکری اس�المی، باید به سراغ سرچش��مه‌های اصلی آن 

در غرب رفت و به اصطلاح قدما »تحریر محل نزاع« کرد. نویس��نده کوش��یده اس��ت تا ضمن مرور 

کوتاه طرح فکری بنیان‌گذار فلس��فه علوم انس��انی مدرن در غرب، ویلهلم دیلتای )فیلسوف آلمانی 

مطالعات علوم انسانی در قرن نوزدهم میلادی( و با نگره‌ای تطبیقی به تأمل در باب امکانات سنت 

کید بر مرحوم علامه طباطبایی)ره(( بپردازد. فلسفه اسلامی )با تأ

1. Scientism.

2. Thomas Kuhn.

3. Heidegger.

4. Foucault.

5. Rorty.

6. René Guénon.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             6 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


61

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

بنیادگذاری فلسفی علوم انسانی در غرب

ویلهلم دیلتای، فیلسوف آلمانی قرن نوزدهم که از او به‌عنوان مؤسس فلسفه علوم انسانی مدرن 

یاد می‌کنند،1 در دوره متقدم فکری خود معتقد بود که بنیاد علوم انس��انی در روان‌شناس��ی است و از 

آن به‌عنوان »اولین و بنیادی‌ترین« علوم انسانی یاد می‌کرد، چرا که آنچه در این علم تحلیل می‌شود 

واقعیتِ کلِ تجربۀ انس��ان اس��ت و این علم، علمِ تجربه درونی اس��ت، بنابراین »علم برتر«2 و برای 

همۀ علوم انس��انی علم بنیادی است. با ورود مفهوم »تجربۀ زیسته« به منظومه فکری دیلتای، زمینه 

برای گشت دیلتای از روان‌شناسی به هرمنوتیک فراهم می‌شود.

 دیلت��ای رفته‌رفته متوجه این معنا ش��ده بود که روان‌شناس��ی،‌ از تبیین یک��ی از یافته‌های بنیادی 

مکتب تاریخی عاجز است )اینکه »سوژه«، محصولِ جایگاهش در جامعه و تاریخ است(. از سوی 

دیگر وی با این مس��ئلۀ جدی مواجه بود که اگر روان‌شناس��ی در قلمروی تجربه درونی باقی بماند و 

 به توصیف و تحلیل آن بپردازد، چگونه می‌توان از این قلمروی درونی عبور و هس��تی انس��انی 
ً
صرفا

را ب��ا جامع��ه و تاریخ مرتبط ک��رد؟ از اینجا عمدۀ تلاش وی به بنیادگذاری فلس��فی مکتب تاریخی 

ی اس��ت که او ظهور علوم تاریخی را 
ّ

معطوف می ش��ود. اهمیت مکتب تاریخی برای دیلتای به حد

 وظیفه 
ً
به‌عنوان یک انقلاب علمی نوین در قیاس با انقلاب علمی قرن هفدهم می‌داند. وی صراحتا

خود را بنیادگذاری فلسفی برای مکتب تاریخی می‌داند:

»در پرتو وضعیت کنونی علوم انس��انی، من تعهد ک��رده‌ام برای اصل مکتب تاریخی و آن 

قسم تحقیقات اجتماعی که اکنون زیر نفوذ این مکتب است بنیادی فلسفی فراهم کنم... 

به‌این‌ترتیب در وجود من هم نیازی و هم طرحی برای بنیادگذاری فلسفی علوم انسانی به 

وجود آمد.« )دیلتای، 1388: ص107(.

اما این بنیادگذاری در متن منازعۀ پوزیتیویس��م و هیستوریس��م قرن نوزدهم، صورت‌بندی دقیق 

خ��ود را می‌یابد. مش��کلی ک��ه در این منازعه حضور جدی دارد آن اس��ت که چگون��ه می‌توان میان 

واقعیت تاریخ‌مندی انسانی و جست‌وجو برای اعتبار جهان‌شمول توافقی برقرار کرد؟ چگونه می‌توان 

1. تفصی��ل ای��ن بخ��ش را در مقاله‌ام با عن��وان »دیلتای و بنیادگذاری علوم انس��انی« در فصلنامه روش‌شناس��ی علوم 
انس��انی، سال نوزدهم، شماره 77، زمستان 1392، ص 92-65 آورده‌ام، در سی و هشتمین جلسه گروه فلسفه علوم 
http://hekmateislami.com/ :انس��انی در مجمع عالی حکمت اس�المی هم این بح��ث را ارائ��ه داده‌ام؛ ر.ک

)showdata.aspx?dataid=5878&siteid=1

2. The master science.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             7 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6262

معرفت علمی ناظر به جهان انسانی را به همان میزان از »علمیتی«1 که در علوم طبیعی سراغ داریم 

طرح کرد؟ این فکر دیلتایی که با علوم انس��انی باید به همان ش��یوه علوم طبیعی و روش��مند مواجه 

شد نگاه پوزیتویستی است. حتی وی، نقدِ عقلِ تاریخی خود را به‌عنوان »علمِ تجربی ذهن«2 طرح 

می‌کند که این تعبیر هم نش��ان از مش��ابهت وی با پوزیتیویسم دارد. از سوی دیگر، دیلتای در مقابل 

هجمۀ پوزیتیویسم، از مکتب تاریخی و حتی به‌طور خاص‌تر از اصل تاریخ‌مندی دفاع می‌کند.

با انتش��ار جس��تار دیلتای با عنوانِ »ظهور هرمنوتیک«3 در 1900، مس��ئله عینیت علوم انسانی 

و دفاع از اعتبار جهان‌ش��مول دعاویِ علوم انس��انی جای دغدغه‌های روان‌ش��ناختی را می‌گیرد. این 

جس��تار به‌عنوان نقطه عطف در چرخش فکری او از روان‌شناسی به سمت هرمنوتیک به‌عنوان بنیاد 

علوم انس��انی اس��ت؛ گرچه برخی مفسران از اس��تمرار خط فکری دیلتای سخن گفته و معتقدند که 

دیلتای روان‌شناسی خودش را رها نکرد بلکه صورت‌بندی جدیدی از آن ارائه داد. )بمباچ، 1995: 

ص127(.

رسالت نظریۀ هرمنوتیکی از نظر دیلتای »حفظ اعتبارِ کلی تفسیرِ تاریخی در مقابل تاخت‌وتازِ 

بوالهوس��ی‌های رمانتیک و فاعلیت )ذهنیت( ش��کاکانه از سویی و به‌دس��ت‌دادن توجیهی برای این 

اعتبار - که تمام قطعیت ش��ناخت تاریخی بر آن بنا ش��ده اس��ت- از س��وی دیگر« است. )دیلتای، 
1996: ص250(.

جایگاه علوم انسانی در طبقه‌بندی علوم

یواخی��م ریتر4 در »فرهنگنامه تاریخی مفاهیم فلس��فه«، در مورد پیش��ینه و خاس��تگاه اصطلاح 

»علوم انسانی«، احتمالاتی را مطرح کرده است؛ از جمله:

 قدیمی‌تری��ن تعاریف این علوم، برگرفته از »Ethics« به‌عنوان یکی از س��ه ش��اخه 
ً
1. احتم��الا

سنتی فلسفه غرب در کنار هستی‌شناسی و معرفت‌شناسی است؛

2. معادل یونانی و لاتین برای »Mensch« یعنی »homo anthropos«؛

3. اصطلاحی برای مشخص‌کردن ماهیت انسان؛

1. wissenschaftlich.

2. empirical science of the mind.

3. Die Entstehung der Hermeneutik.

4. Joachim Ritter.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             8 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


63

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

4. اصطلاحی مرتبط با لوگوس و با معانی‌ای چون »روح«، »مفهوم« و »سخن‌گفتن«؛

5. اصطلاحی در زیبایی‌شناسی قرن هجدهم؛

6. اصطلاحی عام برای دلالت بر فرهنگ؛

7. اصطلاحی به معنای »علوم تاریخی« در برابر »علوم طبیعی«؛

8. اصطلاحی به معنای »علوم اجتماعی« که جهت‌دهنده جامعه و فرهنگ هستند؛

9. دارای دلالت‌هایی غیردینی و سکولار در اندیشۀ آگوست کنت1 )ریتر،2007-1971(.

کید بیش��تری بر وحدت و اس��تمرار معرفت  برخلاف آلمان، در فرانس��ه و انگلس��تان، همواره تأ

علمی بوده است. دیوید هیوم2 در قرن هجدهم استدلال می‌کرد که علوم سیاسی باید یک علم باشد 

و اقتصاد سیاس��ی به‌ویژه در اس��کاتلند بخش��ی از تلاش وس��یع‌تر برای فهم ابعاد اخلاقی و سیاسی 

جامعه بوده است. این تلقی به‌طور گسترده‌ای در اوایل قرن نوزدهم پذیرفته شد؛ به‌ویژه از آن جهت 

که در فن حکومت‌داری به کار می‌آمد. در زبان آلمانی، بیشتر اصطلاح اقتصاد ملی به کار می‌رفت.

 اصطلاح علوم انس��انی، در فرانس��ۀ قبل از انقلاب به کار رفت و در پس کاربرد آن این اندیش��ه 

بود که سیاس��ت را از تبیین‌های تقلیل‌گرایانه‌ای که در نقش عوامل روانی یا اجتماعی اغراق می‌کرد 

نج��ات دهد. در انگلس��تان این اصطلاح از اواخر ق��رن نوزدهم وارد این زبان ش��ده و اکنون فراگیر 

است. اما در آمریکا، این اصطلاح همچون چتری مفهومی است که کاربردی عام دارد و همه علوم 

انس��انی متداول را ش��امل می‌ش��ود. اما اصطلاح »علوم رفتاری« از اواس��ط قرن بیستم در آمریکای 

شمالی رواج یافته است و در کشورهای اروپایی کاربرد چندانی ندارد.

اصطلاح علوم انس��انی، در دهه 1950، توس��ط کانگولهلم و گوسدف برای ارجاع به یک سنت 

فلس��فی گس��ترده‌تر اومانیس��تی و در تقابل با نگاه متخصص��ان تکنوکراتی به کار رفت که انس��ان را 

ب��رای مدیریت بهتر او، تکه‌تکه می‌کند. فوک��و هم این اصطلاح را، ذیل همین معنای اخیر می‌فهمد 

)شجاعی جشوقانی، 1393: ص5-8(.

 
ً
بحث از طبقه‌بندی3 علوم و تعیین جایگاه معرفت‌ش��ناختی هر علم،‌ موضوعی اس��ت که ظاهرا

 منس��جمی مطرح کرده اس��ت؛ طبق تفسیر مشهور، ارسطو 
ً
اولین‌بار ارس��طو4 آن را به‌صورت نس��بتا

1. Auguste Comte.

2. David Hume.

3. classification.

4. Aristotle.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                             9 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6464

علوم را به معرفت و علوم نظری1 و عملی2 و تولیدی3 تقسیم می‌کند؛

ال��ف. معرف��ت و علوم نظری: در آن معرفت را برای معرف��ت و علم را برای علم می‌خواهند؛ در 

اینج��ا معرفت بما هی معرفت غایت اس��ت و هیچ غرض عملی‌ای در کار نیس��ت. معرفت و علوم 

نظری به 3 زیرشاخه قابل‌تقسیم است:

1. طبیعی��ات ک��ه ناظر به امور مادی و متحرک اس��ت و به جواهر واقعی‌تر می‌پ��ردازد. در اینجا 

جسم از حیث حرکت و نه از حیث اینکه وجود دارد، بررسی می‌شود؛

2. ریاضیات که ناظر به امور مادی و غیرمتحرک است؛

3. الهیات یا مابعدالطبیعه که با امور غیرمادی و غیرمتحرک س��روکار دارد: »دانش نخس��تین به 

چیزه��ای جدا از م��اده و چیزهای نامتحرک می‌پردازد و قلم��روی آن، »وجود من حیث هو 

وجود« است« این علم را علم الهی هم دانسته‌اند و طبق تلقی ارسطویی همۀ علوم به نوعی 

تابع این علم‌اند.

ب. معرفت و علوم عملی:4 در آن، معرفت، ناظر و معطوف به عمل اس��ت و ش��امل سیاس��ت، 

لشکرکشی، خطابه و علم اقتصاد است. البته در فلسفه اسلامی آن را به سه قسم اخلاق، تدبیر منزل 

و سیاست مدن دسته‌بندی کرده‌اند.

ج. معرفت و علوم تولیدی یا هنری: که ناظر به تولید و صنعت اس��ت. همۀ اقس��ام هنر از قبیل 

هنرهای کلامی )داستان، شعر، نثر، نمایشنامه و...( و غیرکلامی )نقاشی، مجسمه‌سازی، معماری 

و...(، ذیل همین عنوان قابل طبقه‌بندی هستند.

تأمل در باب سرنوش��ت و س��یر تاریخی طبقه‌بندی علوم ارسطویی در جهان اسلام و پیامدهای 

آن، عبرت‌انگیز است؛ اینکه چرا این قسم از معرفت و زیرشاخه‌های آن چندان مجالی برای رشد و 

توس��عه در جهان اسلام پیدا نکرد، محتاج تبیین‌های معرفت‌شناختی، دین‌شناختی، جامعه‌شناختی 

و حت��ی حقوقی اس��ت، چنان ‌که برخی مورخان تطبیقی علم، تذک��ر داده‌اند، نوع مواجهه نظام‌های 

حقوقی هر س��نت فرهنگی-تمدنی با مسئله تکوین علم و نظام‌های علمی، نقشی تعیین‌کننده دارد. 

حکمای مسلمان همچون کندی،‌ فارابی،‌ ابن‌خلدون، ابوالحسن عامری،‌ ابن‌سینا، ابن‌رشد،‌ غزالی،‌ 

1. theoretical.

2. practical.

3. poetical.

4. Practical.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            10 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


65

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

نصیرالدین طوس��ی و ملاصدرا، به نوعی س��نّت ارس��طویی طبقه‌بندی علوم را بسط و توسعه دادند. 

به نظر می‌رس��د مبانی الهیاتی، هستی‌شناختی، معرفت‌شناختی، انسان‌شناختی و حقوقیِ حکمای 

اسلامی در نوع طبقه‌بندی‌ای که از علوم ارائه داده‌اند، تأثیر جدی داشته است.

تحلیل وضعیت حکمت عملی در تمدن اسلامی

ب��ا توجه ب��ه طبقه‌بندی علوم حکمای مس��لمان، آنچ��ه در آن به مباحث مرتبط با علوم انس��انی 

نزدیک‌تر اس��ت و به نوعی »پیش��اتاریخ«1 این علوم می‌تواند باشد، حکمت عملی است. فارابی در 

کتاب »التنبیه علی س��بیل الس��عادة«، که تأثیر اخلاق نیکوماخوسِ ارس��طو بر آن مشهود است، از 

 در فرهنگ اسلامی، فارابی نخستین و تنها فیلسوفی 
ً
اصطلاح »الفلسفة المدنیة« استفاده کرد. ظاهرا

اس��ت که این تعبیر را به کار برده اس��ت.2 در این اثر، فارابی به همان ش��یوۀ مرس��وم، فلسفه را به دو 

فلس��فۀ عملی و نظری، و فلس��فۀ نظری را به س��ه بخش ریاضیات، طبیعیات و مابعدالطبیعه تقسیم 

می‌کند؛ اما فلس��فۀ عملی که فارابی آن را فلس��فۀ مدنی نیز می‌خواند تنها بر دو قسم اخلاق و فلسفۀ 

سیاسی است.

از س��وی دیگ��ر، غالب حکمای مس��لمان در بحث حکمت عملی، نب��وت را در کانون مباحث 

خود قرار داده‌اند، به‌گونه‌ای که حتی هانری کُربَن3 فلس��فۀ سیاسی فیلسوفان اسلامی را فلسفۀ نبوی 

می‌خواند.

صدرالمتألهین ش��یرازی )ملاصدرا( هم اثر ویژه و مس��تقلی در باب حکمت عملی ندارد. پس 

از ملاص��درا و در س��نت حکم��ت متعالیه توجهی جدی به حکمت عملی نش��د؛ ب��رای مثال حاج 

ملاهادی س��بزواری، که از مهم‌ترین ش��ارحان و معلمان حکمت متعالیه به‌شمار می‌آید، در کتاب 

»اس��رارالحکم« و در ذیل بحث از حکمت عملی، به احکام ش��رعی پرداخته اس��ت.4 حتی علامه 

1. Pre-History.

2. عمده مطالب در باب طبقه‌بندی علوم و بحث حکمت نظری و عملی سنت یونان باستان از نسخه اینترنتی مدخل 
http://www.encyclopaediaislamica.:حکمت )2(«، دانش��نامه جهان اس�الم، نقل ش��ده اس��ت؛ ر.ک«

com/madkhal2.php?sid=6381

3. Henry Corbin.

4. ر.ک: توانایی‌های سیاس��ی فلسفه اسلامی، احمد بستانی، مجله نقد و نظر، ش54، تابستان1388. این پژوهش، 
جامع‌ترین جس��تار در این موضوع به زبان فارس��ی است. ارجاعات به متون فلاسفه اسلامی در حکمت عملی- البته 

پس از تطبیق- به نقل از همین منبع بوده است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            11 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6666

 به جز اش��اراتی کوتاه به تقسیم‌بندی حکمت نظری و عملی، در 
ً
طباطبایی)ره( و ش��اگردان هم ظاهرا

این باب و امکانات و محدودیت‌‌های آن تأمل فلس��فی نکرده‌اند؛ البته حکم اخیر در باب ش��اگردان 

علامه طباطبایی)ره( یک اس��تثنای مهم دارد و آن، آث��ار و تأملات آیت‌الله جوادی آملی به‌ویژه کتاب 

»هندس��ه عق��ل در معرفت دین��ی« و از آن مهم‌تر مقدمه ایش��ان بر اثر درخش��ان »مفاتیح‌الحیات« 

اس��ت. حض��رت آیت‌الله جوادی آملی در مقدمه این کتاب که مش��تمل ب��ر 15 اصل، حاوی مبانی 

نظری مفاتیح‌الحیات اس��ت به بیان مباحث جهان‌شناس��ی، معرفت‌شناسی، تکالیف الهی انسان و 

بایدها و نبایدهای زندگی انسان الهی می‌پردازند. استاد در این مقدمه با بیان این مطلب که »تمدن 

ه��ر جامع��ه در آینه تدین آن ظه��ور می‌کند« چگونگی زندگ��ی دنیوی مبتنی بر مع��ارف وحیانی را 

مرحله چهارم از س��یر عرفانی انس��ان یعنی »س��یر من الخلق الی الخلق بالحق« عنوان نموده‌اند و 

این ظهور را در ساحت مسائل روزمره اجتماعی و سیاسی در ترازوی تحلیل قرار می‌دهند )جوادی 

آملی، 1393: ص60-39(. از جمله آثاری که بر مبنای این مقدمه نگاش��ته ش��ده »مدیریت دانش 

دین��ی )دین‌بنیان(: طرح مس��ئله »مدیریت دانش« در »تمدن دینی«« اس��ت؛ در این اثر بیان ش��ده 

اس��ت که مدیریت دانش و بازتعریفی از آن در تمدن دینی بر اس��اس مبادی و مبانی دین اس�الم، و 

نیز سنت‌های دانشی دانشمندان جهان اسلام، می‌تواند سرآغاز نگرشی جدید در قلمروی مدیریت 

و تدبیر امور مس��لمانان باش��د و افق‌های جدیدی روی عالمان و عاملان مدیریت بگش��اید. در این 

پژوهش از الگوی روش‌شناختی شکل‌گیری مسائل و نظریه‌ها در یک تمدن استفاده شده است و از 

سفار اربعه( به‌عنوان مدل پایه 
َ
رهای چهارگانه )ا

ْ
نظر محتوای تحلیلی و توصیفی بر مبنای مدل، سِ��ف

تمدن دینی و بر اس��اس اصول و مبانی پانزده‌گانه این تمدن اس��ت. این اصول و مبانی از اندیشه‌های 
ه جوادی آملی اقتباس شده‌اند.1

ّ
حضرت آیت‌الل

قائلان به انحطاط و زوال س��نت فلس��فی بحث در باب حکمت عملی در جهان اسلام، هرچند 

سرآغازهای این سنت فلسفی را دارای قابلیت مناسب برای پرداختن به حکمت عملی می‌دانند، اما 

معتقدند که فلسفۀ اسلامی در این زمینه به‌تدریج دچار زوال گشته و توان تأمل فلسفی در این حوزه 

را از دس��ت داده است. برجس��ته‌ترین نماینده این دیدگاه سیدجواد طباطبایی است. وی به‌صراحت 

از زوال اندیش��ۀ سیاس��ی )و حکمت عملی( در ایران -‌و در وجهی کلی‌تر- تمدن اس�المی، سخن 

گفته است. طباطبایی با الگو قراردادن فلسفۀ سیاسی یونان و دو عنصر مهم آن یعنی تأمّل عقلانی و 

1. ر.ک: »مدیریت دانش دینی )دین‌بنیان(: طرح مسئله »مدیریت دانش« در »تمدن دینی«، نوشته محمد موسی‌خانی 
و همکاران در فصلنامه تخصصی اسلام و مدیریت سال دوم بهار و تابستان 1392 شماره 3، ص42-47.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            12 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


67

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

مصلحت عمومی، به بررسی تفصیلی تاریخ حکمت عملی در ایران می‌پردازد. به اعتقاد طباطبایی، 

فلسفه اسلامی در سیر نهایی خود با ملاصدرا و پیروانش، با اِعراض از دنیا و توجه به مباحثی چون 
معاد جسمانی، به دریافتی »غیرمدنی« از فلسفه می‌انجامد.1

 درحالی‌که به نظر می‌رس��د آن‌گونه که برخی محققان فلس��فه اس�المی معاص��ر هم به تفصیل 

بحث کرده‌اند، فلس��فۀ اس�المی همواره قابلیت تأمل در حکمت عملی و حتی عام‌تر از آن را داشته 

اس��ت؛ این قابلیت در مباحثی مصطلح به فلس��فه‌های مضاف یا انضمامی همچون فلس��فه ذهن، 

فلسفه تاریخ، فلسفه دین، فلسفه سیاست، فلسفه علم و... دیده می‌شود و این توانایی در طول زمان 

نه‌تنها ضعیف نش��ده، بلکه در بسیاری موارد بس��ط و توسعه نیز یافته است. توضیح اینکه در پاره‌ای 

از م��وارد، این مباحث )فلس��فه‌های مضاف( با فصل‌بندی و عنوان‌های دیگری در مباحث فلس��فی 

پیش��ین یافت می‌شوند؛ مانند بخش اعظم مباحث مربوط به فلسفۀ ذهن یا پاره‌ای از مباحث فلسفۀ 

اخلاق یا فلس��فۀ سیاس��ت و...؛ البته این موضوع در مورد همۀ این فلسفه‌ها یکسان نیست و شدت 

و ضعف دارد.

 طب��ق ای��ن تحلی��ل، حتی در ف��رض غیبت کلی مباحث این فلس��فه‌ها در س��نت‌های فلس��فی 

کلاس��یک، این به‌هیچ‌وجه به‌معنای خنثی‌بودن فلسفه‌های کلاسیک دربارۀ موضوعات فوق نیست، 

چرا که این سنت‌ها می‌توانند با توجه به مبانی و مبادی ویژۀ خود، به بازسازی و خلق مباحث مربوط 

به این فلسفه‌ها بپردازد.

و نکته مهم‌تر آنکه چون حکمای اس�المی از فارابی تا ملاصدرا هم‌س��و با نظام فلسفی ارسطو، 

موضوع فلس��فه را موجود بما هو موجود دانس��ته‌اند، ناگزیر از پذیرش یکی از دو گزینه‌اند: 1. اینکه 

 هویت مس��تقلی برای این مباحث قائل نش��وند؛ 2. اینکه برای موضوع فلسفه‌های مضاف یا 
ً
اصولا

انضمام��ی، جایگاهی در نظ��ام »موجود بما هو موجود« یافت��ه و به‌عبارت‌دیگر، آن‌ها را از عوارض 

اولی��ه و ذات��ی وجود قلمداد نمایند. در واقع چون این فلس��فه‌ها در مورد عوارض موجودات مادی و 

طبیع��ی بحث نمی‌کنند، پس باید جایگاه موضوع آن‌ها در گس��ترۀ مفهوم موج��ود بما هو موجود یا 

موجود مطلق و رها از قیود مادی مش��خص ش��ود. بنا بر ضوابط کلی سنت فلسفه اسلامی، فلاسفۀ 

اسلامی علی‌القاعده موضوعات همۀ فلسفه‌های مضاف را از تقسیمات اولیه موجود بما هو موجود 

خواهند شمرد )غفاری، 1391: ص47-64(.

1. دکت��ر طباطبای��ی در کت��اب »ابن‌خلدون و عل��وم اجتماعی« تصریح می‌کن��د که تا موقعی که »فردی��ت« به مفهوم 
جدید آن که معادل »Individual«، اس��ت و مفهومی نو و در بافت فلس��فۀ جدید غربی معنادار اس��ت شکل نگیرد، 

بنیادگذاری علوم انسانی و اجتماعی ممتنع خواهد بود. ص342.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            13 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

6868

علامه طباطبایی)ره( و امکانات نظریه ادراکات اعتباری برای فلسفه علوم انسانی
در تاریخ فلس��فه اسلامی از ادوار سه‌گانه حکمت مشاء، اشراق و متعالیه به نمایندگی ابن‌سینا، 

سهروردی و ملاصدرا سخن گفته‌اند و علامه طباطبایی)ره( ذیل مکتب حکمت متعالیه فهم می‌شود، 

 در حد یک شارح یا مفسر ملاصدرا نبوده‌اند و در بسیاری از مواضع، 
ً
اما باید گفت که ایشان صرفا

دیدگاه‌های مس��تقل فلس��فی خود )تکمیلی، تصحیحی و انتقادی( را داشته‌اند که به اهم آن‌ها اشاره 

می‌شود:

م در فلسفه؛
َ
ناکارایی برهان ل

ارجاع مقوله أین به مقولۀ وضع؛

تسرّی حرکت در همه مقولات؛

ل افلاطونی؛
ُ
نقد نظریه مُث

تقریر جدید از برهان صدیقین؛
و... .1

 علام��ه طباطبای��ی)ره( در اص��ول فلس��فه و در ضمن چه��ار مقاله به‌صورت مبس��وط، مس��ائل 

معرفت‌شناختی را از ابعاد مختلف بررسی کرده‌اند و ضمن ارائه تبیین‌های معرفت‌شناختی ایجابی، 
به نقادی نظریات سوفسطاییان، شکاکان جدید، ماتریالیست‌ها و ایدئالیست‌ها پرداخته‌اند.2

 هیچ‌گونه سابقه‌ای در 
ً
ایش��ان در این کتاب، به‌ویژه جلد س��وم، به مس��ائلی پرداخته‌اند که ظاهرا

 جدید است؛ مس��ائلی چون: پیدایش کثرت در ادراکات 
ً
تاریخ فلس��فه اسلامی نداش��ته بلکه کاملا

بشری و ادراکات حقیقی و اعتباری؛ که به‌صورت تفصیلی به این دو موضوع مهم پرداخته‌اند. استاد 

مطهریره در این زمینه آورده‌اند:

در ضمن این کتاب به قس��مت‌های برخورد خواهد ش��د که در هیچ‌یک از فلسفه اسلامی 

و فلسفه اروپایی سابقه ندارد، مانند معظم مسائلی که در مقاله پنجم حل شده و آنچه در 

مقاله شش��م بیان شده است. در مقاله شش��م با طرز بی‌سابقه‌ای به نقادی دستگاه ادراکی 

1. در باب تفصیل ابتکارات فلس��فی علامه به این مآخذ که مورد اس��تفاده ما هم بوده اس��ت مراجعه کنید؛ ابتکارات و 
نوآوری‌های فلس��فی علامه طباطبایی)ره(،  عبدالرئوف مصباح، فصلنامه کوثر معارف، سال هفتم، شماره 17، 1390، 

ص188-159.

2.  اصول فلس��فه و روش رئالیس��م، با حواشی اس��تاد مطهری، ج1، ص55-88، و ص91-130، و ص214-176، 
ج2، ص39-140، وص157.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            14 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


69

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

و تمییز و تفکیک ادراکات حقیقی از ادراکات اعتباری پرداخته ش��ده اس��ت. در این مقاله 

هویت و موقعیت ادراکات اعتباری نش��ان داده می‌ش��ود و فلسفه از آمیزش با آن‌ها بر کنار 

داش��ته می‌ش��ود و همین آمیزش نابجاست که بس��یاری از فلاس��فه را از پا در آورده است 

)طباطبایی، 1374: 19(.

متفک��ران و محققانی که به نظریه ادراکات اعتباری پرداخته‌اند، آن را از زاویۀ فلس��فی بررس��ی 

نک��رده‌ و ب��ا مبانی صدرایی علامه طباطبایی)ره( همچون اصالت وجود، حرکت جوهری و تش��کیک 

 متأثر از مباحث مطرح 
ً
وجود نس��نجیده‌‌اند، و این نظریه را بیشتر حاشیه‌ای بر فلسفۀ ایشان و عمدتا

در اص��ول فقه دانس��ته و ب��ه آن بیش��تر از زاویه دغدغه‌های اصول��ی، کلامی و فلس��فه اخلاق توجه 

کرده‌اند. از س��وی دیگر به دلیل غلبۀ ذهنیت معرفت‌شناسانۀ ناشی از حضورِ پررنگ گفتمان فلسفه 

تحلیلی در ایران معاصر، کمتر قرائتی وجودشناس��انه از این نظریه ارائه ش��ده است؛ خلأیی که این 

مقاله، گامی کوچک در جهت پرکردن آن برداشته است.

علامه طباطبایی)ره( این نظریه را نخس��تین‌بار قبل از مقاله شش��م اصول فلسفه، در رسائل سبعه 

ارائ��ه ک��رد و آن را در زمینه‌های متعددی چ��ون علم‌النفس، حرکت ارادی، معرفت‌شناس��ی، کلام، 

تفس��یر، فلسفه سیاسی، فلس��فه اجتماعی، معرفت‌شناس��ی اجتماعی، فلس��فه حقوق، فلسفه فقه، 

انسان‌شناسی و اخلاق به کار گرفت. رسائل سبعه،1 مجموعه هفت رساله است که به ترتیب تاریخ 

ن��گارش عبارت‌اند از: الترکیب، التحلی��ل، الاعتباریات، المغالطه، البره��ان، المنامات و النبوات، 

القوه و الفعل.

 اصل ایده نظریه ادراکات اعتباری را از 
ً
طبق برداشت استاد مطهری، علامه طباطبایی)ره( احتمالا

استاد اصول فقه خود، مرحوم محقق اصفهانی گرفته‌اند. علامه طباطبایی)ره( از سال 1304 شمسی، 

به درس مرحوم حاج شیخ محمدحسین اصفهانی )محقق اصفهانی( حاضر شده است و ایشان در 

آثار خود به‌ویژه نهایه الدرایه  در باب اعتباریات مطالب قابل‌توجهی را آورده‌اند، اما چنان‌که گفته‌اند 

معلوم نیست که در همان یکی دو سال نخست محقق اصفهانی این مطالب را طرح نموده باشند یا 

این مطالب به علامه طباطبایی)ره( انتقال یافته باشد.2 

گاهانه ذیل مباحث فلس��فی طرح  نکت��ۀ مهم آن اس��ت که علام��ه طباطبای��ی)ره( این بح��ث را آ

1. طباطبایی، محمدحسین، رسائل سبعه، چاپ اول، قم، بنیاد فکری علمی علامه طباطبایی)ره(، 1362.

2. فی‌المث��ل ر.ک: پیگیری و نقد فرااخلاق س��ینوی در آرای محقق اصفهانی و علام��ه طباطباییره، محمود مروارید، 
فصلنامه اخلاق، شماره 10، پاييز و زمستان 1386، ص 57.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            15 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7070

کرده‌اند، ایش��ان در مقاله نخس��ت اصول فلس��فه، تحت عنوان »فلس��فه چیس��ت؟« آورده‌اند: »ما 

ک��ه خواه‌ناخ��واه، غری��زۀ بحث و کاوش از هر چیزی که در دس��ترس ما قرار بگی��رد و از علل وجود 

وی داری��م، بای��د موجودات حقیقی و واقع��ی )حقایق به اصطلاح فلس��فه( را از موجودات پنداری 

)اعتباری��ات و وهمیات( تمییز دهیم« )طباطبایی، 1374:ص32(. به نظر علامه، فلس��فه به تمییز 

موجودات حقیقی )حقایق( از موجودات غیرحقیقی )اعتباریات و وهمیات( می‌پردازد و باید نحوۀ 

وجود اعتباری را از وجود حقیقی تفکیک کند. بنابراین بحث ادراکات اعتباری بحثی فلسفی است 

و به نحوه‌ای از وجود، یعنی موجود اعتباری می‌پردازد و اعتباریات قسیم حقایق در اصطلاح فلسفی 

اس��ت و این تقس��یم از تقسیمات اولی فلسفه به‌ش��مار می‌رود. هرچند علامه لوازم این دیدگاه خود 

را در س��ایر مباحث و ابواب فلس��فی و از همه مهم‌تر نوع تلقی متافیزیکال و وجودشناسانه‌ای که از 

فلسفه دارند، دنبال نکرده‌اند.

طبق بیان علامه طباطبایی)ره(:

ممکن است انسان یا هر موجود زنده دیگر )به اندازه شعور غریزی خود( در اثر احساسات 

درون��ی خویش ک��ه مولود یک سلس��له احتیاجات وجودی مربوط به س��اختمان ویژه‌اش 

می‌باشد، یک رشته ادراکات و افکاری بسازد که بستگی خاص به احساسات مزبور داشته 

و بهعن��وان نتیج��ه و غایت، احتیاجات نام‌برده را رفع نمای��د و به ابقا و زوال و تبدل عوامل 

احساس��ی یا نتای��ج مطلوبه زائل و متبدل ش��ود )و این‌ها همان عل��وم و ادراکات اعتباریه 

بالمعنیالاخص میباشند( )طباطبایی، 1374: ص158-156(.

پرسش کلیدی آن است که جایگاه نظریۀ ادراکات اعتباری در تقسیم‌بندی سنتی فلاسفه اسلامی 

از حکمت نظری و عملی کجاس��ت؟ آیا علامه طباطبایی)ره( از بحث حکمت نظری و عملی عبور 

ک��رده و ادراکات اعتب��اری را بر مبنایی متفاوت گذاش��ته‌اند؟ آیا تفکی��ک حکمت نظری و عملی در 

سنت فلسفۀ اسلامی با لوازم تحلیل علامه طباطبایی)ره( از ادراکات اعتباری هم‌خوانی دارد؟

پیش‌ت��ر، از رویکرد ابن‌س��ینا در تقس��یم حکمت به عمل��ی و نظری و تفاوت و نس��بت آن‌ها با 

یکدیگر س��خن گفتیم؛ اغلب حکمای اسلامی مبنا و تقسیم‌بندیِ ابن‌سینا در باب حکمت نظری و 

عمل��ی را پذیرفته‌اند، حتی صدرالمتألهین نیز که در حکم��ت متعالیه مبنای اصالت وجود را تثبیت 

و مبرهن کرده و بر اس��اس آن به اثبات حرکت جوهری و اتحاد عقل، عاقل و معقول پرداخته است، 

چندان لوازم دیدگاه خود در بحث حکمت نظری و عملی را دنبال نکرده است.

به نظر می‌رس��د که بحث ابن‌س��ینا و دیگر حکمای اس�المی در این باب از منظری ماهوی و از 

جهت توجه به اقتضائات ماهیت انس��ان بوده اس��ت. از این منظر، نفس ناطقه، حقیقت آدمی است 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            16 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


71

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

و نطق، قوۀ نظری اس��ت که جهان عینی را در ش��بکه‌ای مرتبط از مقولات در ذهن تصویر می‌کند. 

با این تحلیل، حکمت نظری و حکمت عملی بیانِ »حد تام نوع انس��ان« اس��ت و پیوستگی آن‌ها به 

 کمال نهایی انسان را در جهان رقم می‌زند.
ً
یکدیگر اصالتا

ام��ا علامه طباطبایی)ره( در بحث ادراکات اعتباری، ب��ه طرح حکمت عملی و نظری از منظری 

وجودی پرداخته اس��ت. از این منظر و برخلاف تحلیل فوق‌الذکر، مفاهیم حصار اشیا نیستند بلکه 

مرزهای��ی هس��تند که اعیان خارجی در حدود آن مرزها بر ذهن خط��ور می‌کنند. طبق اصولی چون 

اصالت وجود و تشکیک وجود، در عالم هستی، جز هستی و مراتب و درجات تشکیکیِ آن چیزی 

وجود ندارد و حقیقت انسانی هم نه »ماهیت نوعی و نفس ناطقه«، که چیزی جز »وجود خارجی« 

او نیس��ت، بلکه بر اس��اس مبادی انسان‌ش��ناختی ملاصدرا، وجود خاص انس��انی، »وجودی رو به 

تمامیت« است و حکمت نظری و عملی در نسبت با این تمامیت معنا پیدا می‌کند.

بر این مبنا، انس��ان در س��یر خاص وجودی خود هرلحظه فعلیتی تازه پیدا می‌کند و علوم نظری 

اع��م از حقیقی و اعتباری، افق پیش روی او را روش��ن می‌کند. ادراکات اعتباری ابتکار ویژۀ علامه 

طباطبایی)ره( است که »وجود رو به تمامیت« یا »وجود خاص انسانی« را بنیاد نظر و عمل می‌داند. 

این بحث، در تداوم سنت حکمت عملی مرسوم در فلسفه اسلامی نیست، بلکه مرحله‌ای عمیق‌تر 

را می‌پیمای��د ت��ا امکان حکم��ت عملی را بیان کند. این نظریه، تفس��یری بر اس��اس اصالت وجود، 

حرکت جوهری، وحدت نفس و بدن یا »وجود متصرّم و رو به مرتبۀ تجرد انسان« است، و حکایت 

از این دارد که می‌توان نظاماتی بر اس��اس علوم اعتب��اری در اجتماع بنا کرد که تحت راهبری وجود 

و نظم تکوینی جهان، انس��ان را در جهت غایات حقیقی او پیش برد )طالب‌زاده، 1389: ص54-

.)53

از آنجا که وجود خاص انس��انی، »زمان‌مند« اس��ت و در زمان متحقق می‌شود، بحث ادراکات 

اعتباری برای نخس��تین‌بار مجال اندیش��یدن ب��ه کمال نوع انس��ان در پرتوی زمان ی��ا تمامیت‌یافتن 

وجود خاص انس��انی در منظری تاریخی را به دس��ت می‌دهد. البته باید به این نکته توجه داشت که 

»تاریخی«ب��ودن، با صِرف »زمانی«بودن، حتی با اتکا ب��ه مبانی‌ای چون »حرکت جوهری«، تبیین 

نمی‌ش��ود و تبیین آن نیازمند مقدمات دیگری از جمله »هویت جمعی«داشتن و اصل »اتحاد عاقل 

و معقول« و تبیین نسبت معرفت‌شناختی و هستی‌شناختی »فرد«، »جامعه« و »تاریخ« و... است.1 

 ذک��ر این نکت��ه ضروری و تعیین‌کننده اس��ت ک��ه »زمان‌مندی« برخاس��ته از حرکت جوهری، 

1. حتی دامنۀ بحث را می‌توان فراتر برد و از مبانی الهیاتی ـ کلامی تاریخیّت سخن گفت.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            17 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7272

تفاوت‌ه��ای جدی با بحث »تاریخیّت« و از آن مهم‌تر اص��لِ »تاریخ‌مندی«، آن‌چنان‌که در مکتب 

تاریخی قرن نوزدهم مطرح شده، دارد. مکتب تاریخی بیش از آنکه رویکردی متافیزیکی و فلسفی 

داش��ته باش��د، رویکردی تجرب��ی و فرهنگی-جامعه‌ش��ناختی دارد و اگر بخواه��م از تعابیر ریچارد 

 
ً
رورت��ی بهره ببرم، به انس��ان به‌عنوان »نوع طبیعی« یا حتی »ذات تاریخ��ی« نمی‌نگرد بلکه صراحتا

آدمی را محصولِ تاریخ و جامعه می‌داند.

 از آن گذشته، این تلقی که »اشیا و پدیده‌ها، هویتی مستقل از آنچه در تاریخ به ظهور می‌رسد، 

 جدید و از عوارض مدرنیته اس��ت. با اینک��ه اصطلاح »تاریخ‌گرایی«1  از 
ً
ندارن��د«، عقیده‌‌ای کاملا

اواسط قرن نوزدهم، طرح جدی خود را می‌یابد، می‌توان گفت که ظهور آن با مدرنیته مناسبت دارد 

و بر اساس آن، هیچ تفکری، هویت حقیقی ندارد و ما با ماهیات اشیا و امور سروکاری نداریم، چرا 

 ماهیتی ندارند و آنچه با آن سروکار داریم تابع اوضاع خاص تاریخی، فرهنگی، اجتماعی 
ً
که اساسا

و سیاس��ی اس��ت )پازوکی،1383: ص6-5(. بنابراین مش��کل می‌توان به یک‌باره از »زمان‌مندی« 

برخاس��ته از حرکت جوهری در نظریه علامه طباطبایی، ب��ه »تاریخیّت« که قلب تپندۀ طرح فکری 

دیلتای در بنیادگذاری علوم انسانی است، بدون افزودن دیگر مقدمات، پُل زد.

بنابراین طبق این تحلیل:

اعتب��ار »باید و نباید« اس��اس همۀ درجات و ش��ئون افعال انس��ان را اعم از ف��ردی، اجتماعی، 

اخلاقی، حقوقی، سیاسی، دینی، عرفانی و... تشکیل می‌دهد و »وجود رو به تمامیت« انسان تحت 

 درجات مختلف دارد، بس��ط وجودی 
ً
حک��مِ »باید« می‌تواند در حیطۀ قوا و امکانات خود که طبعا

پیدا کند. اعتبارِ »باید« در حوزۀ افعال انسانی بنیاد عمل اخلاقی، اجتماعی، دینی، سیاسی، حقوقی 

و... را تشکیل می‌دهد و راهنمای جهات وجودی متعدد اوست )طالب‌زاده، 1389: ص46-47(.

چنان‌که یکی از معاصران گفته اس��ت، اهمیت نظریۀ اعتباریات علامه، بردن بحث به س��طحی 

اس��ت که »کفِ تفکر« اس��ت و با این مبنا، می‌توان با مباحث فلسفه علوم انسانی همچون مباحثِ 

افق فلس��فه‌های قاره‌ای )به‌ویژه فلس��فه‌های حیات( وارد گفت‌وگو شد. آغاز بحث از اعتباریات، در 

واقع آغازکردن از کف انس��ان، یعنی از جایی اس��ت که از صرفِ وجود طبیعی فرامی‌رود و فرهنگ 

)به‌مثابه بنیاد علوم انسانی به معنای عام کلمه( آغاز می‌شود )مصلح، 1392: ص8-7 و 71-75(.

1. Historicism.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            18 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


73

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

نتیجه‌گیری

ویلهلم دیلتای که به‌نوعی می‌توان وی را نخس��تین فیلسوف غربی‌ای دانست که به طرح فلسفی 

علوم انس��انی به نحو مس��تقل می‌پردازد، و به‌تبع ایمانوئل کانت در بنیادگذاری فلسفی علوم طبیعی 

و در تداوم طرح فکری متفکرانی همچون درویزن که در جست‌وجوی »کانتِ تاریخ« بودند، طرح 

فلسفی خود را بنیادگذاری فلسفی علوم انسانی می‌داند. وی به تأثیرپذیری از کانت در طرح فلسفی، 

پرس��ش از ش��رایط امکانی علوم انسانی و همدلی با سنت معرفت‌شناس��ی مدرن )از جان لاک1  تا 

کانت( اذعان کرده و البته س��وژۀ کانتی را عقل‌زده، منجمد، پیش��ینی و غیرتاریخی دانس��ته اس��ت و 

ضمن نقد نظریۀ وی در باب مقولات، به طرح مقولات واقعی حیات در برابر مقولات صوری کانت 

می‌پردازد و سعی می‌کند کارآمدی آن برای فلسفۀ علوم انسانی را نشان دهد.

التف��ات جدی دیلتای به تاریخ‌مندی س��وژه و مواجه��ه با معضل چگونگی پُ��ل‌زدن از »تجربۀ 

درونی« به س��احتِ »جامعه و تاریخ« وی را به طرح هرمنوتیک به‌مثابه بنیاد فلس��فی علوم انس��انی 

س��وق داد. این گامِ مهم ب��ا تبیینی که دیلتای از این موارد ارائه داد ممک��ن گردید: طرح تاریخ‌مندی 

تجربۀ زیس��ته، تفس��یر تاریخی–جامعه‌ش��ناختی از »روح عینی« هگل2  و تبیین رابطۀ میان »تجربۀ 

زیسته«، »عینیت‌یافتگی‌های حیات« و »تعابیر ناظر به این عینیت‌یافتگی‌ها«.

از س��وی دیگر، در نگره‌ای تطبیقی و با تأمل در برخی تعابیر علامه طباطبایی)ره( )برجس��ته‌ترین 

نماینده س��نت حکمت اس�المی در روزگار ما( آهسته‌آهس��ته این دریافت حاصل می‌شود که ایشان 

تمامی س��ازمان نظریه ادراکات اعتباری را بر مبحث حرکت مترتب می‌س��ازد و می‌توان احتمال داد 

نظری��ه حرکت جوهری و تلقی ش��یء به‌مثاب��ه یک واحد حرکت، برای نظری��ه ادراکات اعتباری این 

امکان را فراهم آورده است که انسان را یک‌پارچه حرکت ببیند و اعتباریات را نیز یک‌سره در پویایی 

و تحول ببیند و به ثبات در عناوین اعتبارات عمومی اکتفا کند.

به نظر می‌رسد که اهمیت بحث علامه طباطبایی)ره( در باب ادراکات اعتباری بر محور »وجود 

رو به جانب تمامیت« انس��ان، از آن روس��ت که برای نخستین‌بار در سنّت فکری ما، »وجود خاص 

انسانی« را بنیاد نظر )قلمروی مفاهیم نفس‌الامری )علم یقینی( یا قلمروی حکمت نظری( و عمل 

)قلمروی مفاهیم اعتباری )باید و نباید(( دانس��ته‌اند. این تبیین، نتیجۀ کاربرد اصولی چون اصالت 

وجود و حرکت جوهری در حوزۀ انسان‌شناسی است و طرح این مبحث به این صورت نزد حکمای 

1. John Locke.

2. Hegel.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            19 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7474

پیشین ممکن نبوده است.

ایشان به کمک بحث »اعتباریات« نشان داده‌اند که نحوۀ وجود انسان بر نظر و عمل تقدم دارد 

و نظ��ر و عم��ل، هر دو فرع بر این نحوۀ وجود و تابع آن اس��ت. از ای��ن‌رو می‌توان مبحث »ادراکات 

اعتباری« را طرح وجودشناس��انۀ )انتولوژیک( حکمت نظری و عملی دانس��ت و این نخس��تین‌بار 

است که وجود انسانی در فلسفۀ اسلامی، کانون تبیین نظر و عمل واقع می‌شود.

نکت��ۀ مه��م و قابل‌تأمل در این نوع مطالعات تطبیقی آن اس��ت که طرح مس��ئله علوم انس��انی و 

پرسش از امکانات فلسفی سنت فلسفه اسلامی برای بازخوانی فلسفۀ علوم انسانی، بیش از هر چیز 

با نوع »علم‌شناسی« غالب در این سنت مرتبط است. اگر بتوان از پارادایم‌های سه‌گانه علم‌شناسی 

در تاری��خ عل��م تا روزگار م��ا، در قال��ب 3 عنوان کلیِ »علم‌شناس��ی ارس��طویی«، »علم‌شناس��ی 

پوزیتیویس��تی« و »علم‌شناس��ی پُست‌پوزیتیویس��تی« سخن گفت، تردیدی نیس��ت که علم‌شناسی 

حکمای مس��لمان بیش از همه به پارادایم ارسطویی نزدیک است و طبیعی است که با پذیرش کلی 

این چارچوب علم‌شناختی، از پذیرش مبادی و لوازم آن هم ناگزیر خواهیم بود.

ش��اید مهم‌ترین اتف��اق تاریخی–فرهنگی در تمدن غرب که وجه ممیزۀ آن از برخی س��نت‌های 

فکری همچون س��نت اسلامی است، ظهور علم جدید در اواخر قرن شانزدهم و اوایل قرن هفدهم 

باش��د و آش��نایان با فلس��فه جدید به خوبی می‌دانند که چه تأثیری در مس��ائل، راهبردها، پاس��خ‌ها 

و حتی مبانی فلس��فه جدید غربی داش��ته اس��ت. اما ظهور علوم انس��انی، متأخرتر از علم طبیعی و 

متعلق به قرن نوزدهم است و از همان آغاز هم کسانی چون آگوست کنت با تعبیر از جامعه‌شناسی 

به‌عن��وان »فیزیک اجتماعی«، نش��ان داده‌اند که الگوی »علمیّت« از نظ��ر آن‌ها همان علوم طبیعی 

است و تلقی پوزیتیویستیک از علم بر ذهن و زبان پیشگامان علوم انسانی غلبه داشته است.

دیلت��ای با اینکه نمی‌خواهد از به اصطلاح برکات و نقاط قوت پوزیتیویس��م چش��م بپوش��د، به 

مکت��ب تاریخی و تلقی آن از انس��ان و جامعه به‌عن��وان موجوداتی تاریخ‌مند تعل��ق خاطر دارد و از 

همه مهم‌تر آنکه می‌خواهد کانتِ علوم انس��انی باش��د و به پرس��ش کانتی در باب ش��رایط امکانی 

بنیادگذاری علوم انسانی بپردازد. فضای فکری وی، هم در طرح مسائل فلسفی و هم در نوع پاسخی 

بژکتیویتۀ انسان‌محور کانتی را پذیرفته 
ُ
که به آن می‌دهد، فضای پس از انقلاب کپرنیکی است. وی ا

است و به آن رنگ »تاریخیّت« می‌زند.

گفت‌وگوی س��نت‌های فلس��فی که به لحاظ »متافلس��فه«، پارادایم علم‌شناختی و تلقی در باب 

عینیّت و تاریخیّت آن، تفاوت‌های قابل‌ملاحظه‌ای دارند باید با ملاحظات بیشتری صورت گیرد.

با توجه به نکات فوق باید گفت، سنّت فلسفه صدرایی به روایت علامه طباطبایی)ره(، صرف‌نظر 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            20 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


75

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

 
ً
از تفاوت‌های بنیادی در مبانی هستی‌ش��ناختی، معرفت‌ش��ناختی و انسان‌شناختی )که ادبیات نسبتا

قابل‌اعتنایی در زبان فارسی در جهت تبیین این تفاوت‌ها وجود دارد( دست کم دو تفاوت پارادایمی 

با فلس��فه علوم انسانی تکوین‌یافته در خاک فرهنگ مغرب زمین دارد؛ نخست: تفاوت در متافلسفه 

و نوع تلقی در باب عینیّت؛ دوم: بحث تاریخیّت.

ما ضمن اینکه قیاس‌ناپذیری فلسفه‌ها را نمی‌پذیریم، امکان طرح پرسش‌های معاصر –از جمله 

پرس��ش از ش��رایط امکانی بنیادگذاری نوعی علم ناظر به انس��ان )علوم انس��انی(– از سنت فلسفی 

صدرای��ی متأخر و تلاش برای پاس��خ به آن با اتکا به امکانات فلس��فی این س��نت را امکانی معقول 

می‌دانیم. از »تاریخیت«  به‌عنوان یکی از تفاوت‌های مهم و بنیادین فلس��فه معاصر با س��نت فلسفه 

اس�المی س��خن گفتیم؛ یکی از وجوه متمایز فلس��فه معاصر غربی ـ به‌ویژه فلس��فه‌های قاره‌ای که 

از قض��ا در دیلت��ای و طرح او در باب بنیادگذاری علوم انس��انی نقش کلی��دی دارد ـ همین مضمون 

»تاریخیّت« اس��ت؛ مس��ئله »تاریخ« در سنت قاره‌ای و به‌ویژه س��نت مابَعد کانتی ـ هامان، هردرو 

بیش از همه هگل- در کانون مسائل فلسفی قرار می‌گیرد.

حتی هدف فلاس��فه‌ای چون هوس��رل  و هایدگر از تأمل در سنّت تاریخی فلسفه غربی، وارسی 

 
ً
 بررس��ی »بحران حال« می‌باشد. عینا

ً
گذش��ته در مقام گذشته نیس��ت، بلکه وارسی »حال« و دقیقا

همین نکته را می‌توان در باب تأمل هگل در تاریخ »روان« )پدیدارشناس��ی روح( و برداش��ت نیچه1  

از نیهیلیس��م گفت. همین واقعیت، تا حدودی توضیح‌دهنده این معناس��ت که مضمون »بحران« به 

اشکال مختلف در سرتاسر سنت ایدئالیسم آلمانی، مارکسیسم، پدیدارشناسی، روان‌کاوی و مکتب 

فرانکفورت حضور جدی دارد. این بحران را حتی می‌توان در بخش‌هایی از سنت فلسفۀ تحلیلی که 

 در مانیفست 1992 حلقه وین(.
ً
گاه‌تر هستند دید )مثلا خودآ

حاصل آنکه در بخش عمده‌ای از سنت فلسفه قاره‌ای، فلسفه به معنای نقد زمان حاضر و ارتقای 

گاهی متأملانه بر زمان حاضری اس��ت که گرفتار بحران اس��ت؛ بحران ایم��ان در جهان بورژوایی  آ

فرهنگ )کرکگور(، بحرانِ علوم اروپایی )هوسرل(، بحران در علوم انسانی )فوکو(، بحرانِ نیهیلیسم 

)نیچه(، بحرانِ فراموش��ی »هس��تی« )هایدگر(، بحران در جامعه بورژوا-سرمایه‌داری )مارکس2(، 

بح��ران در س��لطه عقلانیت ابزاری )مکت��ب فرانکفورت( و هر بحران دیگری. با این نگاه اس��ت که 

فلسفه به تأملی جدی در باب تاریخ، فرهنگ و جامعه تبدیل می‌شود و فلسفه‌ورزی منجر به بیداری 

1. Nietzsche.

2. Marx.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            21 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7676

گاه��ی نقادان��ه می‌گردد و هدفی رهایی‌بخ��ش پیدا می‌کند. در یک کلام در این تلقی، فلس��فه نقد  آ

اس��ت و به نوعی نقد پراکسیس موجود است چرا که به نظر می‌رسد، پراکسیسِ موجود، غیرواقعی، 

غیرآزاد، غیراصیل، غیرعادلانه و... است )کریچلی، 1387: ص107-108(.

 و در فصل شش��م دفتر س��وم مقدمه بر علوم انس��انی با عنوان »فلس��فه به‌عنوان 
ً
دیلتای صراحتا

خوداندیش��ی جامعه«، می‌گوید: »امروز کار فلس��فه عبارت اس��ت از خوداندیش��ی انسانی و تفکر 

جامع��ه درب��اره خود... خلاص��ه اینکه آنچه ضروری اس��ت، معرفت‌شناس��ی علوم انس��انی ـ یا به 

بیان بهتر ـ خود اندیش��ی علوم انس��انی اس��ت.« )دیلتای، 1388: ص238(. مقایس��ۀ نکته اخیر با 

»متافلسفه« غالب در فلسفه اسلامی، به خوبی دشواری مسیری را که باید پیمود نشان می‌دهد.

بژکتیویته، ش��رط لازم تحولات بعدی از جمله بنیادگذاری 
ُ
انقلاب کپرنیکی و تطوّر در معنای ا

علوم انس��انی اس��ت با این توضیح که دیلتای ضمن پذیرش مبادی و لوازم انقلاب کپرنیکی، از آن 

عب��ور می‌کند و به آن رن��گ تاریخیّت می‌زند. بدون توجه به تطور معن��ای »عینیّت« و »تجربه«، از 

فلس��فه‌های پیش��اانتقادی )ماقبلِ انقلاب کپرنیکی(، نمی‌توان به بنیادگذاری فلسفی علوم انسانی از 

افق فلسفه و حکمت اسلامی که ضرورت زمانه ماست، اندیشید.

و »س��خن آخر« اینک��ه ایدۀ اصلی این مقاله، که ش��اید ب��رای اولین‌ب��ار و در فرآیند مطالعه‌ای 

 فلسفیِ مسئله 
ِ

« اصلیِ طرح
ِ

تطبیقی در ایران معاصر طرح شده آن است که اگر به »تحریر محل نزاع

علوم انس��انی در غرب )پروژه فکری ویلهلم دیلتای( برگردیم و بخواهیم به‌دنبال طرح مس��ئله علوم 

انس��انی از منظر س��نت فکری ـ فلسفی تمدن اس�المی باش��یم، به دو نکته مهم رهنمون می‌شویم: 

1. طرح مس��ئله علوم انس��انی جدی��د )صد البته تنها الگ��وی مطلق و انحصاری نیس��ت و آلترناتیو 

هم دارد( در س��نت فکری-فلس��فی اس�المی باید موضع جدی خود را به دو مقول��ه کلان »عینیّت 

علوم انس��انی به معنای پُست‌کانتی« و »تاریخیّت به‌مثابه قلب تپنده علوم انسانی مدرن« و الزامات 

انسان‌ش��ناختی، هستی‌شناختی، معرفت‌شناختی و دین‌شناختی آن روشن کند؛ 2. دو ظرفیت کلان 

این س��نت که ارتباط نزدیکی به طرح فلس��فی علوم انس��انی دارند را جدی بگیرد؛ نخست: تأملات 

حکمای مس��لمان در ب��اب حکمت عملی و لوازم آن؛ دوم: ظرفیت عظی��م نظریه ادراکات اعتباری 

مرحوم علامه طباطبایی)ره(.

این مقاله اگر توانسته باشد در خدمت تبیین »سخن آخر« این مقال باشد، به هدف خود دست 

یافته است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            22 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


77

ی |
لام

اس
 ـ 

نی
سا

م ان
لو

ی ع
سف

 فل
ری

ذا
دگ

نیا
 و ب

ره(
ی)

بای
اط

طب
مه 

علا
ی 

بار
عت

ت ا
اکا

در
تا ا

ی 
مل

ت ع
کم

ز ح
| ا

منابع
ایمان، محمدتقی و احمد کلاله س��اداتی. 1392. روش‌شناس�ی علوم انسانی نزد اندیشمندان مسلمان. قم.  	.1

انتشارات پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
بستانی، احمد. تابستان 1388. »توانایی‌های سیاسی فلسفه اسلامی«. نقد و نظر. شماره 54. تابستان. 	.2

یخ هنر«. فصلنامه خیال. فرهنگستان  یخی گری و نسبت آن با بنیادهای نظری تار پازوکی، شهرام. 1383. »تار 	.3
هنر. ش10. ص4-13.

جوادی آملی، عبدالله. بهار 1393. مفاتیح الحیات. قم. نشر اسراء. چ171. 	.4
دبیرخان��ه ش��ورای عالی انق�الب فرهنگی. 1388. منش�ور فرهنگی انقالب اسالمی )مجموعه موضوعی  	.5
رهنموده�ا و دیدگاه ه�ای رهبر معظم انقلاب اسالمی در عرص�ه فرهنگ(. تهران. دبیرخانه ش��ورای عالی 

انقلاب فرهنگی.
دیلتای، ویلهلم. 1388. مقدمه بر علوم انسانی. ترجمه منوچهر صانعی دره‌بیدی. تهران. انتشارات ققنوس. 	.6

یان‌شناس�ی اندیش�ه اجتماعی دینی در ایران  س��بحانی، محمدتقی. بهار و تابس��تان. 1386. »درآمدی بر جر 	.7
معاصر«. فصلنامه نقد و نظر. ش 45. 

ش��جاعی جش��وقانی، مالک. زمس��تان 1392. »دیلت�ای و بنیادگ�ذاری عل�وم انس�انی« در فصلنامه علمی  	.8
پژوهشی روش‌شناسی علوم انسانی. سال نوزدهم. شماره 77. ص65-92.

ــــــــــــــــــــــ	 . 1393. بنیادهای فلس�فی علوم انس�انی در دیلتای و امکان آن در فلس�فه اسالمی  .9
متأخر، رساله دکتری در گروه فلسفه دانشگاه تهران. )منتشرنشده(.

طال��ب‌زاده، س��یدحمید. 1389. نگاهی دیگ�ر ب�ه ادراکات اعتباری امکانی ب�رای علوم انس�انی. فصلنامه  	.10
جاویدان خرد. شماره 1.

طباطبایی، جواد. 1374. ابن خلدون و علوم اجتماعی. تهران. طرح نو. 	.11
طباطبایی، محمدحس��ین. 1374. اصول فلس�فه و روش رئالیس�م. با حواش��ی اس��تاد مطهری. قم. انتشارات  	.12

صدرا.
ــــــــــــــــــــــ	 . 1387. بدایه الحکمه. ترجمه و شرح علی شیروانی. دارالفکر. .13

ــــــــــــــــــــــ	 . 1362. رسائل سبعه. قم. انتشارات بنیاد فکری علمی علامه طباطبایی)ره(. .14
ــــــــــــــــــــ	��ـ . 1424 ق. نهای�ة الحکمة. تصحیح ش��یخ عباس زارعی س��بزواری. قم. مؤسس��ۀ نش��ر  .15

اسلامی.
غفاری، حسین. 1391. »جایگاه فلسفه دین در سنّت فلسفۀ اسلامی به روایت ابن‌سینا«. پژوهشنامه فلسفه  	.16

دین. ش 2.
یه‌های علم مسیحی در جهان غرب. قم. پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. قربانی، قدرت‌الله. 1392. نظر 	.17

کریچلی، سایمون. 1387. فلسفه قاره ای. ترجمه خشایار دیهیمی. تهران. نشر ماهی. 	.18
مصباح، عبدالرئوف. 1390. »ابتکارات و نوآوری‌های فلسفی علامه طباطبایی)ره(«. فصلنامه کوثر معارف.  	.19

سال هفتم. شماره 17. ص159-188.
مصلح، علی‌اصغر. 1392. ادراکات اعتباری علامه طباطبایی)ره( و فلسفه فرهنگ. تهران. روزگار نو. 	.20

یخ. تهران. انتشارات صدرا. مطهری، مرتضی. 1372. جامعه و تار 	.21
ـــــــــــــــ	 . 1372. فطرت. تهران. انتشارات صدرا. .22

یت دان�ش دینی )دین بنیان(: طرح مس�ئله  موس��ی‌خانی، محمد و هم��کاران. بهار و تابس��تان1392. »مدیر 	.23
یت دانش« در »تمدن دینی«، در فصلنامه تخصصی اس�الم و مدیریت س��ال دوم، ش��ماره 3، ص47- »مدیر

.42
یات در رساله‌های منطقی علامه طباطبایی«. فصلنامه  میراحمدی، منصور. 1389. »بررسی تطبیقی اعتبار 	.24

آیین حکمت. شماره 5.
25. Bambach, 1995, Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism, Ithaca: 

Cornell University Press.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

                            23 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html


| 9
5 

ـار
ــ

هـ
 | ب

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

7878

26. Dilthey, Wilhelm, 1996, Hermeneutics and the study of History. (Selected 
Works Vol. 4) ed. by Rudolf A. Makkreel and Frithjof Rodi. Princeton: Princeton 
University Press.

 27. Ritter, Joachim , Karlfried Gründer, Gottfried Gabriel, 1971 – 2007. Historisches.
Wörterbuch der Philosophie, Schwabe Verlag, Basel.

منابع اینترنتی
28. درگاه اطلاع رسانی دفتر مقام معظم رهبری. دسترسی در تاریخ: 93/9/12

http://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=1033
29. درگاه اطلاع رسانی شورای تخصصی تحول و ارتقای علوم انسانی. دسترسی در تاریخ: 93/9/12. 

http://oe.farhangoelm.ir
30. درگاه اطلاع رسانی دانشگاه شیراز، دسترسی در تاریخ: 93/9/12.

 http://shirazu.ac.ir/index.php?cmodule=news&mode=view&news_id=2176
31. درگاه اطلاعرسانی مرکز پژوهش‌های علوم انسانیِ اسلامی صدرا. دسترسی در تاریخ: 93/9/12. 

http://www.sccsr.ac.ir/sadra
32. درگاه اطلاع رسانی همایش‌های ایران. دسترسی در تاریخ: 93/9/12.

 http://www.bahamayesh.com/
33. درگاه اطلاع رسانی مجمع عالی حکمت اسلامی. دسترسی در تاریخ: 93/9/12.

http://hekmateislami.com/showdata.aspx?dataid=5878&siteid=1
34. درگاه اطلاع رسانی بنیاد دائرةالمعارف اسلامی. دسترسی در تاریخ: 93/9/12.

http://www.encyclopaediaislamica.com/madkhal2.php?sid=6381

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

39
5.

2.
1.

4.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
1-

30
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1395.2.1.4.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-30-en.html
http://www.tcpdf.org

