
| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

11

چکیده

ادیــان توحیدی بر پایۀ دعوت به حقایق غیبی شــکل گرفته‌اند. نوشــتار حاضر با 

اســتفاده از روش کتابخانه‌ای در گردآوری اطلاعات، و روش توصیفی تحلیلی در 

استنتاج دیدگاه، ضمن گزارشــی از دو رویکرد طبیعت‌گرایی روشی و ضد آن، به 

هستی‌شناســی جهان غیب و چگونگی ارتباط این جهان با شهادت پرداخته است 

و براســاس این مبنا، تلاش کرده اســت دو رویکرد یادشده را مورد نقد قرار دهد و 

درنهایت، به اقتضائات ایجابی اصل باورمندی به جهان غیب در مؤلفۀ‌ روش علوم 

انسانی بپردازد.

از جهت ســلبی، نقص معرفتــی مهم‌ترین چالش طبیعت‌گرایی روش‌شــناختی 

و ابتلای به نســبیت از چالش‌های رویکرد ضد آن دانســته شد. از جهت ایجابی 

و با نگاه پیشــینی، بررسی شــد که با جایگزینی این مبنای قرآنی چه تغییراتی در 

مؤلفۀ‌ یادشــده پدید می‌آید؟ براســاس این مبنا، در علوم انسانی اسلامی، ضمن 

نفی انحصار در به‌کارگیــری از روش‌ تجربی و روش تبیینی، روش ترکیبی خاصی 

پیشنهاد شده است.

کلیدواژه‌ها: جهان غیب، طبیعت‌گرایی روش‌شناختی، علوم انسانی اسلامی، 

عوامل فرامادی.

یخ پذیرش:1400/09/27 | یافت: 1400/06/29 | تار یخ در  | تار

قاسم ترخان*
دانشیار گروه کلام، پژوهشکده حکمت و دین پژوهی، پژوهشگاه فرهنگ و اندیشۀ اسلامی. تهران. ایران.

برایند اعتقاد قرآنی به جهان غیب 
در روش علوم انسانی

Tarkhan@iict.ac.ir 

https://orcid.org/0000-0003-2404-4211*

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             1 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

12

1. درآمد

قــرآن از وجــود جهانــی بــا گســترۀ وســیع خبــر می‌دهــد کــه در مقابــل جهــان شــهادت قــرار دارد. 

ــت‌ و  ــن هدای ــه آن را از صفــات اهــل تقــوا شــمرده اســت کــه صاحبــش را قری ــاد و ایمــان ب اعتق

رســتگاری می‌کنــد )بقــره: 3 و 5؛ مــکارم شــیرازی، 1374، ج 1: ص 72( و ترســیدن در خفــا از 

خداونــدی را کــه بارزتریــن مصــداق غیــب اســت، عاملــی بــرای تأثیــر انذارهــای الهــی در انســان 

تلقــی کــرده اســت )یــس: 11(.

آنچه بیان شد، اشــاره‌ای به ضرورت بحث از آثار ایمان به غیب )پاسخ به پرسش از لم‌هو( در 

مقیاس عام اســت؛ اما موضوع این نوشــتار به نقش و کارکرد باورمندی به جهان غیب در یکی از 

مؤلفه‌های علوم انســانی اختصاص دارد و به اقتضائات روشــی آن در این‌گونه از علوم می‌پردازد و 

به جهت کارکردهای سلبی و ایجابی فراوانی که از این حیث دارد، آن را با اهمیت تلقی می‌کند.

اگرچــه افرادی دربارۀ موجه‌نبودن حــذف امور ماورایی و باورهای دینــی در تبیین‌های علمی 

ســخن گفته‌اند )گزارشی از آرای »آلوین پلانتینگا« و »فیلیپ جانســون« را ببینید در: میرباباپور، 

1396: صص 219ـ218( و مدعیان علم دینی نیز کم‌و‌بیش به نقش این امور اشاره کرده‌اند )ر.ک.: 

ترخان و بهزادی‌مقدم، 1398: صص 43ـ22(، اما نگارنده در زمان پژوهش به مقاله‌ای یا مکتوبی 

برخورد نکرده است که به موضوع این نوشتار پرداخته و از زاویۀ مطرح در این مقاله بحث را به پیش 

کید دارد که جای این‌گونه از پژوهش‌ها،  برده باشــد. از این جهت، آن را نو می‌داند و بر این نکته تأ

علی‌رغم اهمیتی که دارند، در جوامع علمی خالی است.

راقم این ســطور پرداختن به این موضوع را کــه چگونه می‌توان باور به غیب و نحوۀ تأثیرگذاری 

آن را فرمول‌بندی کرد و حوادث و پدیده‌های انســانی و اجتماعی را براساس آن پیش‌بینی کرد، مهم 

می‌داند و درواقع، پاسخ به چیستی منطق و اسلوب متقن کاربست آن را در علوم انسانی از کارهای 

کید بر این نکته که تولید علم  برزمین‌مانــده تلقی می‌کند و از این جهت در جایی دیگر، ضمــن تأ

دینی بدون اتخاذ موضع دربارۀ طبیعت‌گرایی روش‌‌‌شــناختی امکان‌پذیر نیست و علم دینی اگرچه 

به علل طبیعی توجه دارد، تمس��ک به علل ماورایی را یک ام��ر ضروری تلقی می‌کند، تلاش کرده 

اســت به چالش‌های پیش‌روی علوم انسانی اسلامی ازجمله چالش فقدان قانون فراگیر اشاره کرده 

و پاســخی ارائه کند )ر.ک.: ترخان، 1395، صــص 456ـ431؛ همو، 1399، صص 66ـ35(؛ 

اما باید توجه داشــت که موضوع این نوشــتار پرداختن به این‌گونه از موضوعات نیســت. نگارنده 

در این مقال با اســتفاده از روش کتابخانه‌ای در گردآوری اطلاعــات و روش توصیفی تحلیلی در 

اســتنتاج دیدگاه، به دنبال تبیین نقش جهان غیب و ویژگی‌های نهفته در آن از جهت ســلبی در نقد 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             2 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

13

طبیعت‌گرایی روش‌شــناختی و ضد طبیعت‌گرایی روش‌شــناختی و از جهت ایجابی در اقتضائات 

روشی علوم انسانی مطلوب است.

2. طبیعت‌گرایی روش‌شناختی و ضد آن

دنیای غرب در معنای جدیدی که از علوم انسانی ارائه کرد با دو جریان طبیعت‌گرایی هستی‌شناختی 

)Ontological naturalism( و روش‌شناختی )Methodological naturalism( روبه‌رو شد. 

نگرۀ اول حقایق و واقعیات عالم را تا ســطح محسوســات و مادیات تنــزل می‌دهد و منکر وجود 

هرگونــه واقعیت روحانی یا فــوق طبیعی و یا دلیل موجه برای اعتقاد به وجود این واقعیات اســت 

و هــر موجودی را درنهایــت، مرکب از اجزای مادی تلقی می‌کند )تالیــا فرو، 1382: ص 155(. 

نگرۀ دوم اگرچه منکر عالم فراماده نیســت، بر این باور است که تبیین جهان و پدیده‌های انسانی و 

 باید از طریق تبیین‌های طبیعت‌گرایانه با حذف آنچه قابل ســنجش تجربی نیست 
ً
اجتماعی صرفا

انجام پذیرد.1 این نگره به‌گونه‌ای بر جهان علم ســیطره افکند که به یقین می‌توان گفت ابرپارادایمی 

 همۀ پارادایم‌های دیگر ذیل آن تعریف می‌شوند )ر.ک.: 
ً
برای علم امروز به‌شــمار می‌آید که تقریبا

میرباباپور، 1396: صص 220ـ215(. پذیرش این رویکرد به خداناباوران اختصاصی ندارد، بلکه 

برخی از خداباوران نیز آن را به قبول تلقی کرده و استدلال‌هایی در حمایت از آن ارائه کرده‌اند )برای 

گاهی از این استدلال‌ها و نقد آن، ر.ک.: زرگر و همکاران، 1397: صص 111ـ84(. آ

الزام به برخورداری نظریه‌های علمی از خصلت‌هایی چون آزمون‌پذیری بالا، کلیت، ســادگی 

و پیش‌بینی‌پذیری وغیره از موجبات پذیرش و رونق طبیعت‌گرایی روش‌شناختی در علم جدید بوده 

است و از این جهت دو گونه خرده‌گیری عملی )میدانی( و اصولی )نظری و ساختاری شامل همگانی 

نبودن روش‌شناسی‌های غیرتجربی، ناکامی تبیینی، ابطال‌ناپذیری( را بر تبیین‌های فراطبیعت‌گرایانه 

روا دانسته است )توضیح و نقد برخی از ویژگی‌های یادشده را ببینید در: فتحی‌زاده، 1392: صص 

128ـ111(.

در ســوی مقابل، نقدهایی نســبت‌به رویکرد یادشــده صورت پذیرفته است. گروهی از منظر 

کلامی و الهیاتی و برخی دیگر از منظر فلســفۀ علمی به نقد آن پرداخته‌اند. به‌عنوان نمونه، از منظر 

اول برخی با پذیرش فعل مســتقیم الهی، طبیعت‌گرایی روش‌شناختی را ناقض آن می‌دانند. آنان بر 

1. اگرچه برخی معتقدند میان طبیعت‌گرایی روش‌شــناختی و طبیعت‌گرایــی متافیزیکی ارتباط نزدیکی وجود دارد، 
به‌گونه‌ای که نمی‌توان به روش طبیعت‌گرایانه برای علم پایبند بود؛ اما بـه لحـاظ متافیزیکی طبیعت‌گرا نبود و به وجود 

.)Johnson, 1997: p 211( هویات فراطبیعی باور داشت

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             3 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

14

این باورند که مخالفان فعل مستقیم الهیاتی، توصیفی دئیستی از جهان ارائه می‌دهند. این توصیف 

از جهــان که آن را مخلوقــی پیچیده و بی‌نیاز از نقش‌آفرینی خالق در مســیر حرکت خود می‌بیند، 

متکی بر نگاهی جبری به قوانین طبیعی است.

طبیعت‌گرایان باور به نظریۀ فعل مســتقیم الهی را منتج به الهیــات مداخله‌گرایانه می‌دانند که 

خدای رخنه‌پوش را به تصویر می‌کشــد؛ اما ضدطبیعت‌گرایان چنیــن الهیاتی را بر دو پیش‌فرض 

اساســی مبتنی می‌دانند؛ اول تعارض داشــتن فعل مســتقیم الهی با نظم‌های موجود در جهان، و 

دوم بی‌قاعده بودن این افعال. این دو پیش‌فرض اســت که به پژوهشــگر اجازه می‌دهد خداوند را 

رخنه‌پوشِ خلأهای معرفتی قرار دهد و هرجا قادر به توضـــیح پدیـده‌هـــا بـــا توسل به نظم‌های 

طبیعی نبود، آن را به فعل مستقیم الهی نسبت دهد؛ چنین نیست کـه هر نظریۀ فعل مستقیم الهی، 

 این دو پیش‌فرض را داشــته باشــد. نظریۀ اســتوگر )Stoeger, 2009: pp113-128( و نظریۀ‌ 
ً
لزوما

پلانتینگا )DCC)1 Plantinga, 2011: pp 177-182(( تلاشــی اســت برای نشان دادن این مطلب 

که قائل شــدن به فعل مستقیم الهی و معتبر شمردن وحی، معجزات و قوانین فراطبیعی در تعارض 

با قوانین طبیعی ســطوح میکروفیزیکی و ماکروفیزیکی نیست. هم پیش‌بینی‌پذیری جهان طبیعی 

و امکان‌پذیــری پژوهش علمی را حفظ می‌کنند و هم بر امــکان تحقق ارادۀ آزاد خداوند در جهان 

طبیعی صحه می‌گذارند.

همچنین، آنان این اســتدلال را که کنارگذاشــتن طبیعت‌گرایی روش‌شناختی مستلزم نقص در 

 Bishop, 2013: p16 & Ruse, 2005: p( آفرینش است و با قدرت و حکمت خدا سازگاری ندارد

9(، موجه تلقی نمی‌کنند؛ زیرا از منظر دینی، این تنها خداست که بی‌نیاز و کامل است و محدودیت، 

ویژگی ذاتی مخلوقات اســت؛ ازاین‌رو، لازمۀ علم و قدرت خداوند بی‌نیازی جهان هستی از فعل 

مستقیم الهی نیست )ر.ک.: زرگر و همکاران، 1397: صص 96ـ84(.

از منظــر دوم، در مقابل الگــوی طبیعت‌گرایانه، که بر وحدت موضوعی و روشــی میان علوم 

طبیعی و اجتماعی دعوت می‌کرد، با الگوی ضدطبیعت‌گرا مواجه می‌شــویم که بر تفاوت ماهوی 

کید می‌ورزد. میان موضوع و روش مطالعۀ علوم طبیعی و اجتماعی تأ

توضیح اینکه از قرن هفدهم و هجدهم، مشاهدۀ پدیده‌ها که پیش از آن اهمیت کمتری داشت، 

به‌عنوان یکی از ارکان اصلی مطالعات مطرح شد و تحولی در روش‌ها نیز پدید آمد. روش کمّی تنها 

روش گردآوری اطلاعات دانسته شد که در آن پژوهشگر به کمک مشاهده، آمار و اعداد به پژوهش 

1. مطـــابق ایـن نظریـــه )Causation Collapse Divine( فعـــل الهی در تعیین خروجی‌های فروکاه در سطح 
کوانتوم اثر می‌گذارد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             4 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

15

می‌پــردازد و روش تجربی تنها روش هویت‌بخش علم و معتبر در مقام داوری تلقی شــد که با آن 

پژوهشــگر مدعیات ناظر به علوم انسانی را مورد ارزیابی قرار می‌دهد. این روش امروزه در تمامی 

رشته‌های علوم تجربی مورد پذیرش قرار گرفته است؛ هرچند تفسیرهای گوناگونی از روش تجربی 

توسط اثبات‌گرایان، تأییدگرایان و ابطال‌گرایان ارائه شده است.

پوزیتیویست‌ها )اثبات‌گرایان( بر این باور بودند که علم مجموعه‏ای از گزاره‏های منسجم ‏حول 

محوری خاص اســت که براســاس آزمون‌های تجربی قابل اثبات است و علوم انسانی و اجتماعی 

چنانچه بخواهند شأن علمی بیابند، باید از روش‌های علوم تجربی طبیعی بهره گیرند. اینان تنها راه 

جبران عقب‌ماندگی علوم انسانی را در آن دانسته‌اند که از روش علوم طبیعی پیروی کند.

در مقابل، گروهی دیگر مانند مکاتب هرمنوتیکی، تفسیری و انتقادی از نیمۀ دوم قرن بیستم با 

طرح روش کیفی در گردآوری اطلاعات بر این باور بودند که محقق برای آنکه بتواند درک روشنی از 

موضوع مورد مطالعۀ خود داشته باشد، باید در نقش بازیگر، نه تماشاگر، وارد صحنه شود تا بتواند 

توصیف عمیقی از کنش‌های مورد مطالعه به‌دست دهد.

اینان امکان تأویل پدیده‌های انســانی به پدیده‌های فیزیکی را منکــر بودند و درنتیجه در مقام 

داوری، روش آزمایش فیزیکی را در علوم انسانی ناکارآمد تلقی می‌کردند و قائل بودند نمی‌توان به 

مدد اصول علم مکانیک به تبیین انســان پرداخــت )ر. ک.: فروند، 1372: صص 9ـ8(؛ ازاین‌رو، 

در علوم انســانی برخلاف علوم طبیعی که به دنبال کشــف واقع‌اند، باید به تفسیر و فهم پدیده‌های 

انســانی پرداخت. با‌این‌حال، باید توجه داشت که اینان اگرچه روش پوزیتیویستی را مورد نقد قرار 

کید کرده و با طرح تجربۀ زیســته، آن را منحصر در تجربه و مشــاهدۀ  داده‌انــد، بر روش تجربی تأ

حسی نمی‌دانند.

 چنین نگاهی به موضوعات انســانی و اجتماعی دارند 
ً
رویکردهای پست‌مدرنیســمی نیز غالبا

و دســتیابی به دانش عینی متشــکل از قوانین عام و ضروری را در علوم انسانی و اجتماعی ناممکن 

می‌شمارند.

ایــن الگوهــای ضدطبیعت‌گرایــی، از هرمنوتیک گرفته تا پدیدارشناســی، ســاختارگرایی و 

پساســاختارگرایی وغیره، از روش‌های مختلفی همچون تفسیر، تأویل، تبارشناسی، شالوده‌شکنی 

و تحلیــل گفتمانی برای تحلیل موضوعات و مســائل انســانی و اجتماعی بهــره می‌گیرند. اینان 

موضوعات انســانی و اجتماعی را اموری تابع معنا، قصدیت، اراده و یا اموری برساخته به‌صورت 

‌ـاجتماعی معرفــی می‌کنند که با توجه به عدم تقید آن‌ها به هرگونه قانون عینی و عام بیرون  تاریخی‌

از ذهن و زبان انســان‌ها، قابل شــناخت و مطالعه به شیوۀ اعیان طبیعی نیســتند )ر.ک.: تقی‌لو و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             5 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

16

آدمــی، 1390، صص 58ـ31(. در ادامه بیان خواهد شــد که این رویکردهــا اگرچه ناقد رویکرد 

طبیعت‌گرایی روش‌شــناختی بودند،‌ براســاس مبنای باورمندی به جهان‌ غیب، دیدگاه قابل دفاعی 

نیستند.

3. اقتضائات روش‌شناختی جهان غیب در علوم انسانی

به‌نظر می‌رسد توجه به هستی‌شناسی جهان‌غیب و تبیین چگونگی ارتباط این جهان با جهان شهادت، 

اقتضائات مهمی در نقد طبیعت‌گرایی روش‌شناختی و ضد آن و نیز پیشنهاد روش جایگزین دارد که 

مورد غفلت واقع شده است. از این جهت، پیش از بیان دلالت‌های اصل باورمندی به جهان غیب، 

توضیحی دربارۀ هلیۀ بسیطه و مرکبۀ جهان یادشده ضروری به‌نظر می‌رسد.

3ـ1. هلیۀ بسیطه و مرکبۀ جهان غیب

دربــارۀ عالم غیب گاهی از اصل وجود غیب و مصادیق امور غیبی و زمانی دیگر از ویژگی‌های آن 

بحث می‌شود.

الف‌ـ هلیۀ بسیطۀ جهان غیب

تفصیل بحث از هستی‌شناسی جهان غیب )هلیۀ بسیطه( را باید در جای دیگر جست؛ اما به جهت 

 اشاره‌ای به آن خواهد شد.
ً
نیاز این نوشتار صرفا

1. براساس نگاه قرآن، جهان دارای مراتب غیب و شهادت است. خداوند )بقره: 3؛ طباطبایی، 

1417، ج 1: صــص 46ـ45(، عالــم آخــرت )نحــل: 77؛ طباطبایــی، 1417، ج 12: صص 

308ـ303؛ مریــم: 61. مائده: 94؛ طباطبایــی، 1417، ج 6: ص 138؛ ق: 34ـ31؛ طباطبایی، 

1417، ج 18: ص 354؛ ملــک: 12؛ قرشــی، 1376، ج ۵: ص ۱۳۴(، عالــم ملکوت )اعراف: 

۱۸۵؛ مؤمنون: ۸۸؛ یس: ۸۳؛ انعام: ۷۵( که در مرتبه‌ای بالاتر از عالم ناســوت و پایین‌تر از عوالم 

جبــروت و لاهوت قرار دارد و نیز موجودات ملکوتی و روحانی مانند ملائکه که در ادارۀ عالم نقش 

دارند )طیب، 1369، ج ۵: ص۱۱۸ و ج ۹: ص ۴۵۲؛ رضایی اصفهانی، 1387، ج ۶: ص۱۳۲؛ 

عضیمه، 1380: ص 570( از مصادیق بارز عالم غیب شمرده می‌شوند.

2. عالم براســاس ســنت‌های الهی اداره می‌شود. مقصود از واژۀ ســنت »ضوابطی است که 

خداوند متعال آن‌ها را برای تنظیم پدیده‌های هســتی وضع کرده است« )صدر، 1398: ص 50(. 

بخشــی از قوانین حاکم بر عالم طبیعت، انسان و اجتماع به جهت عامل تأثیرگذار آن که از عوامل 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             6 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

17

معنوی و ماورای مادی هستند و به باطن جهان مرتبط‌اند، از مصادیق غیب شمرده می‌شوند.

قــرآن از تأثیر عوامل فراوانی که از ســنخ معنوی و ماورای مادی هســتند در حوادث طبیعی و 

انســانی در قالب نظام سنن الهی خبر می‌دهد )اعراف: 96؛ ابراهیم: 9 و 10؛ هود: 6؛ اسراء: 31؛ 

روم: 41؛ شــوری: 30؛ بقره: 206–205؛ انعام: 6؛ حج: 45؛ کهف: 59؛ آل‌عمران: 11؛ مائده: 

66ـ63؛ نــور: 32؛ ابراهیم: 7؛ نحل: 112؛ هود: 52؛ نــوح: 10 و 11 و 12؛ طباطبایی: 1417، 

ج20: ص30 و ج ‏8، صص 202ـ195(.

3. انس��ان موجودی دوساحتی است که هویت حقیقی وی همان ساحت مجرد )ر.ک.: انعام: 

60؛ سجده: 10 و 11؛ سبحانی: 1393: صص 46ـ43( اوست که محسوس نیست. از این جهت، 

وجودش منحصربه عالم ماده و دنیا نبوده و پس از مرگ نیز در ســرایی دیگر اســتمرار خواهد یافت 

)زمر: 42(.

ب‌ـ هلیۀ مرکبۀ جهان غیب

از مباحث بســیار اساســی در مبنای علوم انسانی اســامی، پاسخ‌گویی به پرســش از کیف‌هو، 

یعنی چگونگی رابطۀ بین جهان غیب و شــهادت اســت. این بحث گرانیگاه در نقد طبیعت‌گرایی 

روش‌شناختی به‌شمار می‌آید و از این جهت حائز اهمیت است.

بی‌گمــان از کیفیت رابطه بین این دو عالم نمی‌توان تبیین مــادی ارائه کرد و گفت مرزی ورای 

جهان محســوس وجود دارد کــه از آن به بعد را باید جهان غیب دانســت. حداکثر چیزی که برای 

نزدیک‌شدن به ذهن می‌توان بیان کرد این است که بگوییم شبیه رابطۀ اصل و فرع یا شخص و سایه 

است؛ یعنی این جهان به‌منزلۀ انعکاسی از آن جهان است )ر.ک.: طباطبایی، 1417، ج 7: صص 

126ـ124؛ مطهری، 1383، ج 2: صص 140ـ139(.

از قرآن اســتفاده می‌شــود هرچه در این جهان اســت »وجود تنزل‌یافتــه«ی موجودات جهان 

دیگر اســت )حجر: 21؛ انعام: 59 و 50؛ منافقون: 7؛ ص: 9؛ طور:37(. بر این اســاس، عوالم 

سه‌گانه )طبیعت، مثال و عقل( به‌نحو طولی بر هم مترتب هستند )ر.ک.: طب‍اطبای‍ی‌‌، 1381: صص 

 معلول عالم عقل اســت و پدیده‌های طبیعی اگرچه علل طبیعی دارند، معلول 
ْ

33ـ25(. عالم مثال

عالم مثال هستند و آن دســته از اسباب معنوی که به جهان شهود و طبیعت تعلق دارند، درصورتی 

می‌توانند تأثیر کنند که با علل حوادث در عالم مثال و عقل متحد شــوند. در این نگره، علل طبیعیه 

ابطال نمی‌شــود و علل معنوی در عرض علل مادی به‌عنوان شریک‌العله نشانده نخواهد شد؛ بلکه 

مراد اثبات علتی اســت که فوق و در طول علت مادی و بر آن حاکم اســت )طباطبایی، 1417، ج 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             7 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

18

2: ص 183؛ مطهــری، 1384، ج ‏1: صــص 410ـ399؛ جوادی آملی، 1376: ‌ص 19؛ ترخان، 

1399: صص 66ـ35(.

علامه طباطبایی دربارۀچگونگی تأثیر دعا،به‌عنــوان یکی از عوامل معنوی، می‌گوید: »نفوس 

دعاکننده هرگاه در دعوت خود با تضرع و ســؤال، امعان نمایند، برای اتحاد با علل حوایجشــان در 

عالم مثال، مستعد خواهند شد. درنتیجه این نفوس به هر نحوی که اراده کرده و بخواهند با تصرف 

و تغییر و تحول در ماده، اثر می‌گذارند و این معنای استجابت دعا است و به نظیر این بیان، کرامات 

و خوارق عادت را می‌توان توجیه کرد« )ر.ک.:‌ شیرازی، 1981، ج 6: صص 411ـ410(.

البته مقتضای اصل ســنخیت، تأثیر اســباب معنوی بر عالم طبیعت از طریق اســتخدام علل 

طبیعی اســت )شــیرازی، 1981، ج ‏8: صص 119و 109؛ لاهیجی، 1383: ص 334؛ موسوی 

خمینــى، 1387: ص 34؛ مطهری، 1384، ج ‏1: صــص 410ـ399؛ جوادی آملی، 1374: ص 

122؛ سبحانی، 1412، ج ‏3: ص 76(.

علامه طباطبایی )رحمةالله علیه( در توضیح نکتۀ یادشده تأکید می‌کند که معقول نیست معلولى 

طبیعى علت طبیعى نداشــته باشد؛ ازاین‌رو، اگر از طریق معجزه درخت خشکى سبز و بارور شد، از 

آن جهت که موجودى طبیعى اســت، باید علتى طبیعى داشته باشد؛ چه ما آن علت را بشناسیم و چه 

نشناسیم. وی با اســتفاده از آیۀ 3 سورۀ طلاق می‌فرماید: امور خارق‌العاده چه در ناحیۀ شرور، مانند 

سحر و کهانت، و چه در ناحیۀ خیرات، مانند استجابت دعا و امثال آن و چه معجزات، مستند به اسباب 

طبیعى عادى نیستند، بلکه مستند به اسباب طبیعى غیرعاد‏ىاند، یعنى اسبابى که براى عموم قابل لمس 

نیست و آن اسباب طبیعى غیرعادى نیز مقارن با سبب حقیقى و باطنى و در آخر مستند به اذن و ارادۀ 

خدا هستند و تفاوتى که میان سحر و کهانت از یک طرف و استجابت دعا و کرامات اولیا و معجزات 

انبیا از طرفى دیگر هســت اینکه در اولى اســباب مغلوب می‌شــوند ولى در دو قسم اخیر نمی‌شوند 

)ر.ک.: طباطبایی، 1417، ج ‏1: صص 83ـ76:؛ همو، بی‌تا: ص 15(.

3-2. دلالت‌های سلبی و ایجابی باورمندی به جهان غیب در روش علوم انسانی

از جهت سلبی، طبیعت‌گرایی روش‌شــناختی و ضد آن نقد خواهند شد و از جهت ایجابی، روش 

ترکیبی با ویژگی‌های خاص خود پیشنهاد می‌شود.

الف‌ـ نقد معرفتی طبیعت‌گرایی روش‌شناختی و ضد آن

با نگاهی به آنچه گفته شــد، می‌توان این پرسش را مطرح کرد که آیا مطالعۀ نظم‌های طبیعی جهان 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             8 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

19

تمام واقعیات مربوط به هســتی را افشــا می‌کند؟ و آیا می‌توان توصیف طبیعت‌گرایانه از جهان را، 

حتی اگر فعل بی‌واسطۀ خداوند را انکار کنیم، بهترین توصـــیف تلقی کرد و آیا توجه به هویات و 

قوانین فراطبیعی شناخت بهتری را از جهان ارائه نمی‌کند؟

براساس مبنای یادشده باید گفت پیچیدگی‌ها و قوانینی در جهان طبیعـــی وجـــود دارد 

 از طریق مراجعه به منابع 
ً
که علم تجربی علی‌الاصول از شــناخت آن ناتوان اســت و صرفا

وحـیانی است که می‌توان تصور دقیقی از آن ارائه کرد.

 به فقدان بنیــان متافیزیکی علم جدید نظر ندارد که بیان می‌کند 
ً
نگارنــده در اینجا صرفا

یافته‌های این علوم در محدودۀ جهان مادی قابل اعتماد اســت؛ اما مدلول‌های دیگر آن، که 

به عوالم برتر از ماده اشاره دارد )یعنی تعمیم‌های متافیزیکی عالمان علوم جدید( نارواست، 

بلکــه این نکته را مطرح می‌کند که نادیده‌انگاری عوامل فراطبیعی تأثیرگذار در عالم طبیعت 

علــم جدید را با نقیصۀ معرفتی مهمی مواجه می‌کند که بــه محدودۀ مابعدالطبیعه خلاصه 

نمی‌شــود؛ بلکه اطلاق یافته‌های علم جدید بر امور مادی را نیز دچار مشکل می‌کند. دلیل 

آن هم این اســت که عوامل مــاورای طبیعی و عوالم برتر در عالم مــاده تأثیر فعال و دمادم 

دارند و عالم مادی فروترین ســاخت واقعیت است. بر این اســاس، پذیرش عالم فراماده و 

حــذف ماوراء الطبیعه )علل ماورایی و موجودات فراطبیعی که با حواس ظاهری قابل ادراک 

نیســتند( در تبیین جهان طبیعــت حتی با فرض پذیرش مابعدالطبیعــه و متافیزیک )قواعد 

هستی‌شــناختی مانند اصل علیت وغیره( با این چالش معرفتی مواجه اســت که به توصیف 

درستی از جهان منتج نمی‌شود.

اگر کســی این نقص معرفتی را در علوم طبیعی نپذیرد، نمی‌تواند آن را در علوم انســانی 

انکار کند. بررســی صِرف عالم ماده بــا حفظ کلیت آن در علوم طبیعــی اگرچه نواقص و 

 مادی دیدن انسان و رفتارها و بروزات و حالات درونی 
ً
نارسایی‌هایی را به دنبال دارد، از صرفا

او در علوم انسانی و اجتماعی قابل قبول‌تر است و اگر با تسامح و تساهل بتوان طبیعت‌گرایی 

روش‌شناختی و عدم توجه به نقش و تأثیر علل غیرمادی در علوم طبیعی را پذیرفت، پذیرش 

این رویکرد در علوم انسانی به هیچ روی قابل چشم‌پوشی نخواهد بود.

موضوع علوم انســانی از جهات مختلف ارتباط تنگاتنگی با غیب دارد. ازسویی موضوع 

این علوم، انســان است و انســان موجودی دوساحتی اســت که هویت حقیقی وی همان 

ساحت مجرد اوست و ازســوی دیگر، عوامل فرامادی در پدیده‌های انسانی و اجتماعی نیز 

تأثیرگذارند و علاوه‌بر رابطه‌های عرضی که بین اشــیا مشهود است، بین اشیا و مبدأ‌ و غایت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             9 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

20

آن‌هــا نیز رابطۀ طولی وجود دارد؛ رابطه‌ای از ســنخ رابطۀ ظاهر و باطن که تفکیک آن دو از 

همدیگر میســر نیســت. بر این اساس، برای نائل شــدن به معرفت کامل باید باطن و غیب 

انســان و جهان نیز در کنار ظاهر آن مورد مطالعۀ پژوهشــگران علوم انسانی قرار گیرد. این 

نکات طبیعت‌گرایی روش‌شناختی را با چالش جدی مواجه می‌کند.

راقــم این ســطور می‌پذیرد که طبیعت‌گرایی روش‌شــناختی تبیین آســانی را در اختیار 

پژوهشــگر قرار می‌دهد که می‌تواند براســاس آن قانون عامی را پیشــنهاد دهد؛ اما پرسش 

 عام است و می‌تواند توصیف درست و 
ً
اساســی این است که آیا این قانون به ظاهر عام واقعا

همه‌جانبه‌ای از واقعیت ارائه دهد و حوادث آینده را پیش‌بینی‌ کند؟ با توجه به مبنا و توضیحی 

که ارائه شــد، می‌توان اذعان کرد که چنین چیزی لااقل در علوم انسانی قابل پذیرش نیست؛ 

شاهد مثال آن هم می‌تواند عدم پیش‌بینی وقوع انقلاب اسلامی در ایران ازسوی علوم انسانی 

مدرن باشد.

در نقطــۀ مقابــل، رویکردهای ضدطبیعت‌گرایی روش‌شــناختی نیــز اگرچه به تفاوت 

موضوع علوم انســانی و طبیعی توجه کرده‌اند و از حیث اینکه انســان را موجودی اعتبارساز 

و کنش‌هایش را معنادار می‌دانند، با طــرح روش‌هایی مانند روش‌های کیفی وغیره، به نگاه 

قرآنی نزدیک شــده‌اند؛ اما کماکان با چالش‌های جدی مواجه هستند که دانشمندان غربی 

نیز به برخی از آن‌ها تفطن پیدا کرده‌اند. از اواخر قرن بیســتم و پس از اینکه معلوم شد روش 

کیفی نیز از ضعف‌هایی برخوردار اســت، روش‌ ترکیبی مورد توجه قرار گرفت. در این روش 

هم به ژرفای مســئله و هم پهنای آن توجه می‌شود. تاحد امکان تلاش می‌شود که یافته‌های 

تحقیق، به‌صورت تشــریحی و با زبان آمار و ارقام ارائه شود. در کنار نگاه جزء‌نگر و موردی 

نگاه عمومی و کلان نیز داشــته باشــند و توأمان از بیرون و درون، مســئله را مورد توجه قرار 

دهند.

نگارنده همۀ روش‌های پیشنهادی را براساس اصل باورمندی جهان غیب قرین با چالش 

معرفتی می‌داند. قرآن عناصری مانند سنت‌های الهی و تأثیر عوامل ماورای طبیعی و عوامل 

معنوی در پدیده‌های انســانی و اجتماعی را در این حوزه دخیل کرده اســت که نه‌تنها از دید 

رویکردهای طبیعت‌گرایانه، بلکه ازنظــر ضدطبیعت‌گرایان یا دیدگاه‌های ترکیبی نیز مغفول 

مانده یا اهمیتی بدان داده نشــده است. براساس نظام اســباب و مسببات، عالم و رفتارهای 

انس��انی قانونمند است. تأثیر اسباب معنوی نیز در قالب منظومۀ سنن الهی است و نباید آن 

را خارج از دایرۀ سنن مشروط و مطلق الهی ارزیابی کرد. بی‌گمان راهیابی به نظام موجود در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            10 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

21

جریان سنن الهی، امکان ارائۀ قوانین عام را در قالب سنن مطلق و مشروط فراهم می‌‌کند. از 

ی و 
ّ
این جهت، می‌توان حتی در حوزۀ مباحث انگیزه‌شناسی و معناشناسی نیز تبیین‌های عل

کارکردی را مطرح کرد و گفت اهداف و انگیزه‌های انســان مانند دیگر امور طبیعی مشمول 

ی‌اند، هرچند دســت‌یافتن به قوانین عام در حوزۀ امور روان‌شناختی بسیار دشوارتر 
ّ
قوانین عل

از دستیابی به قوانین طبیعت خارجی است.

همچنین، باور به »وجود« حقیقت اســتعلایی و متعالی که حقیقت مطلق و خیر مطلق 

اســت هم از وجود تکوینی قوانین جهان‌شــمول خبر می‌دهد و هم همۀ انسان‌ها را در همۀ 

زمان‌ها و مکان‌ها بــه پیروی از ضرورت‌های خود دعوت می‌کنــد. در مقابل دیدگاهی که 

کل حقیقت را به طبیعت مادی یا برســاخت ذهنی فرومی‌کاهد، هم توصیفات جهان‌شمول 

را ارائــه می‌کند و هم مبنایی عینی، عام و ضــروری برای ارزش‌های اخلاقی فراهم می‌‌کند؛ 

از‌این‌رو، از ذهنی‌گرایی و نسبی‌گرایی نجات می‌یابد.

ب‌ـ جایگزینی روش ترکیبی خاص

براســاس اصل باورمندی به جهان غیب، روش ترکیبی‌ در همۀ کاربردهای روش پیشــنهاد می‌شود 

منتهی با خصوصیت‌هایی که در روش اعمال می‌شــود که ضمن برخورداری از محاسن روش‌های 

متداول، معایب آن‌ها را نیز ندارد.

ـ ترکیبی از روش‌های چهارگانه در روش معرفت

گاهی‌ از امور  با توجه به اصالت عالم غیب و نقش آن در پدیده‌های انســانی و اجتماعی، کســب آ

غیبی، که از علل و عوامل آن‌ها به‌شمار می‌آیند، ضروری است. بی‌گمان در شناخت جهان غیب و 

نیز شــناخت پدیده‌های انسانی و اجتماعی و نیز آثار و تبعات آن‌ها نمی‌توان به روش تجربی بسنده 

کرد و به‌تبع در نوع اســتدلال نیز باید از روش قیاســی در روش عقلی و روش اســتقرایی در روش 

تجربی بهره برد.

گاه  پیش‌فرض این نوشــتار آن است که ممکن است انســان‌های عادی از برخی مراتب غیب آ

شــوند، البته تفاوت‌هایی در مصادیق غیب وجود دارد؛ این تفاوت‌ها می‌توانند مبنای بهره‌گیری از 

راه‌های چهارگانۀ تجربی، عقلی، وحیانی و نقلی و شــهودی باشند. در این صورت محدودیت‌های 

هر یک از روش‌ها باید لحاظ شوند که در ادامه خواهند آمد.

گاه‌شدن از برخی از جوانب امور غیبی به‌کار می‌آید. امروزه بشر از طریق  الف‌ـ راه تجربه برای آ

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            11 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

22

آزمون و خطا قادر بر پیش‌بینی برخی امور شده است که نمونۀ بارز آن اخباری است که متخصصان 

امر هواشناسی از اوضاع جوی دنیا در روزهای آینده می‌دهند.

گاهی از برخی ســنن الهی را، ولو فی‌الجمله، با روش‌های تجربی و میدانی و مشــاهدۀ  قرآن آ

نمونه‌ها ممکن و شدنی می‌داند )یوســف: 109؛ حج: 46؛ روم: 9 و 42؛ فاطر: 44؛ غافر: 21 و 

82؛ محمد: 10؛ آل‌عمران: 137؛ انعام: 11؛ نمل: 69؛ عنکبوت: 20؛ یونس: 101؛ اعراف: 86؛ 

غاشــیه: 17(. البته قرآن هم به سیر در زمین و هم ارزیابی زمان توجه می‌کند و این جمع بین نظر و 

نظریه را به همراه دارد که از آن به بصر یاد می‏ش��ود )جوادی آملی، 1389، ج 15: ص588؛ همو، 

1373: صص 180ـ179(.

ب‌ـ راه وحی، شــهود و الهام: پیامبران بزرگ الهی از طریق وحی از امور غیبی خبردار می‌شوند 

)آل‌عمران: 44(. اولیای الهی نیز گاهی اخباری را از فرشته‌ای که به‌صورت انسان متمثل شده است 

دریافت می‌کنند )مریم: 19 و 20؛ هود: 71 و 72(. گاهی برخی حقایق و امور پنهان‌ بر روح انسان 

القا و الهام می‌شود،‌ به‌گونه‌ای که انسان به درستی آن یقین پیدا می‌کند )قصص: 7(.

بی‌گمان پرهیزکاری و جهاد با نفس ازجمله‌ راه‌های مؤثر در دســتیابی به امور غیبی است؛ زیرا 

علت اصلی وجود امور غیبی، همانا محدودیت گسترۀ وجودی انسان‌هاست و هرچه بر این گستره 

افزوده ش��ود، از شمار امور غیبی هم کاسته می‌شود. درواقع انسان را سیری است که به‌واسطۀ قبول 

فیض نور الهی و تربیت خویش می‌تواند از عالم شهادت به عالم غیب، که عالم ملکوت است، راه 

گاهی  یابد و برتر از آن به عالم جبروت و بالأخره از انوار جلال و جمال حق بهره‌مند شــود )برای آ

بیشــتر، ر.ک.: شیرازی، 1981، ج 3: ص 362؛ همو، 1360، ج 1: ص 355؛ سجادی، 1379، 

ص 373؛ ســبحانی، 1410، ج 8، صص 301ـ286(. البته در این قســمت باید به دو نکته توجه 

داشــت: اول اینکه تفکر و تعقل، راه را برای تأیید وحی و امکان شــهود قلبی می‌گشاید؛ دوم اینکه 

اگرچه امکان شــهود قلبی برای معصومان و غیرمعصومان فراهم است، وحی به معنای خاص آن، 

یعنی وحی رســالی، به افراد خاصی )رســولان( اختصاص دارد و دیگران بدان دسترســی ندارند. 

اینجاســت که می‌توان مرجعیت )authority( را به‌عنوان یکی از ابزارهای کشــف واقعیت مطرح 

کرد. درواقع این مسیر به راه نقلی منتج می‌شود که توضیح آن خواهد آمد.

ج‌ـ راه عقل: انســان می‌تواند از طریق استدلال و راه عقل به امور غیبی، حتی بارزترین مصداق 

آن یعنی خداوند، برســد )آل عمران:191ـ190(. هرچند از درک حقیقت برخی از چیزها مانند کنه 

ذات الهی ناتوان اســت، اصل وجود آن را می‌پذیرد و همچنین، آنانی که دارای لبّ، مغز و هســته 

هســتند، می‌توانند با مشاهده و تفکر در پیکره و پوستۀ عالم، نشــانه‌ها و دلایلی را برای روح عالم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            12 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

23

و لــبّ و مغز عالم بیابند )ر.ک.: طباطبایــی، 1417، ج 11: ص337؛ مطهری، 1382، ج 3: ص 

372؛ همو، 1383، ج 2: صص 207ـ206؛ جوادی آملی، 1373، صص 180ـ179(.

د‌ـ راه نق��ل: یکی از راه‌هــای اطلاع‌یافتن از جهان غیب مراجعه بــه راه نقل و اخبار خداوند و 

معصومان و اولیای الهی و به سبب اعتماد و اطمینان به گفتۀ کسانی است که بی‌واسطه آن را تجربه 

کرده‌اند. آنچه گفته شــد به معنای پذیرش رأی و نظر فرد دیگری اســت که صلاحیت اظهارنظر در 

 از ابزار فهم آن فرد اســتفاده کرده باشیم. پذیرش قول 
ً
آن مورد را دارد، بدون اینکه خود ما مســتقیما

معصومان الهی و اولیای الهی مبتنی‌بر یک نوع اســتدلال عقلی اســت. سخنان معصومان به دلیل 

برخورداری از مقام عصمت از اعتبار کامل برخوردار است. البته روشن است که فهم معارف نقلی 

موجود در روایات پیامبر )صلی‌الله علیه و آله و ســلم( و ائمه )علیهم‌السلام( متوقف بر بررسی دو 

حیث ســند و دلالت است که اگر کسی خود توان این کار را نداشــته باشد، به متخصص این کار 

مراجعه می‌کند و فهم چنین افرادی می‌تواند به دلیل مرجعیت برای دیگران اعتبار داشته باشد.

دربارۀ شناخت و توصیف پدیده‌های انســانی و اجتماعی و پیامدها و آثار آن‌ها نیز باید 

 نقطه‌ای است که 
ً
گفت که در علوم انسانی اسلامی به روش ترکیبی توجه می‌شود و این دقیقا

از حیث روشی، علوم انسانی اسلامی از علوم انسانی مدرن فاصله می‌گیرد.

توضیــح اینکه با نادیده‌انگاری وجــوه غیب عالم و آدم و نفی معرفت‌بخشــی راه وحیانی، دو 

جریان فکری عقل‌گرایی و حس‌گرایی در جهان غرب پدید آمد. عقل‌گرایی پس از رنســاس با پیش 

از آن این تفاوت را داشــت که با تکیه بر عقل و علم انسان ـ بدون وحی و شهود ـ می‌خواست همۀ 

حقایق و اس��رار هستی را بفهمد؛ ازاین‌رو، هر حقیقتی که خارج از دسترس عقل بشر بود انکار شد 

و همۀ باورها و تمام ابعاد زندگی فردی و اجتماعی انســان، با حذف مبانی و مبادی آسمانی و الهی 

توجیه عقلانی شــد. البته عقل با همۀ قدرتی که پیــدا کرده بود، به جهت قطع ارتباط با حقیقتی که 

محیط بر آن بود )وحی و عالم غیب(، نتوانســت جایگاه مستقل خود را حفظ کند و به سرعت، راه 

افول پیمود و زمینه را برای ظهور و تســلط جریان فکری دیگری که در طی این دو ســدۀ اخیر رشد 

کرد )تجربه‌گرایی و حس‌گرایی( آماده کرد )ر.ک.: پارســانیا، 1380: صص 114ـ112(. اینجا بود 

که در علم جدید، مصادیق علم تنها به شــناخت حسی محدود شد و شناخت شهودی که بالاترین 

مرتبۀ ش��ناخت است، انکار شد. بر همین اساس، نظریه‌هایی دربارۀ منشأ هستی مورد پذیرش قرار 

گرفتند که تنها بر علل مادی و کمّی تکیه داشتــند )ر.ک.: نصــر، 1374: ص 266(. این رویکرد 

نیــز در دوران پســامدرن مورد نقد قرار گرفت و ادعا شــد که معرفت علمــی و تجربی نیز ارکان و 

بنیان‌هــای خود را بر حلقه‌های معرفتی دیگری که فاقد هویت علمی‌اند قرار داده اســت. ازآنجاکه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            13 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

24

نقد پُســت‌مدرن‌ها ملازم با دفاع از هویت علمی وحی و شهود و عقل نظری و عملی نبود، معرفت 

گاهی مدرن را پس از چند سده به سیطرۀ فراگیر شکاکیت، نسبیت و تاریخی‌نگری محض افکند  و آ

)ر.ک.: پارسانیا، 1387: صص 31ـ17(.

علوم انسانی اســامی با معتبرشــمردن همۀ روش‌های چهارگانه، ازســویی با نقص معرفتی 

پیش‌گفته مواجه نیســت و ازسوی دیگر، در دام شکاکیت و نسبیت گرفتار نمی‌آید. درنتیجه باور به 

دستگاه معقول قانونمندی که تحقق آن در گرو عمل به تکلیف اسلامی و شرعی و ورای محاسبات 

معمولی است، موجب خواهد شد در علوم انسانی نگاه توأمان به عقل و نقل داشته باشیم و در تبیین 

پدیده‌های انسانی به ســراغ منابع وحیانی نیز برویم. این راهکار برخلاف پندار برخی )سوزنچی، 

1389: صص 323ـ322(، به علوم طبیعی اختصاصی ندارد و در علوم انســانی هم جریان دارد. 

اگرچه نکتۀ دوم کارایی قابل‌توجهی در دینی‌کردن علوم انسانی دارد، این نکته نتیجۀ فهم صحیح از 

نکتۀ اول است؛ به‌عبارت دیگر، پشتوانۀ نگاه توأمان به عقل )اعم از تجریدی و تجربی( و نقل را باید 

در سلسله‌مراتبی دیدن عالم و باور به جهان غیب جست وگرنه دلیلی بر رد این گفته نخواهیم داشت 

که علوم تجربی فقط با عالم ماده سروکار دارد و ما می‌توانیم این عالم را منقطع از عوالم دیگر، حتی 

درصورت پذیرش وجودِ این عوالم )طبیعت‌گرایی روش‌شناختی(، مورد مطالعه قرار دهیم.

ـ ترکیبی از بسترگرایی و صورت‌گرایی

علوم انســانی اســامی ضمن توجه به نظریه‌های اجتماعی بومی، ثابتات انسانی و مسئلۀ فطرت 

و همچنین، ســنن الهی را مورد غفلت قــرار نمی‌دهد؛ ازاین‌رو، با لحاظ دو دســته از ویژگی‌های 

عمومی و اختصاصی جوامع و افراد، روش تلفیقی از صورت‌گرایی و بسترگرایی را ارائه می‌کند. این 

روش هم واقع‌گرایانه اســت و تبیین پدیده‌های انسانی و اجتماعی را بدون توجه به بسترهای زمانی 

و مکانــی امکان‌پذیر نمی‌داند و هم از چالشــی که رویکردهای ضدطبیعت‌گرایی روش‌شــناختی 

گاهی  با آن مواجه‌اند، یعنی نســبیت مطلق، آن‌گونه که توضیح آن گذشــت، در امان است )برای آ

از گونه‌های مختلف نســبی‌گرایی و دلایل قابل‌دفاع نبودن برخی از اقســام آن، ر.ک.: خسروپناه، 

1394: صص 43ـ32( و کشف قوانین عام پدیده‌های انسانی و اجتماعی را ممکن می‌شمارد.

ـ ترکیبی از روش تبینی، تفسیری و انتقادی

براســاس اصل باورمندی به جهان غیب، در علوم انسانی اسلامی، از حیث روش تحلیل داده‌ها از 

‌ـکیفی و در ســطح تحلیل از روش توصیفی و هنجاری بهره برده می‌شــود. زیرا  روش ترکیبی کمّی‌

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            14 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

25

هم علت‌کاو اســت و هم معناکاو و نیز موضع انتقادی به پدیده‌ها خواهد داشت و از روش انتقادی 

اســتفاده می‌کند. تفاوت روش ترکیبی برآمده از این اصل با آنچه تاکنون مطرح بوده است را باید در 

موارد زیر جست‌وجو کرد:

الف‌ـ در علوم انســانی اسلامی روش تبیینی غیرتجربی نیز در طول روش تبیینی تجربی مطرح 

اســت؛ یعنی در روش تبیینی، ترکیبی از تبیین‌های عرضی و طولی پیشــنهاد می‌شــود که در آن به 

علل مادی و عرضی کنش‌ها و نیز علل طولی و فرامادی ‌آن‌ها توأمان توجه می‌شود. این نکته فارقی 

اســت که این روش ترکیبی را از روش‌های ترکیبی متداول در غرب یــا رویکردهای طبیعت‌گرایی 

روش‌شــناختی و غیر آن جدا می‌کند؛ ازاین‌رو، در پدیدۀ فراوانی مرگ ناگهانی ازسویی با استناد به 

علل طبیعی تبیین تجربی صورت می‌گیرد و ازســوی دیگر، به علل معنوی مستند خواهد شد و زنا 

و روابط نامشــروع جنســی )کلینی، 1407، ج ‏2: ص 374( یا ربا )طوسی، 1414: ص 210( از 

عوامل آن دانســته خواهد شد. این دو نوع تبیین )تبیین تجربی و تبیین دینی و اخلاقی( هر دو مورد 

پذیرش خواهند بود )شریفی، 1395: صص 239ـ233(.

آنچه گفته شــد، مقتضای این اصل قویم است که برای درک واقعیت باید از این سطح ظاهر و 

محسـوس عبـور کـرد و بـه سطوحی غیرمحسوس رسید تا درک شفافی از واقعیت را دریافت کرد. 

از این جهت، علوم انسانی اســامی، فقط به مطالعۀ جنبه‌های مشهود پدیده‌ها اکتفا نمی‌کند و به 

دنبــال درک لایه‌های عمیق‌ترِ واقعیت و درک قوانین مراتب وجودی ســطح بالاتر حیات، به‌منظور 

تبیین دقیق‌تر پدیده‌هاســت؛ زیرا مراتب وجودی پایین‌تــر حیات در مدیریت مراتب وجودی بالاتر 

قرار دارند؛ بنابراین، برای دســتیابی به چنین معرفتی که همه‌جانبه است و توصیفی عمیق از واقعیت 

 ،
ً
 باید از روش‌های تجربی استفاده و مبتنی‌بر آن، تبیین‌های عرضی ارائه کرد و ثانیا

ً
ارائه می‌کند، اولا

با اســتفاده از روش‌های دیگر مانند روش نقلی و بهره‌مندی از منابع وحیانی، تبیین‌های طولی را نیز 

مهم و صائب تلقی کرد.

ب‌ـ اگرچه در علوم انســانی اســامی از روش تفسیری و انتقادی اســتفاده می‌شود، براساس 

اصــل باورمندی به جهان غیب، هیچ‌یک از روش‌های یادشــده براســاس مبانی و مفاهیمی که در 

پارادایم‌های تفســیری و انتقادی دارند مورد بهره‌برداری نخواهند بود. ازآنجاکه اشــاره‌ای به روش 

 به روش انتقادی پرداخته می‌شود.
ً
تفسیری در مباحث گذشته شد، در اینجا به اجمال، صرفا

صاحب‌نظران مکتب انتقادی، روش نقدی و دیالکتیکی را بهترین روش برای علوم انسانی دانسته و 

‌ـدیالکتیکی  با تأکید بر لزوم در پیش‌گرفتن موضع انتقادی و ارزش‌گذارانه در علوم اجتماعی روش نقدی‌

را توصیه و هدف این علوم را رهایی مطرح کرده‌اند )سروش، 1374: صص 209ـ206(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            15 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

26

اگرچه قرآن به موضوع هدایت و ضلالت اشــاره دارد )فصلت: 17؛ طباطبایی، 1417، ج ‏17: 

ص 377( و از این جهت می‌تــوان توانایی انتخاب بین حق و باطل و امکان پیش‌روی و هدایت و 

پس‌روی و ضلالت و انحراف و برخورداری از قوۀ ابتکار و خلاقیت را از ویژگی‌های انسان به‌شمار 

آورد، اما براساس باورمندی به جهان غیب، تعریف جدیدی از کج‌فهمی و رهایی ارائه می‌شود. در 

گاهی کاذب است؛ اما در پارادایم اسلامی، عین  پارادایم انتقادی، گرایش بشر به دین )دین‌باوری( آ

هدایت تلقی می‌شــود و روش انتقادی، روشــی خواهد بود که با انتقاد از وضعیت موجود، انسان 

سرگشــته در حیات مادی را به جهان غیب پیوند می‌زند و بایدهــا و نبایدهایی را در علوم هنجاری 

تجویز می‌کند که همسو با این نظام غیبی ‌باشد.

ـ ترکیب در روش‌های کاربردی

آنچه تاکنون از اثرپذیری روش‌ها از مبنای مورد بحث مطرح شــد پیشــانظریه بود؛ اما روش‌ها به 

لحاظ اینکه پس از آن به‌کار گرفته می‌شــوند نیز انواعــی دارند؛ به این روش‌ها روش‌های کاربردی 

گفته می‌شــود که در تمام فرایند تحقیق )از مسئله‌شناســی گرفته تا جمع‌آوری اطلاعات و داوری 

 روش‌های کاربردی نظریه‌های تبیینــی با روش کاربردی نظریۀ تفهمی 
ً
وغیــره( حضور دارند. یقنیا

متفاوت اســت. در اولی روش‌ها شبیه روش‌های علوم طبیعی اســت که می‌گوید از موضوعی که 

می‌خواهید روی آن کار کنید فاصله بگیرید و مشاهده کنید و پرسش‌نامه بگیرید وغیره؛ اما در دومی 

می‌گوید بروید مشارکتی و تک‌موردی و عمیق کار کنید )ر.ک.: پارسانیا و طالعی‌اردکانی، 1392: 

صص 96ـ73؛ عاشوری، 1392، صص 154ـ103(.

با توضیحات ارائه‌شــده، انکار جهان غیب نه‌تنها در گزینش هریک از روش‌های پیشــانظریه و 

سپس در روش‌های پســانظریه مؤثر است، بلکه در حوزۀ به‌کارگیری روش‌های کاربردی نیز شاهد 

تغییراتــی خواهیم بود. به‌عنوان نمونه، در فرایند تحقیق یا حل مســئله، اگر بــا این مبنا که عوامل 

فرامادی در جهان و پدیده‌های انســانی و اجتماعی تأثیرگذارند، به سراغ جمع‌آوری داده‌ها برویم و 

گاهی از این عوامل چاره‌ای جز رجوع به منابع نقلی و وحیانی در  قائل باشــیم که به منظور کسب آ

کنار منابع دیگر نداریم، در این صورت اگرچه در گردآوری اطلاعات از روش مشاهده، پرسش‌نامه، 

مصاحبه و مطالعات تجربی س��خن خواهیم گفت، در روش پیمایشــی نیز پرسش‌‌های جدیدی را 

طرح خواهیم کرد که پارادایم‌های رقیب بدان‌ها نخواهند پرداخت.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            16 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

27

نتیجه‌گیری

نوشتار حاضر تلاش کرده است با نگاه پســینی و پیشینی برمبنای آموزۀ قرآن نسبت‌به وجود جهان 

غیــب و نقشــی که این جهان در پدیده‌های انســانی دارد، از نگاه ســلبی، جریــان طبیعت‌گرایی 

روش‌شــناختی و ضــد آن را مورد نقد قرار دهد و از نــگاه ایجابی بیان کند که براســاس این مبنا، 

چه تغییراتی در روش علوم انســانی اســامی پدید می‌آید؟ از این جهــت، دو بحث کلان ناظر به 

طبیعت‌گرایی و ضد آن و همچنین، اقتضائات سلبی و ایجابی براساس مبنای مذکور مطرح شد.

1. در محور اول نتایج زیر حاصل شد:

الف‌ـ دو نگرۀ طبیعت‌گرایی هستی‌شناختی و روش‌شناختی مبنای علوم انسانی رایج به‌شمار می‌آیند. 

البته می‌توان نگرۀ دوم را حاکم بر همۀ پارادایم‌ها تلقی کرد. پارادایم‌های تفسیری یا پست‌مدرنیسمی 

علی‌رغم اینکه با طبیعت‌گرایی روشی مخالفت کردند، علاوه‌بر اینکه به نسبی‌گرایی مبتلا شدند، در 

همان زمین بازی پارادایم‌ پوزیتیویستی بازی کرده و نتوانستند از آن خارج شوند.

ب‌ـ رویکردهای ضدطبیعت‌گرایی روش‌شــناختی از دو منظر الهیاتی و فلسفۀ علمی به 

این حوزه ورود کرده‌اند؛ این مواضع اگرچه در پاره‌ای موارد باارزش تلقی می‌شود، نتوانسته‌اند 

در نقد معرفتی رویکرد طبیعت‌گرایی روش‌شناختی کامیاب باشند.

2. نتایج بحث در محور دوم به شرح زیر است:

الــف‌ـ ترکیب در روش معرفت: اگر واقعیت‌های غیرمادی و غیرآشــکار تعیین‌کننده‌تر از واقعیات 

ی و معلولی 
ّ
مشــهود‌ند و بخشی از سنت‌های لایتغیر الهی به این حوزه مرتبط است و اگر ارتباط عل

بین جهان غیب و شــهادت وجود دارد، برای شــناخت جهان غیب و توصیف پدیده‌های انسانی و 

اجتماعی نمی‌توان به روش تجربی و حســی بسنده کرد و منابع کســب دانش را در حس و تجربه 

خلاصه کرد؛ بر این اساس، باید از روش ترکیبی استفاده کرد که در آن استفاده از منابع وحیانی مهم 

تلقی خواهد شد.

ب‌ـ ترکیب در روش و ســطح تحلیل: اگر هســتی‌های فرامادی بخش بسیار وسیعی از گسترۀ 

هستی را تشکیل می‌دهند، که از آن جمله است بعد حقیقی انسان که مجرد و از عالم غیب است، و 

اگر عوامل معنوی در پدیده‌های اجتماعی و فردی تأثیر دارند و اگر بر عالم »سنت‌های الهى« حاکم 

است، به‌کارگیری روش‌های کمّی و کیفی و تبیینی، تفسیری و انتقادی در تحلیل پدیده‌ها ضرورت 

دارد. در این روش علاوه‌بر به‌کارگیری روش‌های دلیل‌یابی، فهم معانی رفتار و انگیزه‌های کنشگران 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            17 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

28

ی و کارکردی و انتقاد از وضعیت موجود به منظور تغییر نیز مطرح می‌شود.
ّ
تبیین‌های عل

اگرچه این رویکرد مشــابهتی با برخی از پارادایم‌ها دارد، به جهــت دخالت عناصر جدید که 

حاصل توجه به مبنای باورمندی به جهان غیب اســت، پارادیم‌ جدیدی را پیشنهاد می‌کند که در آن 

ضمن توجه به جنبۀ مجرد و بُعد روحانی انسان و نیز ثابتات و متغیرات انسانی، تأثیر عوامل معنوی 

و فرامادی در پدیده‌های انسانی و اجتماعی در قالب سنن الهی با اهمیت تلقی می‌شود.

این روش ضمن اینکه از روش تبیینی غیرتجربی در طول روش تبیینی تجربی استفاده می‌کند و 

با نقص معرفتی تبیین‌های طبیعت‌گرایانه مواجه نیست، به چالش‌های سایر روش‌ها نیز مبتلا نیست 

و درواقع تلفیقی از صورت‌گرایی و بسترگرایی را ارائه می‌کند.

ج‌ـ تأثیر این اصل در روش‌های کاربردی نیز مشهود است.

حاصل اینکه براساس اصل باورمندی به جهان غیب با نگاهی جامع، روش ترکیبی در ساحت‌های 

، از 
ً
، روش‌های چهارگانه معرفت را ترکیب کرده اســت و ثانیا

ً
مختلف پیشــنهاد می‌شــود که اولا

روش‌های کمّی و کیفی و روش‌های تبیینی، تفسیری و انتقادی به‌صورت توأمان در قالب مفاهیمی 

جدید استفاده می‌کند. هم بسترگرا و هم صورت‌گراست منتهی انحصار در روش تجربی و نیز تبیین 

عرضی را واقع‌بینانه و منتج به معرفت همه‌جانبه تلقی نمی‌کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            18 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

29

کتابنامه

	1 قرآن مجید..

پارسانیا، حمید. 1380. حدیث پیمانه. قم: معارف. چاپ پنجم..2	

ـــــــــــــــ. 1387. »بازســازی علم مدرن و بازخوانی علم دینی«. راهبرد فرهنگ. شمارۀ .3	

3. پاییز. صص 31ـ17.

پارسانیا، حمید؛ طالعی‌اردکانی، محمد. 1392. »روش‌شناسی بنیادین و روش‌شناسی کاربردی .4	

کید بر رویکرد رئالیســم و نومینالیســم«. معرفت فرهنگی اجتماعی.  در علوم اجتماعی با تأ

شمارۀ 2. صص 96ـ73.

تالیا فرو، چارلز. 1382. فلســفۀ دین در قرن بیســتم. ترجمۀ انشــاءالله رحمتی. تهران: دفتر .5	

پژوهش و نشر سهروردی.

ترخان، قاسم. 1395. »علل معنوی چالش‌های پیش‌رو در اسلامی‌سازی علوم«. فلسفۀ دین. .6	

دورۀ 13. شمارۀ 3. صص 456ـ431.

ــــــــــــ. 1399. »نقش و تأثیر علل و عوامل فرامادی در بلایای طبیعی«. قبســات. شمارۀ .7	

96. صص 66ـ35.

ترخان، قاســم؛ بهزادی‌مقدم، محمدرضا. 1398. »جایگاه عالــم فراماده و عوامل فرامادی در .8	

نظریۀ علم دینی آیت‌الله جوادی آملی«. نقد و نظر. دورۀ 24. شمارۀ 94. صص 43ـ22.

تقی‌لو، فرامرز؛ آدمی، علی. 1390. »نتایج اخلاقی تقابل طبیعت‌گرایی ـ ضدطبیعت‌گرایی در .9	

علوم انســانی«.عیار پژوهش در علوم انسانی. سال سوم. شــمارۀ اول. بهار و تابستان. صص 

58ـ31.

یعت در آیینۀ معرفت. قم: مرکز نشر فرهنگی رجاء. چاپ 10	. جوادی آملی، عبدالله. 1373. شر

دوم.

ــــــــــــــــــــــ. 1374. علی بن موسی الرضا)ع( و الفلسفة الالهیة. قم: دار الاسراء 11	.

للنشر.

ــــــــــــــــــــــ. 1376. رحیق مختوم. قم: مرکز نشر اسراء.12	.

ــــــــــــــــــــــ. 1389. تسنیم. قم: مرکز نشر اسراء. چاپ ششم.13	.

خســروپناه، عبدالحسین. 1394. فلســفۀ علوم انســانی )بنیادهای نظری(. قم: دفتر نشر 14	.

معارف.

رضایی اصفهانی، محمدعلی. 1387. تفسیر قرآن مهر. قم: پژوهش‌های تفسیر و علوم قرآن.15	.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            19 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

30

زرگر، زهرا؛ آزادگان، ابراهیم؛ نبوی، لطف‌الله. 1397. »تشــریح و نقد اســتدلال‌های الهیاتی 16	.

حاکی طبیعت‌گرایی روش‌شناختی«. حکمت و فلسفه. شمارۀ 54. صص 111ـ84.

سبحانی، جعفر. 1410. منشور جاوید. قم: دارالقرآن الکریم.17	.

ــــــــــــــــ. 1412. الإلهیات على هدى الکتاب و السنة و العقل.قم: المرکز العالمی 18	.

للدراسات الإسلامیة‏‏. چاپ سوم.

ــــــــــــــــ. 1393. اصالت روح ازنظر قرآن. قم: مؤسسۀ امام صادق )ع(. چاپ اول.19	.

سجادی، سیدجعفر. 1379. فرهنگ اصطلاحات فلسفی ملاصدرا. تهران: وزارت فرهنگ 20	.

و ارشاد اسلامی.

.	21 سروش، عبدالکریم. 1374. درس‌هایی در فلسفه علم‌الإجتماع. تهران: نشر نی.

ســوزنچی، حسین. 1389. معنا، امکان و راهکارهای تحقق علم دینی. تهران: پژوهشکدۀ 22	.

مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

شریفی، احمدحسین. 1395. روش‌شناسی علوم انسانی اسلامی. تهران: انتشارات آفتاب 23	.

توسعه. چاپ اول.

شــیرازی، صدرالدین محمد بن‌ابراهیم )ملاصدرا(. 1981م.‌ الحکمة المتعالیة فی الاسفار 24	.

العقلیة الاربعة. با تعلیقه علامه طباطبایی. بیروت:‌ دار إحیاء التراث العربی. چاپ سوم.

ــــــــــــــــــــــــــــــــــ. 1360. الشواهد الربوبیة فی المناهج السلوکیة. تهران: 25	.

مرکز نشر دانشگاهی. چاپ دوم.

طب‍اطب‍ای‍ی‌، سید م‍ح‍م‍دح‍سین. 1417. المیزان فی تفسیر القرآن. قم: دفتر انتشارات اسلامی. 26	.

چاپ پنجم.

یق عرفان. قم: ن‍ش‍ر ب‍خش‍ایش.27	. ــــــــــــــــــــــــــــــ. 1381. طر

ــــــــــــــــــــــــــــــ. بی‌تا. اعجاز ازنظر قرآن و عقل. قم: نشر فاخته.28	.

طیب، عبدالحسین. 1369. اطیب البیان فی تفســیر القرآن. تهران: انتشارات اسلام. چاپ 29	.

دوم.

طوسی، محمد بن الحسن. 1414. الأمالی. قم: دار الثقافة. چاپ اول.30	.

.	31 عاشــوری، مهدی. 1392. درس‌گفتارهای دورۀ فلسفۀ علوم انســانی دکتر خسروپناه و 

پارسانیا. تهران: مؤسسۀ پژوهشی حکمت و فلسفۀ ایران.

عضیمه، صالح. 1380. معناشناسی واژگان قرآن. مشهد: آستان قدس رضوی.32	.

فتحــی‌زاده، مرتضی. 1392. »طبیعت‌گرایی علمــی و فراطبیعت‌گرایی دینی«. پژوهش‌های 33	.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            20 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


ی |
سان

م ان
لو

ش ع
 رو

در
ب 

غی
ن 

ها
ه ج

ی ب
رآن

د ق
تقا

 اع
ند

رای
|  ب

31

علم و دین. پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی. شمارۀ دوم. صص 128ـ111.

یه‌های مربوط به علوم انسانی. ترجمۀ علی‌محمد کاردان. تهران: 34	. فروند، ژولین. 1372. نظر

مرکز نشر دانشگاهی. چاپ دوم.

قرشی، سیدعلی‌اکبر. ۱۳۷۶. قاموس قرآن. تهران: دار الکتب الاسلامیة. چاپ دوازدهم.35	.

کلینی، محمدبن ‌یعقوب‏. 1407ق. الکافی. تهران: دارالکتب‌الإسلامیة. چاپ چهارم.‏36	.

لاهیجى، فیاض‏. 1383. گوهر مراد. مقدمه از زین‌العابدین قربانى. تهران: نشر سایه. چاپ اول.37	.

مطهری، مرتضی. 1382. مجموعه آثار. جلد 3. تهران: انتشارات صدرا. چاپ دهم.38	.

ــــــــــــــــ. 1383. مجموعه آثار، جلد 2. تهران: انتشارات صدرا. چاپ یازدهم.39	.

ــــــــــــــــ. 1384. مجموعه آثار. جلد 1. تهران: انتشارات صدرا. چاپ دوازدهم.40	.

.	41 مکارم شیرازی، ناصر. 1374. تفسیر نمونه. تهران: دارالکتب‌الإسلامیة. چاپ اول.

ه. 1387. الطلب و الإرادة. تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام 42	.
ّ
موسوی‌خمینی، سیدروح‌الل

خمینی)س(. چاپ چهارم.

میرباباپور، ســید مصطفی. 1396. »مفهوم‌شناســی طبیعت‌گرایی روش‌شناختی به‌مثابه یک 43	.

ابرپارادایم برای علم مدرن«. تأملات فلسفی دانشگاه زنجان. شمارۀ 19. صص 242ـ213.

نصر، سیدحســین. 1374. جوان مسلمان و دنیایی متجدد. ترجمۀ مرتضی اسعدی. تهران: 44	.

طرح نو.

45.	Bishop, Robert. 2013. “God and Methodological Naturalism in the 
Scientific Revolution and beyond”. Perspectives on Science and 
Christian Faith, Vol. 65. No. 1.pp 10-23

46.	Johnson, Phillip E. 1997. The Unraveling of Scientific Materialism. 
First Things 77.

47.	Plantinga, Alvin. 2011. Where The Conflict Really Lie. Oxford 
University Press: New York.

48.	Ruse, Michael. 2005). “Methodological Naturalism Under Attack”. 
South African Journal of Philosophy. 24:1. pp 44-60.

49.	Stoeger, William. R. 2009. “Describing God’s Action in the World in 
Light of Scientific Reality”. Philosophy, Science and Divine Action. 
Edited by F.LeRon Shults, Nancey Murphy, and John Robert Russell. 
Published by: Brill. Leiden, Boston.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            21 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html


 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

1.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.1.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-369-fa.html
http://www.tcpdf.org

