
| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

53

چکیده

بازشناســی سامانۀ »شــناخت و خلق« در تربیت هنرمندان و معماران از اهمیت 

بالایی برخوردار اســت و ازآنجاکه »شناخت« مقدمۀ »خلق« است، پرداختن به 

جوانب مختلف آن در اکثر پژوهش‌ها دیده می‌شــود؛ اما بررسی نوع جهت‌گیری 

هنرمندان و معماران به معلوم شناخت، به‌عنوان منبع الهام‌گیری، مغفول واقع شده 

است. امروزه جهت‌گیری اکثر هنرمندان به معلوم شناخت، طبیعت‌محورانه است. 

درحالی‌که خداوند در آیات قرآن، معلوم شناخت انسان‌ها را خلقت )نه طبیعت( 

معرفی می‌کند. جایگزینی »خلقت« به‌جای »طبیعت«، درواقع تغییر جهت‌گیری 

سامانۀ شناختی اســت که با غایت همراه می‌شود. بر این اساس، موضوع و هدف 

اصلی پژوهش حاضر معرفی ســامانۀ جدید »شــناخت و خلــق« قرآنی با تغییر 

جهت‌گیری شــناختی هنرمندان از الهام‌گیری طبیعت‌محورانه به خلقت‌محورانه 

است که درصورت تحقق، اثر هنری و معماری منطبق بر هدف خلقت و ربوبیت 

الهی شــده و سبب‌ساز کمال انسان‌ها خواهد شد؛ بنابراین، پژوهش حاضر سعی 

کرده است با تکیه بر روش تحلیل محتوای کیفی و داده‌بنیاد )گراندتئوری(، کدهایی 

را در ارتباط با واژه‌های خلق قرآنی )ابداع، انشا، تکوین، صنع، ذرا، فطر، جعل و 

ســوی( استخراج کرده و سیر خلق الهی را براساس معانی واژگان آن شفاف‌سازی 

کند و در این راســتا، روند سامانۀ »شناخت و خلق« هنرمند مسلمان را منطبق بر 

یخ پذیرش:1400/09/27 | یافت:1400/05/21 | تار یخ در  | تار

نسیم اشرافی*
استادیار گروه معماری واحد پردیس، دانشگاه آزاد اسلامی، پردیس، ایران.

واکاوی سامانۀ »شناخت و خلق« هنرمند و معمار مسلمان منطبق با 
خلقت الهی با تکیه بر واژۀ »خلق« قرآنی

)نظریۀ آیت‌مداری در هنر(

ashrafi@pardisiau.ac.ir

https://orcid.org/0000-0002-1306-106X*

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             1 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

54

همین روند خلق قرآنی که همان روند آیت‌محوری است، معرفی می‌کند که در آن 

رســیدن به حقیقت اثر هنری با تجلی عدل، سپس جعل و درنهایت حسن ظهور 

یافته و غایت اثر منطبق با غایت خلق الهی می‌شود.

کلیدواژه‌ها: خلق، هنرمند، حق، عدل، جعل، حسن.

مقدمه

روند خلق همۀ آثار هنری و معماری مبتنی‌بر سامانۀ »شناخت و خلق« است که این سامانه با توجه 

به رویکردهای مختلف هنرمندان، غایت‌های مختلفی را دنبال می‌کنند. رویکرد فلســفی، عرفانی، 

اجتماعی وغیره در چهارچوب‌های مختلف مدرن و اســامی، غایت‌های مختلفی را در ســامانۀ 

»شــناخت و خلق« ایجاد می‌‌کنند؛ ازاین‌رو، بررسی ســامانه‌های مختلف شناختی و خلق هنری 

بــا رویکردهای مختلف در پژوهش‌های دیگر قابــل تأمل خواهد بود. آنچه در این پژوهش مدنظر 

است، بررسی سامانۀ »شناخت و خلق« هنری مبتنی‌بر رویکرد قرآنی است که بر این اساس، غایتی 

منطبق بر غایت خلقت الهی را در این سامانه دنبال خواهد کرد.

امروزه در دنیای مدرن، اکثر هنرمندان همواره به دنبال شــناختِ »طبیعت« بوده و ســعی دارند 

مجهولات نهفته در »طبیعت« را کشف کنند و سپس در آثار خود به ظهور برسانند؛ اما نکتۀ قابل‌تأمل 

آن است که معلومِ شناخت انسان در قرآن، »خلقت« است )ر.ک.: جوادی آملی، 1390: ص 58(. 

»خلقت« از جهتی حکایت می‌کند که »طبیعت« فاقد آن جهت است. خداوند در قرآن کریم در هیچ 

آیه‌ای توجه انســان را به »طبیعت« معطوف نکرده است بلکه به شناخت »خلقت« دعوت می‌کند؛ 

بنابراین، »خلقت« باید به‌عنوان معلومِ شــناخت هنرمندان و معماران جایگزین »طبیعت« شــود تا 

بتواند غایت و جهت‌مداری توحیدی را در سامانۀ »شناخت و خلق« آن‌ها ایجاد کند.

در »خلقــت« همواره جهت‌مــداری توحیدی و هدف خالقیت موضوعیــت دارد، درحالی‌که 

 
ً
»طبیعت« می‌تواند خالقی نداشته و تصادفی باشد )از دیدگاه برخی غربی‌ها(؛ اما »خلقت« حتما

خالقی داشته و جهت‌مدار است )جوادی آملی، 1390: ص 59(.

جهت‌مداری واژۀ »خلقت« از آنجا مشــخص می‌شود که هدف خداوند در تمام آیات قرآن که 

به موضوع »خلقت« اشــاره دارد، رسیدن به شناخت خالق و غایت خلقت است و صرف شناختِ 

مخلوقات به‌عنوان افزایش عرضی شناخت نیست که غایت فلسفه است. مطالعۀ »خلقت« به‌جای 

»طبیعت« می‌تواند غایت اثر هنری را هماهنگ با غایت خلقت الهی کند که این امر نیاز به شناخت 

دقیق هدف و روند خلقت الهی دارد. بر این اســاس، روند شناختی هنرمند )قوس صعود(1 جهت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             2 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


55

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

دریافت حقیقت و خلق او )قوس نزول( مبتنی‌بر حقیقت شکل می‌گیرد و سامانۀ »شناخت و خلق« 

هنرمند )مبتنی‌بر حقیقتِ خلقت الهی(، منتج به خلق اثری با غایت توحیدی می‌شود.

مســئلۀ »خلق« در قرآن با واژه‌های مختلفی همراه است که شــناخت جایگاه هر یک از آن‌ها 

از لحــاظ معنایی و تفســیری در روند و هدف خلق الهی بســیار اهمیــت دارد. پژوهش حاضر با 

استفاده از نرم‌افزار جامعة‌التفاسیر، واژۀ »خلق« را در نزدیک به 260 آیه یافته است؛ اما در ارتباط با 

معنای »خلق«، واژه‌هایی همچون »ابداع«، »انشا«، »تکوین«، »صنع«، »ذرا«، »فطر« نیز مطرح 

می‌شــوند. بررسی ریشــۀ معنایی هر یک از این واژگان نشان می‌دهد که معنای آفرینش در هر یک 

از آن‌ها متفاوت اســت؛ اما همۀ واژگان در یک سیستم معنادار، در جهت تحقق یک هدف )هدف 

خلقت( به‌کار گرفته می‌شوند؛ ازاین‌رو، تحقیق حاضر با تکیه بر روش نظریۀ داده‌بنیاد2 و بهره‌گیری 

از متون مختلف اســامی در تلاش است ســیر منطقی بین واژه‌ها را بررسی کرده و سامانۀ روند و 

هدف خلقت الهی را تاحدودی شفاف کند و در این راستا سامانۀ »شناخت و خلق« قرآنی را با تکیه 

بر سامانۀ خلقت الهی، برای هنرمندان و معماران معرفی کند.

نگارنده در مقالۀ »بازشناسی وجودی فطرت به‌عنوان سامانۀ معرفتی معمار مسلمان در خلق اثر 

معماری و شهرسازی اسلامی )با تکیه بر آموزه‌های دینی و قرآنی(« همواره فطرت انسان را به‌عنوان 

 به حوزۀ 
ً
یک نظام شــناختی )البته فطرت حوزۀ اراده را هم شــامل می‌شــود که مقالۀ یادشده صرفا

شــناختی آن مداقه داشته است( معرفی کرده و اجزای این نظام را از بین مؤلفه‌های قرآنی استخراج 

کرده اســت که در نیل به خلق فضای طیبه می‌تواند کارساز باشــد و ارتباط معنادار بین مؤلفه‌های 

ش��ناختی و درنهایت، خلق را مطرح کرده است )اشــرافی، 1397:ص 4(؛ اما دربارۀ مرحلۀ خلق 

و انطباق آن با خلق قرآنی که خود یک ســیر و روند جداگانه اســت، نکته‌ای بیان نشــده است که 

کید واژۀ  پژوهش حاضر مکملی برای مقالۀ یادشده محسوب خواهد شد. البته پژوهشی مبتنی‌بر تأ

»خلقت« به‌عنوان معلومِ شناختِ هنرمند وجود ندارد؛ فقط در مقالۀ »خلاقیت در معماری با الهام 

از حکمت متعالیه« همواره مظهریت خلق عالم توسط خداوند تبیین شده و براساس این مظهریت، 

 به خود واژۀ »خلق« پرداخته 
ً
درجاتی برای صنعت و هنر عنوان شــده اســت که در این مقاله صرفا

شده )شجاری و طباطبایی لطفی، 1395: ص 26( و از واژگان مترادف، که می‌تواند سامانۀ خلقت 

الهی را شفاف کنند، غفلت شــده است. سمانه تقدیر در مقالۀ »تبیین مراتب و فرایند ادراک انسان 

و نقش آن در کیفیت خلق آثار معماری براســاس مبانی حکمت متعالیه« همواره به شناخت متناظر 

سطوح ادراکی انسان با عالم هســتی پرداخته و از خود واژۀ »خلقت« به معنایی که ملاصدرا بدان 

اعتقاد داشته و از قرآن استخراج کرده، غافل شده است )تقدیر، 1396: صص 70ـ51(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             3 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

56

منابع مختلفی در ارتباط با تعریف واژۀ »خلق« و سیر قرآنی آن در بین اندیشمندان علوم انسانی 

وجود دارد که برای پژوهش حاضر به‌عنوان یک پژوهش میان‌رشــته‌ای بسیار اهمیت دارد. شجاعی 

در مقالــۀ »ابداع« )آفرینش بی‌مثال الهی( همواره بــر واژه‌های مرتبط با »ابداع« به‌عنوان یک خلق 

کید کرده است؛  بی‌مثال پرداخته و همواره با تکیه بر منابع مختلف اســامی به بازتعریف واژگان تأ

البته در این پژوهش، ســیر سلس��له‌مراتبی واژه‌ها در »خلق« الهی ملاحظه نمی‌ش��ود )شجاعی، 

1387: صص 147ـ128(. شایان ذکر است نویسندگانی همچون گنابادی، مصطفوی، فخر رازی، 

طباطبایی، ابن منظور، طریحی، حائری وغیره در کتب مختلف به تفســیر واژگان مرتبط با »خلق« 

 مورد غفلت واقع شــده است که پژوهش حاضر 
ً
پرداختند؛ اما رابطۀ معنادار بین این واژه‌ها معمولا

با تکیه بر این منابع، سعی داشته است رابطۀ معنادار واژه‌ها را در یک سیستم )سامانه( بررسی کرده 

و سپس آن را با سیستم »شناخت و خلق« هنری منطبق کند.

 

روش تحقیق

پژوهش حاضر با تکیه بر روش تحلیل محتوای کیفی و نظریۀ داده‌بنیاد، ابتدا کلیدواژه‌های مناسب 

با واژۀ »خلقت« را انتخاب کرده است. بر این اساس، با استناد به مطالعات کتابخانه‌ای و بهره‌گیری 

از متون مختلف تفســیری، واژه‌های »خلق«، »ابداع«، »احداث«، »تکوین«، »اختراع«، »انشا«، 

»فطر«، »صنع«، »ذرا«، »ســوی« و »جعل« به‌‌عنوان واژه‌های قرآنی در حوزۀ »خلقت« استخراج 

شدند.

از‌آنجا‌که روش تحلیل محتوای کیفی به دنبال یافتن اصل مطلب و معناســت، باید ســه مرحلۀ 

آماده‌ســازی، سازمان‌دهی و گزارش نهایی را طی کند )منصوریان، 1386: ص10(. بر این اساس، 

در پژوهش حاضر پنج مرحله انجام شــده اســت که گام اول و دوم مراحل آماده‌سازی و گام سوم و 

چهارم، سازمان‌دهی و گام پنجم گزارش نهایی یا ارائۀ مدل نهایی است که در ادامه خواهند آمد.

۱. درک کافی از واژۀ »خلقت« قرآنی و جمع‌بندی و مشــخص‌کردن پرســش‌هایی که باید با 

رجوع به متن به آن‌ها پاسخ داده شوند.

۲. تحلیــل واژه‌هــای مرتبط بــا واژۀ »خلــق« در متون مختلف کــه بهره‌گیــری از نرم‌افزار 

جامعةالتفاسیر و جامع‌الاحادیث در این موضوع بسیار کارساز بوده است.

 3. کدگذاری، دســته‌بندی کدها و انتزاع مفاهیم از آن‌هــا در قالب مقوله‌ها که در این حالت 

مفهوم‌یابی واژه‌های مرتبط با »خلق« صورت گرفته و جایگاه هریک براســاس مفاهیم در 

سیستم روند خلق الهی مشخص می‌‌شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             4 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


57

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

۴. تحلیل نتایج حاصل از کدگذاری‌ها که شــامل ارزیابی، بازنگری و نتیجه‌گیری اســت. در 

این مرحله، روابط و ســاختار بین کدها مورد بررسی قرار می‌گیرد؛ بدین صورت که بعد از 

مرحلۀ سوم، که تمایز و اشتراک واژه‌ها روشن شد، اکنون به چیدمان و سلسله‌مراتب زمانی 

و مکانــی آن‌ها پرداخته می‌شــود و واژه‌هایی که می‌توان برای انســان در مقام خلیفه الهی 

 مختص خداوند است، جدا می‌شود.
ً
تعریف کرد، از سایر واژه‌ها که صرفا

5. گزارش نهایی و ارائۀ مدل قرآنی برای سامانۀ »شناخت و خلق« هنری.

گام اول: بررسی واژۀ خلق

‌ـکلامــی و از دیدگاه عرفانی و  با توجه به بررســی متون مختلف، واژۀ »خلق« از ســه دیدگاه دینی‌

فلسفی قابل تفسیر است:

ق« از این دیدگاه در معنای ایجادکردن به‌کار می‌رود و دارای دو 
ْ
ل

َ
1. از دیــدگاه دینی کلامی: »خ

معنای مطلق و نســبی است. »خلق مطلق« عبارت است از خلق از عدم که صفت خداوند است و 

به معنای ابداع، یعنی آفرینش موجودات مجرد اســت و به اصطلاح فلاسفه مسبوق به ماده و مدت 

)زمان( نیست.

»ابداع« از دیدگاه متکلمان به پدیدآوردن شیء بدون استفاده از چیزی دیگر به‌عنوان بنیاد تعبیر 

رْضِ« )انعام: 1( به‌دلیل 
َ
ــمَاوَاتِ وَالأ قِ السَّ

َ
ل

َ
می‌شــود )تمیم‌دار و همکاران، 1391: ص 32(. »خ

رْضِ« )بقره: 117( به معنی اِبداع زمین و آســمان ازسوی خداست و نیز آیۀ 
َ
ــمَاوَاتِ وَالأ »بَدِیعُ السَّ

رُونَ« )نحل: 17( تأییدی بر کاربرد »خلق« اســت در 
َّ
ک

َ
ذ

َ
لا ت

َ
ف
َ
قُ أ

ُ
ل

ْ
 یَخ

َّ
مَن لا

َ
قُ ک

ُ
ل

ْ
مَن یَخ

َ
ف
َ
شــریفۀ »أ

معنای »ابداع«؛ چراکه تنها خدا قادر به »ابداع« است و ماسوی الله چنین قدرتی ندارند.

قَ 
َ
ل

َ
»خلق نســبی« عبارت است از ایجاد شــیء از شــیء، چنان‌که مراد از »خلق« در آیۀ »خ

نسَانَ مِن  ِ
ْ

نَا ال
ْ

ق
َ
ل

َ
ةٍ« )نحل: 4( که به معنی »خدا انســان را از نطفه آفرید« و یا »خ

َ
ف

ْ
ط الِإنسَــانَ مِن نُّ

ن طِینٍ« )مؤمنون: 12( که به معنی »خدا انسان را از چکیدۀ گِل آفرید« است. در اصطلاح  ةٍ مِّ
َ
ل

َ
سُل

فیلسوفان از این‌گونه خلق، که در زمان و مکان صورت می‌گیرد، به »احداث« تعبیر می‌شود. آفرینش 

موجودات مسبوق به ماده و نه مسبوق به زمان، یعنی از خلق افلاک، به »تکوین« یا »اختراع« تعبیر 

می‌‌شود )تمیم‌دار و همکاران، 1391: ص 32(.

2. از دیدگاه عرفانی و فلســفی: عرفــا خالق و مخلوق را به دو صــورت عالم »خلق« و عالم 

»امر« معرفی می‌کنند. عالم »خلق« همان عالم »شــهادت« است؛ جهانی است در زمان و مکان. 

در فلس��فۀ اسلامی، ایجاد شیئی از شی‌ء دیگر و یا ایجاد مسبوق به ماده و مدت، »خلق« نام دارد و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             5 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

58

هر امر ممکن‌الوجودی، فعل و معلول خدا به‌شمار می‌رود )تمیم‌دار و همکاران، 1391: ص 40(.

تعاریف مختلف »خلق« در ســه دیدگاه، همواره نشــان می‌دهد که تعریف واژه‌هایی مبتنی‌بر 

»خلق مطلق و نســبی« می‌تواند مسیر خلق الهی را روشن کند. اولین واژه، »ابداع« یا همان »خلق 

مطلق« اســت و در حوزۀ »خلق نسبی« سه واژۀ »اختراع«، »احداث« و »تکوین« موضوعیت دارد 

که اشاره شد )شــکل 1(. اما واژه‌های »انشا«، »فاطر«، »ذرا«، »برا«، »سوی« و »جعل« مرتبط با 

»خلق« و »آفرینش« هستند که باید جایگاه آن‌ها در سیر خلق الهی مشخص شود.

بنابرایــن، »ابــداع« مختص خداوند اســت؛ اما »احــداث«، »اختــراع« و »تکوین« 

موضوعات نسبی هستند و مرتبط با انسان نیز خواهند بود.

شکل 1. تفکیک نوع خلقت مطلق و نسبی خداوند در عالم

گام دوم: واژه‌شناسی
واژۀ »ابداع«

»ابداع« از »بدع« به دو معنای آغازکردن و پدیدآوردن یک چیز بدون نمونۀ قبلی اســت )ابن‌فارس، 

1404، ج 1: ص 209(. در توضیحات واژۀ »خلق« مطرح شــد که »ابداع« خلقی اســت که فقط 

به خدا نس��بت داده می‌شود و فرق بین واژۀ »خلق« با »ابداع« این است که »خلق« گاهی به مطلق 

ایجاد گفته می‌شود؛ اعم از اینکه مسبوق به مدت زمان و ماده باشد که این »خلق« به معنی اخص 

است، یا مسـ�بوق به ماده باشد نه زمان و آن »اختراع« می‌شــود، مانند خلق افلاک و عناصری که 

در جوف آن‌هاســت و یا اینکه مسبوق به هیچ‌یک از آن‌ها نباشد، ولی به ماده وابستگی داشته باشد 

و آنگاه بدان »انش��ا« می‌گویند، مانند نفوس؛ یا وابستگی و تعلق به ماده نیز نداشته باشد که همان 

»ابداع« است، مانند عقول )گنابادی، 1396، ج 5: ص 2(.

با توجه به مطالب یادش��ده، »ابداع« به معنی خاص آن، فقط به خداوند اختصاص دارد 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             6 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


59

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

 درمورد بشــر نیز اســتعمال شــود، مراد معنای عام آن )خلق و تکوین( خواهد 
ً
و اگر احیانا

ب��ود. البته فعل خداوند متعال درمورد »خلق«، برخلاف کار انســان اســت؛ چه اینکه کار 

انســان متوقف بر آلت، زمان و سایر مقدمات اســت، اما کار خداوند به محض اراده تحقق 

پیدا می‌کند؛ به‌عبارتی، اگر بین فعل و فاعل واســطه‌ای نباشــد، فعل را بدع و فاعل را مبدع 

می‌گویند )سعادت مصطفوی، 1392، ج 3: ص 120( )جدول 1(.

جدول 1. کدهای حاصل از معنای واژۀ ابداع

 کدهای مفهومی واژۀ ابداع

خلق از 
عدم

بدون وابستگی و مسبوق به 
ماده و زمان

مخصوص خداوندمربوط به مجرداتبدون نمونۀ قبلی

واژۀ »احداث«

در کتاب شرح اشارات و تنبیهات آمده است که اگر ماده و آلت واسطۀ »خلق« باشد، فاعل را مکون 

و فعل را تکوین نامند و اگر واسطۀ زمان باشد، فاعل را محدِث و فعل را »احداث« خوانند )سعادت 

مصطفوی، 1392، ج 3: ص 120(. »احداث« ایجاد و آفرینش نو است؛ اعم از اینکه سابقۀ قبلی 

داشــته باشد یا نه )مصطفوی، 1385، ج 2: ص 177(. در برخی از تعاریف از »احداث« به‌عنوان 

خلقی یاد می‌کنند که وابسته به زمان است ) فخر رازی، 1384، ج 2: ص 120(.

واژۀ »تکوین«

وین« در فلسـف�ه به معنی به‌وجود‌آمدن از ماده اس��ت. »تکوین« از جهت مسبوق‌بودن به ماده 
ْ
ک

َ
»ت

اس��ت )طوسی، 1393، ج 3: ص 120(. حکیم سبزواری فعل تکوین را مسبوق به ماده دانسته‌اند 

)حائری، 1418، ج 2: ص 86(.

واژۀ »اختراع«

»اختراع« در خیلی از مواقع با »تکوین« هم‌معنی است. چنان‌که چون از آفرینش موجودات مسبوق 

به ماده و نه مس��بوق به زمان )=مدت( س��خن برود )یعنی از خلق افال�ک(، از آن به »تکوین« یا 

»اختراع« تعبیر می‌‌شود. حکیم سبزواری مسبوق به ماده بودن را مخترع می‌نامد و آن را با »تکوین« 

برابر می‌داند )مطهری، 1430: ص 320(.

از میان اقس��ام س��ه‌گانه، »ابداع« به لحاظ مرتبه، برتر از »تکوین« و »احداث« اســت و خود 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             7 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

60

»تکوی��ن« برتر از »احداث« اس��ت )فخــر رازی، 1384، ج ۳: ص ۱۲۰(. هــر موجودی که به 

لحاظ وجودی به علت‌العلل نزدیک باشــد، به لحاظ رتبه نیز اشرف و برتر خواهد بود. »تکوین« و 

»احداث« به ابداع نیازمند اس��ت، ولی »ابداع« از آن دو بی‌نیاز خواهد بود )فخر رازی، 1384، ج 

۳: ص ۱۲۰( و مفاهی��م »خالق«، »ایجاد«، »ابداع«، »اح��داث« و »اختراع«، به اصل »تکوین« 

برمی‌گردنــد که دارای معنای عام بوده، یعنی مطلق ایجاد و هســتی و این مربوط به قبل از ربوبیت 

است )مصطفوی، 1385، ج 3: ص 115(. البته امام باقر فرمود: »خداوند ربوبیت خود را در ابداع 

آفرینش و ترکیب ارواح لطیف آن‌ها در اجساد کدرشان قرار داد« )ابن‌بابویه، 1377: ص 7( که البته 

این ربوبیت مربوط به ابداعی است که نه مسبوق به ماده و زمان است و نه وابستگی به ماده و زمان 

دارد. ربوبیتی که مس��بوق به ماده و زمان نباش��د ولی وابستگی به ماده داشته باشد، »انشا« نام دارد 

مانند خلق نفوس )گنابادی، 1396، ج 5: ص 2( که توضیح آن خواهد آمد.

واژۀ »انشا«

»انشــا« از »نشأ« )نون، شــین و همزه( در اصل به معنای ارتفاع، برآمدن )ابن‌فارس 1404، ج 5: 

ص 428( اشــتقاق یافته است و به استمرار آنچه آفریده شده است )مصطفوی، 1385، ج 12: ص 

129(، به‌نظر می‌رس��د »انشا« با ربوبیت وابسته با ماده موضوعیت دارد؛ بنابراین، »انشا« نسبت‌به 

واژگان دیگر می‌تواند »خلق« به همراه ربوبیت را کامل معنا کند؛ ازاین‌رو، »خلقت« علاوه‌بر آنکه 

می‌تواند با واژه‌های دیگر »خلق« در عالم قبل از عالم ماده مطابقت داشــته باشــد، ولی زمانی که 

»خلق« صورت می‌گیرد، واژۀ »انش��ا« بیش از س��ایر واژگان اهمیت می‌یابد. اگر »ابداع« ربوبیت 

عقول را بر عهده دارد، »انش��ا« ربوبیت نفوس است؛ اما در ارتباط با ربوبیت واژۀ دیگری نیز وجود 

دارد و آن »فاطر« است.

واژۀ »فاطر«

»فطر« به معنای »شکافتن در طول« است )راغب اصفهانی، 1384: ص 640(. »فاطر از اسمای 

الهى بوده و بر کسى�� دلالت می‌کند که پس از »تکوین«، احوال و کیفیاتى احداث کند که به‌عنوان 

تربیت و ربوبیت باشــد )مصطفــوی، 1385، ج 9: ص 113(. به‌عبارتی، مراد از اتصاف خداوند 

 مربوط به گذشــته نیست، بلکه ناظر به آینده نیز است )طباطبایی، 1374، ج 17: 
ً
به »فاطر« صرفا

ص 6(. »فط��ر« به معنای »ایجاد« همراه با ابراز و اظهار در مرحلۀ تحولات بعد از مرحلۀ »خلق« 

اســت. )مصطفوی، 1385، ج 3: ص 110(. واژۀ »فطرت« که قوۀ ممیزۀ انسان از سایر موجودات 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             8 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


61

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

زنده است، با این واژه هم‌ریشه است؛ بنابراین، »فطر« به معنای آغاز و ابتداست و »فطرت« حالت 

خاصی از آغاز را می‌رس��اند. خداوند »فطرت« را در وجود انس��ان انشا کرده است و »فطرت« با 

معرفت ملازمه دارد )امام خمینی، 1371: ص 184(.

واژۀ »صنع«

»صنع« )صاد، نون و عین( در اصل عمل صناعت و ســاختن چیزی است )فیروزآبادی، 1424ق، 

ج 1: ص 104(. اهل لغت این واژه را به معنای حرفه‌ای که همراه با علم و دقت باشــد )ابن‌فارس، 

1404، ج 3: ص 313( و انجام‌دادن کار پســندیده یا قبیــح )ابن‌منظور، 1375، ج 7: ص 421( 

 وجود داش��ته است )ابوالحسن شعرانی، 
ً
دانس��ته‌اند. »صنع« در جایی کاربرد دارد که مانند آن قبلا

1394، ج 1: ص 65(؛ بنابراین، صنع عملی اســت در جهت کمال مصنوع و علت به‌کار‌بردن واژۀ 

صنعت برای هنر در زبان عرب شاید همین تعبیر باشد.

واژۀ »ذراء«

»ذرأ« )ذال، راء و همزه( به معنای زراعت کردن است )ابن‌فارس، 1404، ج 2: ص 352(. این واژه 

وقتی به »خلق« نسبت داده شــود، مثل »ذرأ الله الخلق« به معنای آفرینش همراه با گسترش است 

)ابن‌منظور، 1375، ج 5: ص 29(. جایگاه »ذراء« بعد از آفرینش قرار دارد؛ ازاین‌رو، تفســیر آن به 

آفرینش و معانی دیگر، خلاف حقیقت است )مصطفوی، 1385، ج 3: ص 327(.

واژۀ »بَرأ«

در »برأ« دو جهت مدنظر اس��ت؛ یکی »ایجاد« و دیگری عاری از عیب و نقص بودن )مصطفوی، 

1385، ج 1: ص 227(، اما در »احداث« چنان نیس��ت؛ بنابراین، برخی آن را »احداث« بر طبق 

مصلح��ت )ابوالبقاء، 1371: ص 29( دانســته‌اند. خلاصه اینکه مرحلۀ »خلــق«، مقام تقدیر و 

اندازه‌گیری اســت. بعد از آن، نوبت به مرحلۀ »برء« می‌رســد که از مراحل آفرینش است. سپس 

»تصوی��ر« و تحویل صورت می‌گیرد و به مخلوق، صورت داده می‌ش��ود که همان »برا« اســت و 

درنهایت، نوبت به »ذرء« می‌رسد که مرحلۀ منتشرکردن و تکثیریافتن مخلوقات است که بیان شد.

واژۀ »سوی«

ریش��ۀ »س��وی« در متن قرآن در واژه‌های »سواء«، »استوا« و »س��ویت« به‌کار گرفته شده است. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                             9 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

62

 بعد از واژه‌های مرتبط با »خلق« نیز مطرح می‌شــود. »اســتواء« برگرفته از مادۀ 
ً
ای��ن واژه معمولا

»ســوی« به معنای راست قرارگرفتن و اعتدال بین دو شیء اســت )ابن‌فارس، 1404ق، ج 3: ص 

مُحْسِنِینَ« 
ْ
 نَجْزِی ال

َ
ذلِک

َ
 وَ ک

ً
ما

ْ
 وَ عِل

ً
ما

ْ
یْنَاهُ حُک

َ
هُ وَ اسْتَوَى آت

َّ
د

ُ
ش

َ
غَ أ

َ
ا بَل مَّ

َ
112(؛ زمخشــری در آیۀ »وَ ل

)قصص: 14( می‌نویســد: »استوی« یعنی اعتدال یافت و اســتحکام قوای او تمام و کمال یافت و 

به‌حدی رسید که دیگر فزونی نخواهد یافت )زمخشری، 1393، ج 3: ص 397(. مرحوم طبرسی 

در تفســیر جوامع الجامع، اســتوا را به معنای رســیدن به مرحلۀ نهایی اعتدال و استحکام می‌داند 

)طبرسی، 1395، ج 2: ص 202(. تسویۀ انسان یعنی هر عضو آن در جایی قرار بگیرد که باید قرار 

بگیرد و به حال و وصفی قرار بگیرد که غیر آن سزاوار نیست )طباطبایی، 1374، ج 12: ص 154(.

واژۀ »جعل«

در قرآن کریم واژۀ »جعل« ۳۴۶ بار در صیغه‌های مختلف به‌کار رفته است: شش‌بار به‌صورت اسم 

فاعل )جاعل(، ۲۳۵ بار به‌صورت فعل ماضی، ۸۳ بار به‌گونه فعل مضارع و ۲۲ بار هم به شــکل 

 این واژه همراه واژۀ »خلق« مطرح می‌ش��ود. در »جعــل« تعلق و ارتباط مدنظر 
ً
فع��ل امر. معمولا

 
َ

رض
َ
کمُ الأ

َ
 ل

َ
ذی جَعَل

َّ
اس��ت؛ بنابراین، »جعل« مرحلۀ بعد از »خلق« و »تکوین« است، مثل »ال

...« )طه: 53( که مهد و گهواره قرار داده شدن زمین در نظر است، نه آفرینش آن )مصطفوی، 
ً
مهدا

1385، ج 2: ص 89(. برخی از محققان »خلق« را به ایجاد شیء بر کیفیتی مخصوص و »جعل« 

را به گرداندن ش��یء به حالتی پس از »خلق« معنا کرده‌انــد )مصطفوی، 1385، ج 3: ص 115(. 

»جعل« با تغییر متفاوت اســت. تغییر، قراردادن شــیئی برخلاف حالت قبلی خودش است، ولی 

 لِتَسْکنُوا فِیهِ« 
َ

یل
َّ
کمُ الل

َ
 ل

َ
ذِی جَعَل

َّ
»جعل« قراردادن شــیئی بر همان حالت قبلی‌اش اســت: »هُوَ ال

)یونس: 67(. شایان ذکر اس��ت واژه‌های »سوی« و »جعل« از مکانیسم تکاملی مخلوق در طول 

خلق حکایت می‌کنند.

طبق بررسی واژه‌های »خلق« می‌توان جدول 2 را برای »خلقت« تدوین کرد. شایان ذکر است 

جدول زیر واژگان را از لحاظ مســبوق بودن و وابســتگی به ماده و زمــان و مراحل زمانی خلقت، 

رده‌بندی کرده است )شکل 2(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            10 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


63

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

جدول 2. تبیین واژگان مرتبط با خلق

معنی کلیواژۀ مرتبط با قبل از خلقت مادی

ابداع
اگر مسبوق به هیچ‌کدام نبوده و وابسته به هیچ چیز 

نباشد، اما همراه با تربیت

انشا
مسبوق به هیچ‌کدام نباشد، اما وابسته به ماده و 

همراه با تربیت

اگر مسبوق به ماده و زمان باشدتکوین

اگر مسبوق به زمان باشداحداث و صنع

اگر مسبوق به ماده باشداختراع

معنی کلیواژۀ مرتبط با آغاز خلقت مادی

فطر
تحولات بعد از خلق و ظاهر کردن برای حس 

همراه ربوبیت

صورت‌بخشی بر مخلوقاتبرا

منتشرکردن و تکثیر موجودات بعد از خلقتذرء
معنی کلیواژۀ مرتبط بعد از خلقت مادی

رسیدن به مرحلۀ کمال و اعتدال مادیسوی
گرداندن شی‌ء به حالتی پس از خلقجعل

شکل 2. رده‌بندی واژه‌های مرتبط با خلق براساس سیر نزولی و وابستگی به عالم ماده و زمان

گام سوم و چهارم
تحلیل کدها با تکیه بر هدف خلقت

با توجه به بررســی واژگان »خلق« درمورد خداوند، اکنون باید هدف از »خلقت« خداوند را مورد 

بررســی قرار داد. با توجه به حدیثــی از پیامبر اکرم )صلی‌الله علیه و آله و ســلم( که می‌فرمایند: 

»خداوند همۀ هستی را برای انسان آفرید و انسان را برای خود آفریده است« )کلینی، 1369، ج3: 

ص 2۲(، همواره اهمیت خلقت انسان به‌عنوان هدف »خلقت« آشکار می‌شود.

بر این اســاس، با توجه به گام دوم و مطالعۀ واژگان، این موضوع آشــکار می‌شود که »انشا«ی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            11 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

64

الهی در واژه‌های مرتبط با »خلقت« می‌تواند به‌عنوان اولین خلقت مرتبط با انسان که نفس اوست، 

 در حوزۀ عقول مطرح است و به ماده وابستگی ندارد؛ اما 
ً
موضوعیت پیدا کند. چراکه »ابداع« صرفا

»انشــا« مرحلۀ بعد از ابداع است که مسبوق به ماده و زمان نیست، ولی به ماده وابسته است. خلق 

نفوس انسانی توســط خداوند »انشا« شده است. خداوند نخســتین آفرینش را نشاءالاولی مطرح 

ةَ 
َ
أ

ْ
ش  عَلِمْتُمُ‌ النَّ

ْ
د

َ
ق

َ
می‌کند و جهان فعلى نشأه نخستین است و درپى آن نشأه دیگرى خواهد آمد: »وَ ل

رُونَ« ‌)واقعه: 62(.
َّ
ک

َ
ذ

َ
 ت

َ
وْ لا

َ
ل

َ
‌ى ف

َ
ول

ُ ْ
ال

خداوند نفس انس��ان را »انش��ا« می‌کند یعنی »تکوین« و »احداث« و »اختراع« درمورد نفس 

نمی‌تواند به‌کار رود؛ چراکه نفس مس��بوق به ماده و زمان نیس��ت، ولی به ماده وابس��ته اس��ت که 

بعد از انشـ�ای الهی، تح��ولات بعد از خلق یعنی فاطریت خداوند آغاز می‌ش��ود. در زبان وحی، 

واژۀ »فطرت« تنها درمورد انســان به‌کار رفته اســت )مطهری، 1361: ص 41(. در نتیجه انشــای 

الهی درمورد انســان ابتدا نشئۀ فطری او را دربر گرفته اســت، چون وابسته به ماده است. امام باقر 

)علیه‌السلام( از پیامبر اکرم )صلی‌الله علیه و آله و سلم( نقل می‌کنند: »که هر مولودی با »فطرت« 

متولد می‌شــود و مقصود از »فطرت«، معرفت به این مطلب اســت که خداوند، آفریدگار اوست« 

)کلینی، 1369، ج ۲: ص ۱۲(. در تفســیر »فطرت« از واژۀ معرفت اســتفاده شده است، نه حبة، 

عشــق، میل و شــوق )امام خمینی، 1371: ص ۱۸۶( و ازطرفی، بیان امام صادق )علیه‌الســام( 

ونِ« )ذاریات: 56(؛ »و جن و انس را 
ُ

 لِیَعْبُد
ّ
تُ الجِنَّ و الِإنْسَ إلا

ْ
ق

َ
ل

َ
در تفســیر آیۀ شــریفۀ »وَ ما خ

ون« این موضوع را 
ُ
یْ لِیَعْرِف

َ
نیافریدم، جز برای آنکه مرا بپرســتند«؛ وقتی که می‌فرماید: »لِیَعْبُدونَ أ

اثبات می‌کند که شناخت خداوند مورد هدف »خلقت« است و ازطرفی، شهید مطهری این هدف 

را به »تکامل« انســان گره می‌زند )مطهــری، 1361: ص 41(. درنتیجه می‌توان چنین بیان کرد که 

هدف خداوند از »خلقت«، رســیدن انسان به کمال در حوزۀ نظر و عمل است که این کمال جز با 

شناختن و عبادت خداوند محقق نخواهد شد و این شناخت و عبادت از طریق فطرت الهی امکان 

دارد که باطنش ربوبیت اســت؛ چراکه امام صادق )علیه‌السلام( فرموده است: »عبودیت گوهرى 

است که باطن آن ربوبیت است« )مطهری، 1361: ص 60(.

بنابراین، همان‌طور که »نشــات« یا »خلقت« با ربوبیت همراه است، این ربوبیت، قابلی نیاز 

دارد که خداوند برای این کار، »فطرت« را انشا کرده تا انسان از طریق آن به عبودیت خداوند بپردازد 

و س��پس ربوبیت او را دریافت کند. این عبودیت به معرفت نیاز دارد و معرفت از خودشناسی آغاز 

ه« که در اسلام خودشناسی از طریق دو منبع آیات انفسی و   ربَّ
َ

 نفسَه فقد عَرَف
َ

می‌شــود: »مَنْ عَرَف

آفاقی تعریف می‌شود )طباطبایی، 1374، ج 16: ص 249(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            12 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


65

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

به‌عبارتی، »خلقت« برای حصول به هدفش، نیاز به نگاه آیت‌مداری انفسی و آفاقی انسان دارد 

و فطرت انســان به‌واسطۀ آیت‌نگری انفســی و آفاقی تربیت شده و در صراط عبودیت قرار می‌گیرد. 

نکتۀ مهم در این سیر چنین می‌شود که »آیت« وسیلۀ پرورش »فطرت« برای هدف »خلقت« است.

سیر از »نشات« به‌سوی »آیت« سیری اســت که میل به نامستوری )بی‌حجابی( دارد تا باعث 

گاهی انسان شود: نوعی برون‌گرایی در آیات آفاقی؛ اما سیر از »آیت« به »منشأ«، میل به مستوری  آ

)درون‌گرایی یا خود‌بینی( دارد که در داســتان حضرت آدم از این میل به حیا و تقوا )انفســی( تعبیر 

می‌شود که نوعی درون‌گرایی در آیات انفسی است )شکل 3(.

ینش شکل 3. خلقت و ربوبیت الهی و هدف از آفر

با توجه به واژه‌های بررسی‌شده، وقتی »فطرت« نشات پیدا بکند، نیاز به ماده دارد تا صورت‌بخشی شود 

و بعد در جایگاه‌های مختلف پراکنده شود که اولی با واژۀ »برا« و حالت دوم با واژۀ »ذرا« رخ می‌دهد.

اما درمورد واژۀ »ســوی« و جایگاه آن در شکل 3 باید اشاره داشت که »سَوَیَ« به معنای روی 

هم نهادن اجزا به‌نحوی اســت که هر جزئی در جایی قــرار بگیرد که جایی بهتر از آن برایش تصور 

نشــود و هر پدیده‌ای بعد از آنکه خلق می‌شــود، آراسته می‌‌شود و نیاز به دوره‌ای دارد که باید کامل 

ى« )اعلی: 2(. پدیدۀ خلق‌شده با  سَــوَّ
َ
قَ ف

َ
ل

َ
ذِی خ

َّ
شــود. تکامل بعد از خلق را »سوی« گویند: »ال

تغییراتی حرکت کرده و به‌سوی تکامل پیش می‌رود. خداوند این تطور را در قرآن مطرح کرده و آن را 

با واژۀ »سوی« بیان می‌کند )حجر: 29؛ بقره: 29( و در این مسیر است که ربوبیت خداوند جایگاه 

ویژه‌ای می‌یابد و می‌توان حرکت جوهری ملاصدرا را منطبق بر همین موضوع دانست؛ بنابراین، بعد 

از انشای الهی، زمان و حرکت موضوعیت داشته و بر این اساس، فرایندی رخ می‌دهد که این فرایند 

همان »سوی« است )شکل 4(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            13 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

66

شکل 4. جایگاه واژۀ سوَی در ارتباط با خلق

امــا درمــورد جایگاه واژۀ »جعل« در نظام یادشــده، باید اشــاره کرد که »جعــل« چیزی جدا از 

مراحل »خلق« اســت. ثنویت »جعل و خلق« از ثنویت‌های مترادف قرآنی اســت و در طول هم 

تعریف می‌شــوند. آن چیزی که ذاتی نباشد و عارض بر پدیده باشــد، »جعل« است )طباطبایی، 

 در مناســبات فردی 
ً
1374، ج 16: ص 260(. »جعل« به‌تبع »خلق« تعریف می‌شــود و معمولا

)معنوی(، اجتماعی و مادی مطرح می‌شــود. برخی مفسران مابازای »نظم« در قرآن، واژۀ »جعل« 

را مطــرح می‌کنند )طباطبایی، 1374، ج 1: ص 670( و ایــن نکته در تربیت هنرمند جهت خلق 

اثر حقیقت‌محور بســیار اهمیت دارد. همنشــینی واژۀ »جعل« با »آیت« در آیات جدول 3 همواره 

نشــان‌دهندۀ این موضوع اســت که خداوند هدف از جعل الهی را نــگاه آیت‌مدار و یا جهت‌مدار 

معرفی می‌کند. انسانی که متوجه طبیعت و بررسی روابط بین آن است، ماده و فرم را مورد توجه دارد 

و با معنا کاری ندارد؛ در‌حالی‌که همنشــینی واژۀ »خلق« با »جعل« و »آیت« همواره نشان می‌دهد 

که »خلق« برای »جعل« و »جعل« برای »آیت« اســت و »آیت« همان جهتی است برای »فطرت« 

انسان تا به‌واسطۀ آن به عبودیت برسد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            14 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


67

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

جدول 3. همنشینی واژۀ جعل با آیه
کدهای مربوط به همنشینی 

»جعل« و »آیت«
ترجمۀ آیه

مَحَوْنَا 
َ
هَارَ آيَتَيْنِ ف  وَالنَّ

َ
يْل

َّ
نَا الل

ْ
»وَجَعَل

هَارِ مُبْصِرَةً   النَّ
َ
نَا آيَة

ْ
يْلِ وَجَعَل

َّ
 الل

َ
آيَة

...« )اسراء: 12(

»و ما شب و روز را دو آیت و نشانه‌ای )از قدرت خود( قرار دادیم 
آنگاه آیت شب )روشنی ماه( را زدودیم و آیت روز )خورشید( را 

تابان ساختیم ...«.

 
ً
 آيَة

َ
ك

َ
 وَلِنَجْعَل

َ
ى حِمَارِك

َ
رْ إِل

ُ
»...وَانْظ

اسِ ...« )بقره: 259( لِلنَّ
»... الاغ خود را بنگر )که اکنون زنده‌اش کنیم تا احوال بر تو 

معلوم شود( و تا تو را حجت و نشانه‌ای برای خلق قرار دهیم...«.

...« )آل 
ً
 لِي آيَة

ْ
 رَبِّ اجْعَل

َ
ال

َ
»ق

عمران: 41(
»گفت: پروردگارا، برای من )به شکرانۀ این نعمت( آیتی مقرر 

فرما...«.

اسِ...« )مریم:   لِلنَّ
ً
هُ آيَة

َ
»... وَلِنَجْعَل

)21
»...تا این پسر را آیت بزرگ و رحمت واسع خود برای خلق 

گردانیم...«.

مِينَ« 
َ
عَال

ْ
 لِل

ً
نَاهَا وَابْنَهَا آيَة

ْ
»... جَعَل

)انبیاء: 91(
»... او را با فرزندش )عیسی( معجز و آیتی بزرگ برای اهل عالم 

قرار دادیم«.

...«)فرقان: 
ً
اسِ آيَة نَاهُمْ لِلنَّ

ْ
»... وَجَعَل

)37
»... آیت عبرت مردم ساختیم...«.

مِينَ« 
َ
عَال

ْ
 لِل

ً
نَاهَا آيَة

ْ
»... جَعَل

)عنکبوت: 15(
» آن کشتی را برای خلق عالم آیتی )از قدرت و رحمت خویش( 

قرار دادیم«.

»جعل« در دامنۀ »خلقت« مطرح نمی‌شــود، بلکه »جعل« نوعی »شدن« بوده که سرانجام 

»خلقت« است. یعنی یک عارضۀ تبعی است. اگر »سوی« را برابر با تکامل بدانیم، »جعل« 

را می‌توان نوعی صیرورت دانســت. ســیر »خلق« و به‌تبع آن »جعل«، یک سیری است که 

دائم ذیل ربوبیت الهی درحال شــکل‌گیری اســت. اگر »جعل« صیرورتی برای »خلقت« 

باشــد، می‌توان نتیجه گرفت که »جعل« سازوکاری برای هدف »خلقت« است. به‌عبارتی، 

اگر »خلق« با ماده در ارتباط باشد، »جعل« همان معناست. خداوند معانی را در »خلقت«، 

»جعل« می‌کند تا مخلوقات آیتی برای عبودیت و کمال انسان شوند. همان‌طور که تطور در 

واژۀ »سوی« با تغییر همراه است، در »جعل« با تحول معنی پیدا می‌کند. به‌عبارتی، در متن 

ربوبیت، تطور در »جعل« ازســوی خدا همان هدایت اســت و در متن عبودیت، »جعل« 

ازســوی انسان، صیرورت اســت که این صیرورت یا »الیک المصیر« و یا »بئس المصیر« 

خواهد بود )جوادی آملی، 1395: ص 150( )شــکل 5(. شــایان ذکر است که صیرورت 

حرکت نفسانی و درونی است و خداوند در آیات مختلف قرآنی صیرورت را به‌عنوان نهایت 

هر چیزی معرفی می‌کند )جوادی آملی، 1395: ص 151(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            15 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

68

شکل 5. جایگاه واژۀ جعل در ارتباط با خلق

گام پنجم
یافته‌ها )نگاه آیت‌مدار(

 به یک نگاه آیت‌مدارانه منتهی 
ً
با بررسی کدها مشخص شد که »خلقت الهی« با واژۀ »جعل« نهایتا

می‌شود؛ به این صورت که هر چیزی که خلق می‌شود، در آن »خلق«، معنا یا حقیقت جا می‌گیرد. 

اما برای آنکه آن معنا یا حقیقت در ســیر خلقت، یعنی سیر از »نشات« به‌سوی »فطرت« و بعد به 

سمت »سوَی« و »جعل«، ســر جای خود قرار بگیرد، باید »عدل« برقرار شود )ر.ک.: طباطبایی، 

1374، ج 5: ص 107( و بعــد تبدیل به »جعل« در »خلق« می‌شــود و این همان ظهور زیبایی یا 

»حسن« اســت. »حسنْ« سازگاری اجزای هر چیز نسبت‌به هم و ســازگاری همۀ اجزا با غرض و 

غایتی است که خارج از ذات آن است. )طباطبایی، 1374، ج 16: ص 249( )شکل 6(.

شکل 6. روند آیت‌مداری خالق در روند خلقت هستی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            16 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


69

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

با تمام این موارد »جعل« معنا یا حق در خلق اثر هنری توسط یک هنرمند می‌تواند موضوعیت 

داشته باشد. طبق روندی که خداوند از »نشات« به سوی »آیت« داشته است و ربوبیت را رقم زده، 

در جهت برگشت، هنرمند باید عبودیت را رقم زند تا چرخۀ هدف از »خلقت« را کامل کند. مسیر 

عبودیت هنرمند با معرفت آیه‌ای به »خلقت« رخ می‌دهد که معنا و حقیقت را درمی‌یابد. برای درک 

این روند می‌توان یکی از آیات آفاقی خداوند را به‌عنوان نمونۀ موردی مورد بررسی قرار داد.

بررسی نمونۀ موردی خلقت پروانه )دگردیسی( در هنر معماری

علت انتخاب »پروانه« به‌عنوان یک نمونۀ موردی، براســاس وجود علــم بیونیک در هنر معماری 

اســت. این علم همواره در تلاش اســت با تکیه بر طبیعت موجودات زنده بــه الهام‌گیری از آن‌ها 

بپردازد. یکی از این موجودات »پروانه« اســت که براســاس مطالعات زیست‌شناسی نسبت‌به این 

موجود، نظریۀ جدیدی در علم معماری به‌عنوان نظریۀ »دگردیســی« ایجاد شــده است. »پروانه« 

موجودی در طبیعت است که به‌عنوان منبع الهام‌گیری هنرمندان و معماران، معلوم سامانه »شناخت 

و خلق« آن‌ها قرار گرفته اســت. سامانه‌شــناختی معماران مدرن در علم بیونیک همواره در مطالعۀ 

»پروانه« جهت‌مداری طبیعت‌گرایانه داشــته اســت. با توجه به نظریۀ آیت‌مداری، که در پژوهش 

حاضر بدان پرداخته شــد، چنانچــه این معماران به‌جای طبیعت پروانــه، خلقت آن را مورد مداقه 

قرار می‌دادند، شــاید به نظریۀ دیگری در علم معماری می‌رسیدند که از جهت‌مداری الهی پیروی 

می‌کرد.

معمــار در علم بیونیک، »خلقــت« را به‌عنوان یک »آیت« مطالعه نمی‌کنــد، بلکه طبیعت را 

 مناســبات فیزیکی 
ً
به‌عنوان یک پدیدار مورد توجه قرار می‌دهد؛ ازاین‌رو، در ســیر شــناخت صرفا

کید  پدیده )فرم، ســازه، فرایند شکل‌گیری فرم( بررسی می‌شود و به حقیقت نهفته در آن که مورد تأ

نگاه قرآنی اســت توجهی نمی‌شــود؛ به‌عنوان مثال، دگردیسی پروانه از کرم ابریشم مورد الهام قرار 

 با همان ساختار شکلی در علم بیونیک در معماری به‌کار گرفته می‌شود. در دیدگاه این 
ً
گرفته و دقیقا

علم، تمام دگردیســی‌هایی که در یک کیهان زنده به‌وجود می‌آیند، همه در یک گستره خطی همواره 

به مرز آشفتگی رسیده و درنهایت به ارگانیسم یا پدیده‌ای متفاوت با حالت قبل پرش می‌کنند؛ مانند 

پروسۀ دگردیسی در پروانه‌ها و حشرات )مهدی‌پور و همکاران، 1393( که همین الگوی هنرمندان 

در الهام‌گیری از موجودات و طبیعت می‌شود.

اکثر معماران دهۀ هشــتاد میلادی، مبانــی نظری معماری خود را براســاس همین مبحث بنا 

نهادنــد؛ معمارانی همچون پیتر آیزنمن، فرانک گهری و دانیال لیبســکیند، به نوعی روند پیدایش، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            17 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

70

تطــور و تکامل را در طرح‌های معماری خود پیاده کرده‌اند. در ســاختمان‌های آن‌ها، روند طراحی 

 تقلید 
ً
به همان صورتی انجام می‌پذیرفت که در مقیــاس بزرگ‌تر یعنی کیهان اتفاق می‌افتد و صرفا

شــکلی در هنر خود داشــته‌اند. این هنرمندان تنها چیزی که از پدیدۀ کرم‌وارگی تا پروانه‌شــدن را 

 فرم بوده که در طبیعت و نه در خلقت آن‌ها آشــکار شــده اســت و 
ً
مدنظــر قرار داده بودند، صرفا

به معنای جعل‌شــده در خلقت پروانه توجهی نداشته‌اند. به‌عبارت دقیق‌تر، رویکرد طبیعت‌گرایانه 

جایگزین رویکرد آیت‌گرایانه شده است )شکل 7(.

ین پاویلیون معماری چاپ سه‌بعدی‌شده جهان در شهر پکن، الهام  شکل 7. سمت راست: بزرگ‌تر

یشم در ساختمان نمایشگاه کوآلالامپور یشم؛ سمت چپ: طرح کرم ابر گرفته‌شده از کرم ابر

هنرمند مدرن مرحلۀ جهش از تخم به کرم ابریشم، بعد پیله و بعد پروانه را نوعی آشفتگی مطرح 

 به‌صورت فرم 
ً
می‌کند که با معنای »نظم« و »جعل« قرآنی در تناقض اســت؛ اینکه دگردیسی صرفا

یا فرایند فرمی مطالعه می‌شــود یک دیدگاه سطحی و بدون غایت است. رویکرد طبیعت‌گرایانه به 

معلوم شــناخت در هنر، علاوه‌بر اینکه غایتی جز خود طبیعــت را دنبال نمی‌کند )هنر برای هنر(، 

بلکه گاهی، حقیقت جعل‌شــده در خلقت طبیعت را واژگون جلوه می‌دهد؛ مانند رسیدن به مفهوم 

آشفتگی از دگردیسی پروانه و این درحالی است که رویکرد آیت‌محورانه هرگز به چنین مفهومی در 

دستگاه نظام خلقت الهی نمی‌رسد.

همۀ ایــن نگرش‌ها برگرفته از جایگزین کردن »طبیعت« به‌جای »خلقت« و درنتیجه، بی‌غایتی 

شناخت هنرمند اســت. درحالی‌که نگاه آیت‌بین، مراحل شــکل‌گیری پروانه از یک کرم ابریشم را 

صیرورت و نه دگردیسی می‌داند. هنرمند آیت‌مدار می‌تواند معنا یا حقیقتی را از روند پروانه‌شدن کرم 

ابریشم بیابد و اثر هنری خود را با آن منطبق کند، طوری که حتی ممکن است هیچ‌گونه شباهت فرمی 

نیز وجود نداشته باشد. در نگاه هنرمند آیت‌مدار به خلقت پروانه، پاسخ سؤالات زیر اهمیت دارد:

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            18 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


71

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

خداوند چه حقی را در خلق پروانه ایجاد کرده است؟ 	.1
روند عدالت‌محوری در شکل‌گیری خلقت پروانه به چه صورت است؟ 	.2

حقیقت نهفته در روند خلقت )عدل( منتج به جعل چه معنایی در آن شده است؟ 	.3
معنای خلقت پروانه چه آیتی برای حسن و زیبایی یک اثر هنری می‌تواند باشد؟ 	.4

به‌عبارتی، هنرمند آیت‌مدار، جایگاه عدل را در شــکل‌گیری پروانه از کرم‌بودن تا پروانه‌شــدن 

می‌یابد؛ به‌طوری‌که مرحلۀ جهش از تخم به کرم ابریشم، بعد پیله و بعد پروانه را نوعی نگاه تکاملی 

نه آشــفتگی مکانیسم‌ها می‌داند؛ این تکامل یا همان »سَوَی« به سوی صیرورت پروانه‌شدن، منتج 

به »حســن« و »زیبایی« در خلقت پروانه شــده اســت که بدون گذر از دوران سختی پیله‌گی، آن 

پروانه‌شدن امکان ندارد. معمار آیت‌مدار با رسیدن به این حقیقت، سعی خواهد کرد معنای حاصله 

 شــکل، 
ً
یعنــی ســیر تکاملی را در خلق اثر خود جعــل کند تا مخاطبان را به ادراک معنا، نه صرفا

برساند.

نتیجه‌گیری

پژوهش حاضر با بررســی کدهــای مفهومی و معنای واژه‌های مرتبط بــا »خلقت« همواره به یک 

سلســله‌مراتبی از روند خلق الهی دســت پیدا کرد که این سلســله‌مراتب غایتی با نگاه آیت‌مداری 

همراه داشــت. پژوهش حاضر همواره تلاش کرده است که نشان دهد تغییر معلوم شناختِ هنرمند 

از »طبیعت« به »خلقــت«، می‌تواند رویکرد خلق اثر هنری را از رویکرد صورت‌گرایی به رویکرد 

آیت‌محوری تغییر دهد. با توجه به نمودار )ســتون چپ نمودار(، حرکت خلق خداوند یک حرکت 

نزولی است یعنی خلق از عالم معنا به‌سوی عالم ماده است که با مفهوم »نشات« آغاز شده و سپس 

»حقیقت« در آن جاری می‌شود که این نزول حقیقت با صفت فاطریت خداوند همراه است. بعد از 

اینکه حقیقتی در موجودی قرار می‌گیرد، ربوبیت الهی با مفهوم »سوی« برای آن موجود رقم خورده 

و عدل الهی »جعل« می‌شــود؛ تمام این روند درنهایت منتج به زیبایی مخلوق شده و نشانه و آیتی 

برای شــناخت انسان‌ها می‌شود. حال در حرکت معکوس )ستون میانی نمودار(، هنرمند با مخلوق 

الهی در هستی مواجه می‌شود و به شناخت آن می‌رسد. شناخت یک حرکت صعودی از عالم پایین 

به عالم معناست. به‌طوری‌که او با درک »حق« و »عدل« الهی در نظام موجودات هستی، به زیبایی 

حقیقی مخلوق شــناخت حاصل می‌کند. این زیبایی حقیقی )حسن( همان آیت خداوندی است. 

هنرمند در برخورد اول با مخلوق، متوجه آیت نخواهد شــد، بلکه در روند شناختی خود در فطرت 

و نفســش وقتی به حقیقت مخلوق رسید و روابطش را نسبت‌به سایر موجودات درک کرد )عدل( به 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            19 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

72

زیبایی و آیت‌بودن آن خواهد رسید و اینجاست که سعی می‌کند آن را برای مخاطبان خود بشناسد؛ 

یعنی خودش نیز خلقتی مبتنی‌بر همین آیت داشــته باشد، یعنی دوباره در قوس نزول، یعنی حرکت 

از عالم معنا به ســمت عالم ماده در تلاش خواهد بود اثر هنری را طوری خلق کند که حقیقت در 

آن جاری و ســاری شده و درنهایت، اثر هنری او نیز تبدیل به یک آیت انسانی شود که خبر و نشان 

از آیت الهی برای مخاطبان دارد و اینجاســت که می‌توان بیان داشت خلقت هنرمند با خلقت الهی 

منطبق شــده اســت. نکتۀ بارز این قضیه آن اســت که هنرمند با درک سلسله‌مراتب خلقت الهی و 

رسیدن به مرحلۀ »جعل« و یافتن معنای نهفته در خلقت پدیده‌ها در مرحلۀ صعودی شناخت خود 

)ســتون میانی نمودار( می‌تواند به »حسن« و »زیبایی« آن پدیده دســت یافته و آن زیبایی حقیقی 

 در حوزۀ شــکل و صورت، بلکه در معنای آثار هنری متجلی کند. ســامانۀ »شناخت و 
ً
را نه صرفا

خلق« )ستون میانی و راست نمودار( همان عبودیت هنرمند است که خداوند آن را به‌عنوان هدف از 

»خلقت« مطرح می‌کند. انطباق ســامانه »شناخت و خلق« هنرمند با سامانۀ خلق الهی، خلاقیتی 

در او ایجاد می‌کند که هر چیزی را با معیارهایی همچون »حق«، »عدل«، »جعل« و »حسن« مورد 

شــناخت قرار می‌دهد که این رویکرد همان رویکرد »آیت‌محور« است که خداوند در قوس نزول 

)ســتون چپ نمودار( »خلقت« خود را به آن منتهی کرده و اکنون هنرمند باید به‌واســطۀ شناخت 

حقیقت مخلوقات الهی به آن آیت دست یابد.

نمودار 1. انطباق سیستم شناخت و خلق هنرمند مسلمان با سیستم خلقت خدا

تمام موارد بیان‌شــده در حوزۀ شــناخت هنرمند در پژوهش حاضر با تربیت همۀ هنرمندان در 

جامعه مرتبط اســت؛ ازاین‌رو، جهت رســیدن به نگاه آیت‌مدار در هنر جامعۀ امروز و تحقق هنر 

اســامی نقش تربیتی دانشــجویان هنر اهمیت بالایی دارد. بر این اساس، راه‌های کاربردی جهت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            20 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


73

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

محقق کردن نگاه آیت‌بین بین دانشجویان به شرح زیر پیشنهاد می‌شود:

بازبینی سرفصل‌های آموزشی و تعریف دروس معرفتی مرتبط با هنرمند و نپرداختن صرف  	.1

به مصدر هنر؛

تبیین دروس مرتبط با نحوۀ تفکر در سیســتم فطری دانشــجویان در کنار سیســتم ذهنی و  	.2

عینی؛

ترمینولــوژی واژه‌های مرتبــط با هنر و تعریف واژه‌های بومی و اســامی به‌جای واژه‌های  	.3

 متفاوتی دارند. به‌عنوان مثال، بهره‌گیری از واژۀ حقیقت 
ً
عاریتــی غرب که بار معنایی کاملا

 ذهنی 
ً
اثر به‌جای کانســپت در هنر که حقیقت بار معنای آیه‌ای داشــته ولی کانسپت کاملا

است؛

تعریف نگاه سیستمی در دروس هنر به‌جای نگاه جزء‌نگر در آن به‌عنوان مثال، نگاه اقلیمی  	.4

به اثر معماری بایســتی در کنار رویکردهای شرعی، قانونی، عرفی و اخلاقی قرار بگیرد و 

نگاه مجزا صورت نگیرد؛

ایجاد بستر مناسب برای تربیت دانشجو با سیستم استاد ـ شاگردی به‌جای آموزش دانشگاه  	.5

محور در دانشگاه‌ها؛

گزینش اســاتید براساس نوع دروسی که ارائه خواهند داد؛ بالطبع اساتید با اندیشۀ معطوف  	.6

به آیت‌مداری قادر به تربیت دانشجویان در این زمینه خواهند بود؛

جاری‌شــدن فقه، حکمت، عرفان در کلیۀ واحدهای آموزشــی مرتبــط با هنر و ضرورت  	.7

پیش‌نیازبودن این مبانی برای تدریس دروس طراحی؛

تشویق نگاه نقادانه به هنر غرب در مقابل رویۀ الگوساز فعلی؛ 	.8

ترغیب و تشویق حلقه‌های بالاتر پژوهشی برای تبیین تصویر شفاف از معماری اسلامی. 	.9

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            21 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

74

پی‌نوشت

م و دیگری نیم‌دایرۀ 
َ
1. کل دایرۀ هســتی بــا دو قوس نزول و صعود که یکی نیم‌دایرۀ ایجــاد عال

م پدیدآمدۀ خدای تعالی 
َ
معرفت اســتکمالی انسان اســت تعریف می‌شــود. در قوس نزول، عال

 و بی‌واسطه ظاهر می‌شــود و سراسر هستی بســط و تفصیل کمالات اوست. در انتهای 
ً
مســتقیما

م و محضر همۀ اسمای حسنای 
َ
این قوس )به لحاظ نشــئۀ طبیعی( انســان قرار دارد که خلاصه عال

حق‌تعالی اســت. با پایان گرفتن قوس نزول، ایجاد قوس صعود آغاز می‌شــود و حقیقت هستی از 

طریق انسان و به‌واسطۀ او کشف می‌شود )شیرازی، 1392: ص 107(.

2. واژۀ گراند تئوری در زبان فارســی، معادل‌هایی مثل »نظریۀ مبنایــی«، »نظریۀ داده‌بنیاد«، 

»نظریۀ زمینه‌ای«، »تئوری مفهوم‌ســازی بنیادی«، »متدولوژی روش نظریه‌ها«، »نظریۀ بنیادی« و 

»گراند تئوری« ارائه شده اســت )منصوریان، 1386: ص 5(. هرچند اصطلاح »نظریۀ زمینه‌ای« 

ازنظر لغوی با واژۀ انگلیســی آن قرابت بیشتری دارد، »نظریۀ داده‌بنیاد« )معادلی که در این تحقیق 

به‌کار رفته است(، ازسوی محققان بیشــتری مورد استفاده قرار گرفته است. نظریۀ داده‌بنیاد عبارت 

اســت از فرایند ساخت یک نظریۀ مســتند و مدون، ازطریق گردآوری سازمان‌یافتۀ داده‌‌‌ها و تحلیل 

استقرایی مجموعه داده‌های گردآوری‌شده به منظور پاسخگویی به پرسش‌های نوین، در زمینه‌هایی 

کــه فاقد مبانی نظری کافــی برای تدوین هر گونه فرضیه و آزمون آن هســتند )منصوریان، 1386: 

ص 5(. در روش‌شناسی نظریۀ داده‌بنیاد، کشــف یا تولید نظریه برمبنای حقایق و واقعیات موجود 

و ازطریــق جمع‌آوری نظام‌منــد داده‌ها و با مدنظر قراردادن کلیۀ جوانــب بالقوه، مرتبط با موضوع 

تحقیق، صورت می‌گیرد. داده‌های جمع آوری‌شــده ســیر تکاملی خود را، تا رسیدن به تئوری، در 

مراحلی طی می‌کنند. تحلیل داده‌هایی که به منظور تکوین نظریه گردآوری می‌شــوند، با اســتفاده 

از »رمزگذاری نظری« انجام می‌شــود. در این شــیوه، ابتدا رمزهای مناسب به بخش‌های مختلف 

داده‌ها اختصاص می‌یابد. این رمزها در قالب »مفهوم« تعیین می‌شــوند که آن را »رمزگذاری باز« 

می‌نامند. سپس پژوهشگر با اندیشــیدن درمورد ابعاد متفاوت این مقوله‌ها و یافتن پیوندهای میان 

آن‌ها به »رمزگذاری محوری« اقدام می‌کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            22 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


75

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

کتابنامه

یم..1	 قرآن کر

نهج‌البلاغه..2	

ابن‌بابویه، محمدبن علــی. 1377. متن و ترجمه معانی الاخبار. جلــد 1. ترجمۀ عبدالعلی .3	

محمدی شاهرودی. تهران: دارالکتاب الاسلامیه.

ابن‌فارس. 1404ق. معجم مقاییس‌اللغه. جلد 1. قم: مکتب الإعلام الإسلامی، مرکز النشر..4	

ابن‌فارس. 1404ق. معجم مقاییس‌اللغه. جلد 2. قم: مکتب الإعلام الإسلامی، مرکز النشر..5	

ـــــــــ. 1404ق. معجم مقاییس‌اللغه. جلد3. قم: مکتب الإعلام الإسلامی، مرکز النشر..6	

ـــــــــ. 1404ق. معجم مقاییس‌اللغه.جلد5. قم: مکتب الإعلام الإسلامی، مرکز النشر..7	

ابن منظور، محمدبن مکرم. 1375. لسان العرب. جلد 5. بیروت: دار صادر..8	

ـــــــــــــــــــــــــــ. 1375. لسان العرب. جلد 7. بیروت: دار صادر..9	

ـــــــــــــــــــــــــــ. 1375. لسان العرب. جلد 8. بیروت: دار صادر.10	.

ابوالبقاء، ایوب‌بن موســی. 1371. ل‍کلیات معجم فی المصطلحــات و الفروق اللغویه. 11	.

بیروت: مؤسسه الرساله.

اشــرافی، نسیم. 1397. »بازشناســی ساحت وجودی فطرت به‌عنوان ســامانۀ معرفتی معمار 12	.

مسلمان در خلق اثر معماری و شهرسازی اسلامی«. مجلۀ پژوهش در هنر و علو م انسانی. 

سال سوم. شمارۀ 4. صص 1ـ12.

امام خمینی، روح‌الله. 1371. چهل حدیث. تهران: مؤسسه تنظیم و نشر.13	.

تقدیر، ســمانه. 1396. »تبیین مراتب و فرایند ادراک انســان و نقــش آن در کیفیت خلق آثار 14	.

معماری براساس مبانی حکمت متعالیه«. مجلۀ پژوهش‌های معماری اسلامی. شمارۀ 14. 

صص 70ـ51.

تمیم‌دار، احمد؛ فانی، کامران؛ خرمشــاهی، بهاءالدین. 1391. دایرة المعارف تشیع. تهران: 15	.

حکمت.

جــوادی آملی، عبدالله. 1376. رحیق مختوم، شرح حکمت متعالیه. جلد 2. قم: مرکز نشر 16	.

اسراء.

ــــــــــــــــــــــ. 1390. معرفت عقلی در هندسه دینی. قم: اسراء17	.

ــــــــــــــــــــــ. 1395. توحید در قرآن. تهران: اسراء.18	.

حائری، عبدالکریم. 1418. درر الفوائد. جلد2. قم: مؤسسه النشر الاسلامی.19	.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            23 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


| 1
40

ز 0
ایی

| پ
 2

4 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

76

راغب اصفهانی، حسین‌بن محمد. 1384. مفردات الفاظ قرآنی. قم: ذوی القربی.20	.

.	21 یم. تهران: فردافر. روحی، محمد؛ فیاض‌بخش، محمدتقی. 1392. تفسیر واژگان قرآن کر

زمخشــری، محمودبن عمربن‌ محمد. 1393. تفســیر کشــاف. جلد 3. مترجم: مســعود 22	.

انصاری. تهران: ققنوس.

ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ. 1395. اساس البلاغه. تهران: دی.23	.

سعادت مصطفوی، حسن. 1392. شــرح کتاب شرح اشارات و تنبیهات. تهران: دانشگاه 24	.

امام صادق.

شــجاری، مرتضی؛ طباطبایی لطفی، زکیه السادات. 1395. »خلاقیت در معماری با الهام از 25	.

حکمت متعالیه«. حکمت معاصر. سال هفتم. شمارۀ 2. صص 43ـ22.

شــجاعی، احمد. 1387. »ابداع )آفرینش بی‌مثال الهی(«. مجلۀ کلام اسلامی. شمارۀ 67. 26	.

صص 147ـ128.

شــیرازی، صدرالدین محمد محمدبن ابراهیم. 1383. ترجمه و تفســیر الشواهد الربوبیه. 27	.

ترجمۀ جواد مصلح. تهران: انتشارات سروش.

الحکمــه المتعالیه فی الاســفار 28	. ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ�ـ. 1392. 

الاربعه. ترجمۀ محمد خواجوی. جلد 3. تهران: نشر مولی.

طباطبایی، محمدحســین. 1374. تفسیرالمیزان. جلد 5. ترجمۀ ســید محمدباقر موسوی 29	.

همدانی. قم: جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیۀ قم دفتر انتشارات اسلامی.

ـــــــــــــــــــــــ. 1374. تفســیرالمیزان. جلد 12. ترجمۀ ســید محمدباقر موســوی 30	.

همدانی. قم: جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیۀ قم دفتر انتشارات اسلامی.

.	31 ـــــــــــــــــــــــ. 1374. تفســیرالمیزان. جلد 16. ترجمۀ ســید محمدباقر موســوی 

همدانی. قم: جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیۀ قم دفتر انتشارات اسلامی.

ـــــــــــــــــــــــ. 1374. تفســیرالمیزان. جلد 18. ترجمۀ ســید محمدباقر موســوی 32	.

همدانی. قم: جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیۀ قم دفتر انتشارات اسلامی.

طبرسی، فضل‌بن حسن. 1395. جوامع الجامع. جلد 2. قم: دفتر انتشارات اسلامی جامعۀ 33	.

مدرسین حوزۀ علمیۀ قم.

ین. جلد4. تهران: چاپ احمد حسینی.34	. طریحی، فخرالدین‌ بن محمد. 1362. مجمع‌البحر

طوسی، نصیرالدین. 1393. شرح الاشارات و التنبیهات. جلد 3. قم: بوستان کتاب قم.35	.

عســگری، حســن‌بن عبدالله. 1393. معجم الفروق اللغویه. قم: دفتر انتشــارات اسلامی 36	.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            24 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


77

|  )
نر

ر ه
ی د

دار
ت‌م

ۀ آی
ظری

ی )ن
رآن

« ق
لق

»خ
ژۀ 

ر وا
ه ب

کی
با ت

ی 
اله

ت 
خلق

 با 
بق

نط
ن م

لما
مس

ار 
عم

و م
د 

رمن
هن

ق« 
خل

ت و 
اخ

شن
ۀ »

مان
سا

ی 
کاو

  وا
|

جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیۀ قم.

فخر رازی، محمدبن عمر. 1384. شرح الاشارات و التنبیهات. جلد 3. تهران: انجمن آثار 37	.

و مفاخر فرهنگی.

فیروزآبــادی، مجدالدیــن. 1424ق. القاموس المحیط. جلد 1. بیــروت: دار احیاء التراث 38	.

العربی.

کلینــی، محمدبن یعقــوب. 1369. اصول کافی. جلد 3. ترجمۀ جــواد مصطفوی. تهران: 39	.

انتشارات تهران.

گنابادی، حاج ســلطان محمد. 1396. بیان الســعاده فی مقامات العباده. جلد 5. ترجمۀ 40	.

سید محمود طاهری. تهران: آیت اشراق.

.	41 محمد قریب، ابوالحسن شعرانی. 1394. نثر طوبی. جلد 1. تهران: اسلامیه.

یم. جلد 1. تهران: مرکز نشر آثار 42	. مصطفوی، حسن. 1385. التحقیق فی کلمات القرآن الکر

علامه مصطفوی.

یم. جلد 2. تهران: مرکز نشــر 43	. ــــــــــــــــــــ. 1385. التحقیق فی کلمات القرآن الکر

آثار علامه مصطفوی.

یم. جلد 3. تهران: مرکز نشــر 44	. ــــــــــــــــــــ. 1385. التحقیق فی کلمات القرآن الکر

آثار علامه مصطفوی.

یم. جلد 9. تهران: مرکز نشــر 45	. ــــــــــــــــــــ. 1385. التحقیق فی کلمات القرآن الکر

آثار علامه مصطفوی.

یم. جلد 12. تهران: مرکز نشــر 46	. ــــــــــــــــــ. 1385. التحقیق فی کلمات القرآن الکر

آثار علامه مصطفوی.

مطهری، مرتضی. 1361. فطرت. تهران: انجمن دانشجویی دانشکده عمران.47	.

ــــــــــــــــــ. 1430. شرح المنظومه. بیروت: مؤسسۀ ام‌القری التحقیق و النشر.48	.

منصوریان، یزدان. 1386. گراند تئوری چیســت و چه کاربردی دارد؟ اصفهان: دانشــگاه 49	.

اصفهان.

مهدی‌پور، معصومه؛ قارونی، فاطمه؛ قاسمی گودرزی، زهره. 1393. طراحی نمای هوشمند 50	.

یشم و کنترل عناصر اقلیمی. اولین کنفرانس  ساختمان با اســتفاده از ساختار پیلۀ کرم ابر

ملی شهرسازی، مدیریت شهری و توسعه پایدار.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

                            25 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html


 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
0.

7.
3.

4.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

04
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            26 / 26

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1400.7.3.4.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-371-fa.html
http://www.tcpdf.org

