
| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

11

چکیده

در سال‌های اخیر اصطلاحاتی از قبیل »پارادایم اجتهادی دانش دینی« یا »پارادایم 

اسلامی علوم انســانی« کاربرد فراوانی داشته است. این امر نشان می‌دهد عده‌ای 

از فعــالان عرصۀ علم دینی و به‌ویژه علوم انســانی اســامی تلاش می‌کنند تا در 

چارچوب علم‌شناســی پارادایمی کوهن، یا نســخه‌های جدیدتــر آن، ایدۀ علوم 

انســانی اســامی را پیش ببرند. در این مقاله پس از اشاره به تاریخچۀ استفاده از 

اصطلاح پارادایم، معنای پارادایم در علم‌شناســی کوهن و اندیشمندان پس از وی 

و همچنین استفاده از این اصطلاح در عرصۀ  علوم انسانی و علوم انسانی اسلامی 

به پرســش‌هایی از ان دست پاسخ داده شده است: کســانی که اصطلاح پارادایم 

را در حوزۀ  علوم انســانی به کار گرفتند، چــه تغییراتی در معنای مدنظر کوهن از 

اصطلاح پارادایم اعمال کردند و کاربســت علم‌شناسی پارادایمی در علوم انسانی 

با چه نقدهایی روبه‌روســت. همچنین تلقی آن‌ها از این اصطلاح چیســت و چه 

نقدهایی به کاریســت این اصطلاح در عرصه علوم انسانی اسلامی وارد است. از 

ســوی دیگر لوازم و دلالت‌های کاربست اصطلاح پارادایم در بحث علوم انسانی 

اســامی و این مقوله که آیا فعالان عرصۀ علوم انســانی اســامی به این لوازم و 

دلالت‌ها توجه و التزام دارند نیز بررســی و تحلیل شــده است. درمجموع به نظر 

می‌رسد اســتفاده از اصطلاح پارادایم در بحث علوم انسانی اسلامی، رکن اصلی 

معنای کوهنی از پارادایم که ناظر به وجه اجتماعی و ســاختاری آن است را نادیده 

یخ پذیرش:1401/02/06 | یافت: 1400/12/22 | تار یخ در  | تار

سید محمدتقی موحد ابطحی*
یخ علم، استادیار گروه فلسفۀ علم و فناوری، پژوهشکده مطالعات فلسفی و تار

 پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، تهران، ایران.

 ارزیابی کاربست علم‌شناسی پارادایمی 
در پیشبرد ایدۀ علوم انسانی اسلامی

smtmabtahi@gmail.com

https://orcid.org/0000-0001-7013-1469*

| 1
1-

31
ص 

 ص
| 1

40
ر 1

ـا
ــ

 به
| 2

6 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             1 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

12

گرفته اســت و همین امر موجب گردیده به نقش عوامل اجتماعی در دست‌یابی به 

علوم انسانی اسلامی کم توجهی شود.

کلیدواژه‌ها: پارادایم، کوهن، علوم انسانی، علوم انسانی اسلامی.

مقدمه

علوم انسانی جدید در بستری تاریخی، فرهنگی، اجتماعی، سیاسی و علمی به ظهور رسید. معرفی 

تفصیلی این بستر مجالی بسیار وسیع می‌طلبد، اما به اجمال می‌توان چنین سیر تاریخی‌ای را برای 

ش��کل‌گیری علوم انســانی جدید برشمرد: ترجمۀ آثار علمی جهان اســام در اروپای غربی )قرن 

12-13 م(، شکست روم شرقی از عثمانی‌ها، مهاجرت دانشمندان این منطقه به روم غربی، ترجمۀ 

آثار دســت‌اول یونانی و رومی )قرن 14 م(، رنســانس، رجوع به اندیشه‌های اومانیستی یونان و روم 

باستان و جنبش اصلاح دینی و ظهور پروتستانیسم )قرن 15-16(، نگرش ریاضی به عالم و انقلاب 

علمی توســط کوپرنیک، گالیله، کپلر و درنهایت نیوتن )قرن 17(، عصر روشــنگری و طرح ایدۀ 

بلوغ بشــر و رهایی از سلطۀ کلیسا و دانشمندان باستان، تلاش برای الگوگیری از روش ریاضیاتی و 

تجربی حاکم بر فیزیک برای حل بحران‌های انسانی و اجتماعی ناشی از انقلاب صنعتی، مهاجرت 

گســترده روستاییان به شــهر و انقلاب فرانســه )قرن 18( طرح نگرش‌های انسان‌شناسانۀ جدید و 

پایه‌گذاری علوم انسانی مبتنی بر روش حاکم بر علوم طبیعی که از آن به علوم انسانی پوزیتیویستی 

یاد می‌شود )قرن 19-20( )موحد ابطحی، 1400(.

هم‌زمان با شــکل‌گیری علوم انسانی پوزیتیویستی مبتنی بر الگوی علوم طبیعی که بنیادهای آن 

را فیلسوفان تجربه‌گرای انگلیسی مانند دیوید هیوم )1711-1776( و جان استوارت میل )1806-

1873( ایجاد کردند، جریان‌های مختلف از ســوی فیلسوفان آلمانی مانند کارل مارکس )1818-

1883(، ویلهم دیلتای )1833-1911( و... شکل گرفت که به اشکال مختلف به نقد علوم انسانی 

پوزیتیویستی پرداختند و چهارچوب‌هایی برای شکل‌گیری علوم انسانی‌های متفاوت با علوم انسانی 

پوزیتویســتی تدارک دیدنــد. پس از جنگ‌های جهانی اول و به‌ویــژه دوم، جنبش‌های رمانتیکی و 

فمینیســتی نیز به عرصۀ نقد علوم انسانی پوزیتیویستی و تدارک مبانی جدید برای علوم انسانی روی 

آوردند )همان(.

ای��ن جریان‌های گوناگون در عرصۀ علوم انس��انی به اش��کال مختلف طبقه‌بندی ش��ده‌اند که 

از این میــان، طبقه‌بندی پارادایمی، متأثر از نظریۀ علم‌شناســی تامــس کوهن )1996-1922(، 

فیزیکدان، مورخ و فیلســوف علم انگلیسی از همه مشهورتر است. در این میان، درباره این موضوع 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             2 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

13

هــم اختلاف‌نظر وجود دارد که مکاتب و نظریه‌های علوم انســانی در قالــب چند پارادایم معرفی 

شوند. مشهورترین طبقه‌بندی پارادایمی، طبقه‌بندی سه‌گانۀ اثباتی، تفسیری و انتقادی است )میلر، 

1987؛ جانســون، 1989؛ نیومن، 1997؛ اســترگیوس، 1991؛ ایمــان، 1997 به نقل از ایمان، 

1389، ص 49(. هابرماس در کتاب دانش و علایق بشری1 )1971( علوم انسانی را با توجه به نوع 

علاقه‌ای که تأمین می‌کند، به ســه دســتۀ اثباتی )که علاقۀ بشر به کنترل را تأمین می‌کند(، تفسیری 

)که علاقۀ بشر به ارتباط را تأمین می‌کند( و انتقادی )که علاقۀ بشر به رهایی را تأمین می‌کند( تقسیم 

کرده اســت که هریک از آن‌ها طیفی از دیدگاه‌ها را پوشــش می‌دهند. ســارانتاکوس )1993، ص 

31 به نقل از ایمان، 1389، ص 48( پارادایم اثبات‌گرایی را شــامل اثبات‌گرایی، پسااثبات‌گرایی، 

اثبات‌گرایی روش‌شــناختی و منطقی می‌داند. همچنین پارادایم تفســیری را شــامل کنش متقابل 

نمادی، پدیدارشناســی، روش‌شناســی قومی، هرمنوتیک، روان‌کاوی، قوم‌شناســی، قوم‌نگاری و 

زبان‌شناســی اجتماعی و پارادایم انتقادی را شامل مارکسیســم، مارکسیسم جدید، مکتب تضاد و 

فمینیسم معرفی می‌کند.

بــا وجود تمام تفاوت‌هــای بنیادین این پارادایم‌ها و مکاتب و نظریه‌هــای زیرمجموعه آن‌ها با 

یکدیگر، همگی در کنارگذاشــتن دین در عرصۀ علم‌ورزی با هم مشــترک هســتند که به‌دلیل این 

ویژگی مشترک می‌توان همۀ آن‌ها را علوم انسانی سکولار نامید. در مقابل جریان سکولار در عرصۀ 

علم‌ورزی، جریان دیگری در سطح بین‌المللی پدید آمد که معتقد بود مشکلات عصر جدید ناشی 

از کنارگذاشــتن دین در عرصۀ حیات بشری و از جمله در عرصۀ علم‌ورزی بوده است و تنها راه‌حل 

این مشکلات نیز رجوع مجدد به دین در عرصۀ زندگی و از جمله در عرصۀ علم‌ورزی است. هرچند 

ایــن ایده در میان پیروان ادیــان مختلف طرفدارانی دارد، طرفداران آن در عالم مســیحی و به‌ویژه 

در جهان اســام بیشتر هســتند. قربانی )1395( در کتاب نظریه‌های علم مسیحی در جهان غرب 

طرفداران این ایده را در عالم مســیحیت معرفی کرده اســت. بحث از علم و علوم انسانی اسلامی 

نیز در جهان اســامی قدمتی بیش از نیم قرن دارد. در این مدت، اندیشــمندان مختلف شیوه‌های 

گوناگون تأثیرگذاری دین در عرصۀ علم‌ورزی را بیان کرده و مبانی علم‌شــناختی و دین‌شــناختی و 

همچنین روش دست‌یابی به علوم انسانی اسلامی را ترسیم کرده‌اند.

در ایــن میان برخی فعالان عرصۀ علوم انســانی اســامی کوشــیده‌اند در چارچوب تحلیل 

پارادایمــی، این ایده را تبیین و دنبال کننــد؛ برای نمونه محمد عریف در مقالۀ »به‌ســوی پارادایم 

1. Knowledge and Human Interests

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             3 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

14

شرعی اقتصاد اسلامی« مســعود العالم چودهاری در مقالۀ »پارادایم اسلامی پول و بانکداری« و 

عبدالستار عباسی و دیگران در مقالۀ »پارادایم اسلامی مدیریت گروهی« نگاه پارادایمی را در حوزۀ 

اقتصاد و مدیریت اســامی دنبال کرده‌اند. در ایران نیز بســتان )1388، 1390، 1392(، علی‌پور 

و حســنی )1394(، کافی )1393، 1395(، کافی و اکبری )1395(، حســنی)1397( و غیره نیز 

کوشیده‌اند در چارچوب پارادایمی ابعاد مختلف علوم انسانی اسلامی را روشن کنند.

پرسش اصلی مقالۀ حاضر این است که »آیا می‌توان از کاربرد اصطلاح پارادایم در عرصۀ علوم 

انسانی اسلامی دفاع کرد؟« برای پاسخ به این پرسش ابتدا به تاریخچۀ استفاده از اصطلاح پارادایم 

و معنای موردنظر کوهن اشــاره شده و موضع کوهن و اندیشــمندان مختلف دربارۀ کاربست این 

اصطلاح در حوزۀ علوم انســانی بیان شده اســت. در ادامه پس از بررسی آرای کسانی که اصطلاح 

پارادایم را در بحث علوم انسانی اســامی به کار گرفته‌اند، به برخی لوازم و دلالت‌های کاربرست 

این اصطلاح در ادبیات علوم انسانی اسلامی اشاره شده است.

یخی و معنای پارادایم پیشینۀ تار

واژۀ »پارادایم« برای اولین بار در زبان انگلیسی در قرن پانزدهم به معنای »مثال یا الگو« استفاده شد 

که هنوز هم در این معنا به کار می‌رود )علی‌پور و حســنی، 1394(، اما ریشۀ پارادایم در استعمال 

امروزی آن در حوزه‌های مختلف علوم انس��انی و اجتماعی را باید در کتاب ســاختار انقلاب‌های 

علمی )1962( اثر تامس کوهن )1922-1996(، فیزیکدان، فیلسوف، جامعه‌شناس و مورخ علم 

جستجو کرد. کوهن شیوۀ پیشرفت یک علم را در شکل زیر خلاصه کرده است:

تمام این مراحل براســاس مفهوم پارادایم معرفی می‌شوند؛ برای مثال در مرحلۀ پیش‌علم، هنوز 

پارادایمی شــکل نگرفته اســت. در مرحلۀ علم عادی، تحقیقات براســاس پارادایم واحدی انجام 

می‌شود که جامعۀ علمی آن را تأیید کرده است. بحران در علم وقتی پدید می‌آید که پارادایم موجود 

از حل برخی مسائل عاجز می‌شــود و دیدگاه‌های رقیب مطرح می‌شوند. انقلاب علمی نیز زمانی 

رخ می‌دهد که پارادایم جدید جایگزین پارادایم قبلی شود.

به عقیدۀ کوهن خصوصیتــی که علمی مانند فیزیک را از دانش‌هــای غیرعلمی دیگری از قبیل 

جامعه‌شناسی متمایز می‌کند، وجود پارادایمی است که همچون سنتی، علم عادی را هدایت می‌کند و 

استمرار می‌بخشد. بر این اساس، مکانیک نیوتنی یک علم به شمار می‌آید، اما جامعه‌شناسی به‌دلیل 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             4 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

15

نبود یک پارادایم هدایت‌کنندۀ فعالیت‌های علمی نمی‌تواند به‌منزلۀ علم شناخته شود )همان: 115(.

با وجود نقش کلیدی پارادایم در علم‌شناســی کوهــن، وی تعریف دقیقی از این اصطلاح ارائه 

نکرده است، اما مارگارت مسترمن )1970( حدود 20 معنا برای پارادایم در آثار کوهن شناسایی و 

آن‌ها را در سه محور زیر دسته‌بندی کرده است:

الف( پارادایم‌های متافیزیکی که دربردارندۀ درک کلی ما از عالم هستند.

ب( پارادایم‌های جامعه‌شــناختی که به‌مثابۀ دستاوردها و راه‌حل‌های علمی یک مسئله توسط 

جامعه علمی پذیرفته شده‌اند.

ج( پارادایم‌هــای ابزاری که به ابزارهای خاص تحقیقی ناظــر بوده و در جامعۀ علمی پذیرفته 

شده‌اند و به حل مسائل علمی منجر می‌شوند.

بــا این اوصــاف می‌توان گفت به عقیــدۀ کوهن، پارادایــم، مجموعه‌ای از مفاهیــم، باورها، 

پیش‌پندارها، نظریه‌هــا، قوانین، ابزارهــای اندازه‌گیری و نحوۀ به‌کارگیری آن‌هــا، قواعد و موازین 

روش‌شناختی و معرفت‌شناختی و بالاخره مجموعه‌ای از تعهدات مابعدالطبیعی و دستورالعمل‌های 

شــبه‌اخلاقی جامعۀ علمی است، که به دانشــمندان می‌گوید چه چیزی مسئله است که باید برای 

یافتن پاسخ‌هایی برای آن به جست‌وجو بپردازند. همچنین بیان می‌کند که این پاسخ‌ها باید در قالب 

کدامین مفاهیم و اصطلاحات صورت‌بندی شوند و با کدام اصول و نظریه‌ها هماهنگی داشته باشند 

تا پژوهش آن‌ها به رشد ثمربخش علم عادی منجر شود )زیباکلام، 1382(.

کاربست اصطلاح پارادایم در علوم انسانی

به‌رغم انتقاداتی که به نظریه علم‌شناسی کوهن و به خصوص مفهوم پارادایم وارد شد، افراد بسیارى 

در پى بیان تعاریف جدید از پارادایم، برای فهم تحولات به وقوع پیوســته در رشته‏هاى علمى دیگر 

)فلسفه، الهیات، هنر، جامعه‌شناسی، روان‌شناسی، علوم سیاسی، علوم تربیتی، اقتصاد، مدیریت، 

تاریخ، شهرســازی، حمل و نقل و ...( برآمدند. طالبان )1392( از جامعه‌شناســان متعددی1 نام 

می‌برد که کوشــیده‌اند از مفهوم پارادایم و الگوی علم‌شناســی کوهن، برای تحلیل ســاختار علم 

جامعه‌شناسی استفاده کنند. تأثیرگذاری کتاب ساختار انقلاب‌های علمی کوهن در جامعه‌شناسی 

1. فردریکــس )1970(، داگلاس )1971(، کارول )1972(، والش )1972(، کوکلیک )1972(، افرات )1972(، 
فیلیپس )1973(، لهمن و یانگ )1974(، شــرمن )1974(، دنیسوف و همکاران )1974(، باتومور )1975(، ریتزر 
)1975(، ویلکه و موهان )1979(، اســنایزک )1976(، وســتوس )1976(، پیکو و همکاران )1978(، مارتیندال 

)1979(، فریدهایم )1979(، اکبرگ و هیل )1979(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             5 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

16

طی سی سال گذشته بسیار برجسته بوده است )بنتون و کرایپ، 1378، ص 21(. همچنین این دسته 

از جامعه‌شناســان از مفهوم پارادایم برای بررسی چگونگی رشد و تحول نظریه‌های جامعه‌شناسی، 

تفکیک بین دیدگاه‌های موجود در جامعه‌شناســی، مقایسه تاریخ رشد جامعه‌شناسی با علوم دیگر، 

شــناخت وضعیت فعلی جامعه‌شناسی برای بیان ضعف و قوت‌های موجود در نظریه‌ها و روش‌ها، 

پیش‌بینی آینده جریان‌های عمده در جامعه‌شناسی و... استفاده کرده‌اند )آزادارمکی، 1372(.

مارگارت مســترمن علوم را به چهار نــوع )علوم غیر پارادایمى، یــک پارادایمى، دو پارادایمى 

و چند پارادایمى( تقس��یم و برخی دانشمندان نیز ش��اخه‌های مختلف علوم انسانی را از نوع چند 

پارادایمی)دو، س��ه، چه��ار و ... پارادایمی( معرفی کرده‌اند؛ برای مثال ترومن، آلموند، ســاموئل 

هانتینگتون، رابرت هولت و جان ریچاردســون و رونالد چیلکــوت از وجود پارادایم‌های مختلف 

در علوم سیاســی یاد کرده‌اند: پارادایم متعارف و رادیکال )چیلکوت، 1377، صص 117-137(، 

پارادایم پیشــرفت‌گرایی، جهت‌گیــری مبتنی بر نظریۀ کثرت‌گرایی و جهت‌گیــری مبتنی بر مفهوم 

وفــاق )هانتینگتون، 1974، صص 25-1(، پارادایم تحلیل کارکردی- ســاختاری گابریل آلموند، 

تحلیل سیستم‌های دیوید ایستون و کارل دویچ، تحلیل روان‌شناختی هارولد لاسول و لوسین پای، 

تحلیل رفتار عقلانی آنتونی داونز، تحلیل چند فرهنگی و مقایسه‌ای هولت و ریچاردسون )هولت و 

ریچاردسون، 1971، صص 27-21 به نقل از پزشکی، 1393(.

هانت در کتاب نظریه‌های اقتصادی توســعه؛ تحلیلی از پارادایم‌های رقیب )1386( از وجود 

شش پارادایم رقیب در اقتصاد یاد می‌کند: مدرنیزاســیون، ساختارگرایی، نئوماکسیسم، مائوئیسم، 

نیازهای اساسی و نئوکلاسیک.

طالبــان )1392( به نقل از اکبرگ و هیل )1979، ص 930( مجموعه‌ای از تقســیم‌بندی‌های 

پارادایمی جامعه‌شناســی را بدین شرح ارائه کرده اســت: فردریکس )کاهنانه، پیامبرانه(، لهمن و 

یانگ )ســتیز، وفاق(، والش )پوزیتیویستی، پدیدارشناســی(، وستوس )طبقه، سازمان(، کوکلیک 

)کارکردگرایی ســاختی، تعامل‌گرایی محیطی، عملیاتی‌گرایی(، ریتزر )واقعیت اجتماعی، تعریف 

اجتماعــی، رفتار اجتماعی(، شــرمن )قانونی، تفســیری، انتقادی(، افرات )مارکسیســم، مکتب 

فرهنگی، دورکیمی، وبری/ پارســونزی، مبادله/ منفعت‌گرایی، فرویدیســم، تعامل‌گرایی نمادین، 

پدیدارشناسی(، باتومور )کارکردگرایی ساختی، تاریخی، ساختارگرایی، پدیدارشناسی( و دنیسوف، 

کالاهان و لوین )جامعه‌شناسی خرد، تطورگرایی اجتماعی، کارکردگرایی، تضادگرایی، اراده‌گرایی(. 

ایمان )1389، ص 48( نیز از چند دســته‌بندی پارادایمی در علوم اجتماعی یاد کرده اســت؛ برای 

مثال پارادایم اثبات‌گرایی و مابعد اثبات‌گرایی )لاتر، 1992(، پارادایم اثباتی، تفســیری، انتقادی و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             6 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

17

پست‌مدرن )لاتر 1991(؛ البته وی مشهورترین تقسیم‌بندی پارادایمی را تقسیم‌بندی سه‌گانۀ اثباتی، 

تفســیری و انتقادی دانسته است. در شاخه‌های دیگر علوم انســانی نیز تقسیم‌بندی‌های پارادایمی 

متعددی وجود دارد )رک: روشن، 1380؛ دانایی‌فرد، 1386، طاهری و شمس نجف‌آبادی، 1397، 

سام خانیان و فیاض، 1399( که به‌دلیل محدودیت فضای مقاله از توضیح آن‌ها خودداری می‌شود.

 نقد کاربست اصطلاح پارادایم در علوم انسانی

همان‌گونه که در ایضاح معنای کوهنی پارادایم آمد، ماهیت اجتماعی پارادایم، به‌مثابۀ الگویی برای 

حل مســئله نزد جامعه‌ای از دانشــمندان برای کوهن اهمیت بسیار داشت تا آنجا که وی پارادایم و 

کید می‌کند: پارادایم چیزی اســت که  اجتماع علمی را براســاس یکدیگر معرفی می‌کند. کوهن تأ

اعضای اجتماع علمی در آن شــریک هستند. اجتماع علمی نیز دانشــمندانی محسوب می‌شوند 

که در پارادایمی شــریک هستند و اگر قرار بود کتاب ساختار انقلاب‌های علمی دوباره نوشته شود، 

با بحثی درباره ســاختار اجتماع علمی شروع می‌شــد )کوهن، 1399، ص 183(. کوهن تعجب 

می‌کرد که جامعه‌شناسان بنیان جامعه‌شناختی دیدگاه وی دربارۀ علم را نادیده گرفته‌اند. این تعجب 

 بر معنای اول از معانی سه‌گانۀ مسترمن )دیدگاه نظری 
ً
از آنجا ناشی می‌شد که جامعه‌شناسان عمدتا

کید داشــتند؛ برای مثال نیومن )1997 به نقل از ایمان 1389( پرســش‌های هشت‌گانه زیر  عام( تأ

را برای معرفی یک پارادایم و مشخص‌کردن وجوه تمایز آن از سایر پارادایم‌ها مطرح کرده است:

1. هدف از تحقیق اجتماعی چیست؟

2. ماهیت واقعیت اجتماعی چیست؟

3. ویژگی‌های اساسی انسان کدام است؟

4. رابطۀ فهم عرفی با علم چیست؟

5. تبیین‌ها و نظریه‌های اجتماعی چه ویژگی‌هایی باید داشته باشند؟

6. معیارهای تعیین تبیین صحیح چیست؟

7. شواهد خوب برای تحقیق اجتماعی چگونه شواهدی هستند؟

8. آیا ارزش‌ها می‌توانند در علم دخالت کنند؟ کجا و چگونه؟

البته تحلیل علم و مشــخص‌کردن تمایز نظریه‌های علمی مختلف برحسب مبادی متافیزیکی 

 مجاز اســت، اما باید در نظر داشــت این کار را مدت‌ها پیش آرتور بــرت در کتاب مبادی 
ً
کامــا

مابعدالطبیعی علوم نوین انجام داده بود. اهمیت کار کوهن در این بود که جایگاه چنین مفروضاتی 

را در ســازمان اجتماعی علم نشان داد )طالبان، 1392(. مشــکل تحلیل نظریه‌ها براساس مبانی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             7 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

18

متافیزیکی آن‌ها این است که ویژگی تولید معما و ارائۀ الگوی راه‌حل معما در یک اجتماع علمی را 

نادیده می‌گیرد و ما را از شناخت ساختار اجتماعی علم محروم می‌کند.

نگاهی به طبقه‌بندی پارادایمی نظریه‌های جامعه‌شناســی در مقالــۀ طالبان )1392( و کتاب 

ایمــان )1389( که البته نمونه‌هایی از طبقه‌بندی‌های صورت‌گرفته در این زمینه هســتند، نشــان 

می‌دهد میان جامعه‌شناســان توافقی در این باره وجود ندارد و این نشان می‌دهد هرکدام از این افراد 

به اشــکال مختلفی از جامعه‌شناسی بهره برده‌اند )طالبان، 1392(. همچنین دلالت بر این دارد که 

این دسته از جامعه‌شناســان بیشتر سعی داشته‌اند از مزیت‌های اصطلاح جاافتاده‌ای مانند پارادایم 

اســتفاده کنند و چندان دل‌نگران معنــای مدنظر کوهن از این اصطــاح نبوده‌اند. هدف کوهن از 

طرح ایدۀ علم‌شناســی پارادایمی این بود که علم‌بودن فیزیک و پیشرفت آن را در دوره‌های تاریخی 

متفاوت نشان دهد. در این میان، عالمان علوم انسانی و اجتماعی نیز که علمیت دانش مورد مطالعه 

و تحقیقشــان با چالش همراه بود، کوشیدند با استفاده از این الگوی علم‌شناسی، از علمیت دانش 

خود دفاع کنند، اما اگر بخواهیم بر مبنای تحلیل‌های پارادایمی جامعه‌شناســان از جامعه‌شناســی 

)برای مثال( این علم را مانند علوم طبیعی، دارای شــأن علمی و روبه‌رشــد قلمداد کنیم، به همین 

شــکل می‌توانیم تمامی حوزه‌های دیگر از جمله فلســفه، عرفان، الهیات، هنر و... را دارای شــأن 

 خلاف هدف کوهن از تحلیل پارادایمی علوم اســت. همان‌طور 
ً
علمی قلمــداد کنیم که این دقیقا

که کوهن اشاره کرده اســت، هدف او متمایزکردن فیزیک )به‌عنوان دانشی با پارادایم مسلط و علم 

عادی( از شاخه‌های مختلف علوم انسانی بوده است که پارادایم مسلط و علم عادی نداشتند.

کاربست اصطلاح پارادایم در ادبیات علوم انسانی اسلامی

همان‌طور که در مقدمه اشــاره شد، در میان متفکران جهان اسلام محمد عریف )1985(، مسعود 

العالم چودهاری )2005( و عبدالســتار عباســی و دیگران )2010( نــگاه پارادایمی را در حوزۀ 

اقتصاد و مدیریت اســامی دنبال کرده‌اند. شــاید بتوان گفت سابقۀ اســتفاده از اصطلاح پارادایم 

در فضای گفتمانی علم دینی و علوم انســانی اسلامی در ایران، به برگزاری کارگاه آموزشی سه‌روزۀ 

»پارادایم‌های علوم انســانی« بازمی‌گردد که محمدتقی ایمان در سال 1385 در پژوهشگاه حوزه و 

دانشــگاه برگزار کرد. گزارش این کارگاه آموزشی به تفصیل در شمارۀ 48 فصلنامۀ حوزه و دانشگاه 

منتشــر شــد )موحد ابطحی، 1385(. پس از برگزاری این کارگاه و استقبال بسیار خوب محققان و 

اعضای هیئت‌علمی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه از آن، ارتباط دکتر ایمان با گروه فلسفه علوم انسانی 

پژوهشــگاه ادامه یافت. در ســال 1389 کتاب مبانی پارادایمی روش‌های کمی و کیفی تحقیق در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             8 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

19

علوم انســانی اثر تألیفی دکتر ایمان توســط این پژوهشگاه منتشر شد. پس از آن، حسین بستان )از 

اعضای هیئت‌علمی گروه علوم اجتماعی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه( ابتدا در مقالۀ »جامعه‌شناسی 

اســامی؛ به‌ســوی یک پارادایم« )1388( زمینه‌های طرح پارادایمی اسلامی در جامعه‌شناسی را 

طرح کرد. پس از آن اعضای گروه فلســفۀ علوم انســانی پژوهشــگاه حوزه و دانشگاه )دکتر مهدی 

علی‌پور و حجت‌الاسلام دکتر سید حمیدرضا حسنی( کتاب پارادایم اجتهادی دانش دینی )1389( 

را نگاشــتند و در آن بــه تفصیل تلقی خود را از نگاه پارادایمی به دانــش مطرح کردند. همچنین به 

معرفی ابعــاد پارادایم اجتهادی دانش دینی پرداختند و آن را بــا مؤلفه‌های دیگر پارادایم‌های علوم 

انسانی مقایســه کردند. در ادامه حسین بستان در جلد دوم کتاب گامی به‌سوی علم دینی )1390( 

مؤلفه‌های هشــت‌گانۀ پارادایم اســامی علوم اجتماعی را بیان داشت و درنهایت در مقالۀ »راهبرد 

پارادایم‌سازی اســامی در حوزۀ جامعه‌شناسی خانواده و جنسیت« )1390( و کتاب نظریه‌سازی 

دینــی در علوم اجتماعی )1392( به تحلیل جامعه‌شناســانۀ خانواده بپردازد. مجید کافی )از دیگر 

اعضای هیئت علمی گروه علوم اجتماعی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه( نیز در قالب مقالاتی کوشیده 

است روش‌شناســی، نقش عقل متعارف و هدف علم را در پارادایم اسلامی علوم اجتماعی روشن 

کند )کافی، 1393 و 1395، کافی و اکبری، 1393(. پورفرج )1387(، جهانیان)1392(، رفیعی 

و دیگــران )1392(، نیمروزی ناوخــی )1392(، مرزوقی )1398(، احمــدی )1396( و دیگر 

پژوهشــگران نیز در مقالات خود از پارادایم اسلامی اقتصادی، جامعه‌شناسی، روان‌شناسی، تعلیم 

و تربیت و مدیریت و... یاد کرده‌اند و برخی از ویژگی‌های آن را برشــمرده‌اند. در ادامه تنها به تلقی 

برخی این صاحب‌نظران از اصطلاح پارادایم و دیدگاه آن‌ها دربارۀ پارادایم اســامی دانش دینی به 

معنای عام یا علوم انسانی اسلامی به معنای خاص می‌پردازیم:

علی‌پور و حســنی پس از معرفی ابتدایی نگاه پارادایم کوهن به علوم، برخی از اشــکالات این 

نگاه را چنین برشمرده‌اند:

قیاس‌ناپذیری و نســبیت‌گرایی: در نگاه کوهن دانشــمندانی که در پارادایم‌های مختلف  	.1

کار می‌کننــد، گویــا در جهان‌های مختلف زندگی می‌کنند. در ایــن میان، هیچ‌گونه زبان 

مشــاهدتی بی‌طرف و هیچ معیار فرازمانی و فرااجتماعی برای ســنجش پارادایم‌ها وجود 

ندارد )علی‌پور و حسنی، 1389(.

ناســازگاری درونی: کوهن در نظریه‌پردازی خود از روان‌شناسی ادراک و تاریخ علم بهره  	.2

بســیاری گرفته و به‌ظاهر پذیرفته اســت که در این دو حوزه از دانش امکان دست‌یافتن به 

معرفتی مطابق با واقع و فراپارادایمی وجود دارد )همان، صص 22-24(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             9 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

20

رابطــۀ دوری بین »پارادایم« و »جامعۀ علمی«: در نگاه کوهن از ســویی یک پارادایم  	.3

علمی براســاس توافق‌های جامعۀ علمی خاص بر سر مسائل و روش‌های حل مسئله و... 

مشخص شده است و از سوی دیگر آنچه یک جامعۀ علمی را از جامعۀ علمی دیگر متمایز 

می‌کند، براساس مسائل و روش‌های حل مسئله و... بیان شده است.

در ادام��ه علی‌پور و حس��نی تلقی دیگ��ری از پارادایمی‌بودن دانش ارائــه داده‌اند که عاری از 

این مشــکلات اســت. در تعریف آن‌ها پارادایم نظرگاهی حاصل از مجموعه‌ای از اصول و قواعد 

هستی‌شناســانه، روش‌شناسانه، معرفت‌شناسانه و انسان‌شناســانۀ مستدل و عام بدیهی و نیز مبانی 

نظری، اصول موضوعه و عناصر کلانی اســت که فعالیت علمی دانشــمندان را با روش‌های معینی 

در حوزه‌هــای علمی و معرفتی هدایت می‌کند؛ چارچوبی از مبانی نظری و عناصر کلانی که برای 

تحلیل، سنجش، کشــف و اصلاح نظریه‌های علمی به کار می‌رود )همان، ص 25(. در این نگاه 

معرفت‌های بشری به دو بخش تقسیم می‌شوند:

پارادایمیک 1. معرفت‌های غیر

»معرفت‌هــای غیرپارادایمیک نــوع اول« یا همان »اصول و قواعد عــام بدیهی« معرفت‌هایی  	•

هســتند که چه در مقام ثبوت و چه در مقام اثبات، غیرپارادایمیک محســوب می‌شــوند؛ زیرا 

اندیشۀ بشــری همواره دارای آن‌ها بوده، هســت و خواهد بود و گریزی از آن‌ها نیست و بدون 

این معرفت‌ها امکان اندیشیدن وجود ندارد. برخی از این قضایای بنیادین عبارت‌اند از: »اصل 

امتناع اجتماع نقیضین و ارتفاع آن«، »اصل این‌همانی: هر چیزی خودش خودش است«، »هر 

کل بزرگ‌تر از جزء خود است« و...

 با 
ً
»معرفت‌های غیرپارادایمیک نوع دوم« یا همان »مبانی نظری« معرفت‌هایی هســتند که ثبوتا 	•

روابطی که با مبانی عام بدیهی دارند، از ســنخ معرفت‌های غیر پارادایمی شمرده می‌شوند، اما 

در مقام اثبات به‌دلیل نظری‌بودن آن، هر اندیشمندی براساس میزان ادله و شواهدی که در اختیار 

دارد یا کش��ف می‌کند، موضعی را دربارۀ آن برمی‌گیرد؛ از این‌رو به لحاظ اثباتی، مبانی نظری 

در هر پارادایم، مخصوص آن پارادایم اســت؛ بنابراین به‌نوعی پارادایم‌محوری در این بخش از 

معرفت‌ها نیز نفوذ می‌کند. البته این دست از معرفت‌ها همچنان به لحاظ ثبوتی غیرپارادایمیک 

باقی می‌مانند؛ زیرا بر پایۀ روش عام دانش، از ســوی همگان به‌صورت فراپارادایمی بررسی و 

سنجش می‌شوند و امکان توافق بر سر یک دیدگاه در آن به‌صورت مستمر وجود دارد. دیدگاه‌ها 

دربارۀ »چیســتی علم«، »روش تولید علم«، »چیســتی و ملاک صدق«، »منابع باور« و... از 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            10 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

21

جمله معرفت‌های غیرپارادایمی نوع دوم هستند )همان، ص 26(.

2. معرفت‌های پارادایمیک؛ معرفت‌هایی که براســاس پارادایمی خاص و درون آن شــکل 

می‌گیرند که شــامل اصول موضوعه، عناصر کلان پارادایم و مسائل جزئی درون‌پارادایمی هستند. 

بیشــتر معرفت‌های ما به همین صورت است و چون اصول هر پارادایمی مختص آن پارادایم است، 

معرفت‌های حاصل درون یک پارادایم را نمی‌توان به‌تنهایی با معرفت‌های حاصل در پارادایم دیگر 

سنجید؛ از این‌رو این معرفت‌ها قیاس‌ناپذیر یا سنجش‌ناپذیرند، اما می‌توان با ارجاع آن‌ها به اصول 

و قواعــد عام بدیهی و مبانی نظری کلانی که آن پارادایم‌ها بر آن‌ها بنا شــده‌اند، آن‌ها را ســنجید و 

قیاس کرد؛ زیرا اصول مذکور بر پایۀ معرفت‌های غیرپارادایمیک و عام بشر قابلیت ‌سنجش، اثبات 

و نفی دارند. طرفدار هر پارادایمی می‌تواند با اســتدلال به دفاع از اصول کلی مفروض در پارادایم 

خــود بپردازد و اصول کلی پارادایم رقیب را نفی کند و برتری یک پارادایم بر پارادایم دیگر را نشــان 

دهد )همان، ص 26-27(.

بســتان در جلد دوم کتاب گامی به‌سوی علم دینی پس از اشــاره به ابهام در اصطلاح پارادایم 

در کتاب ســاختار انقلاب علمی کوهن، به تعریف ریتزر، نیومن و ایمان از پارادایم اشــاره می‌کند 

کید شــده اســت  که در تمامی این تعاریف بر وجه مبانی نظری پارادایم برای یک تحقیق علمی تأ

)1390، صص 12-16(؛ برای نمونه پارادایم، تصویری بنیادی از موضوع بررســی یک علم است 

و تعیین می‌کند که در علم چه چیزی را باید بررســی کرد، این پرسش‌ها را چگونه باید مطرح کرد و 

در تفسیر پاسخ‌های به‌دست‌آمده چه قواعدی را باید رعایت کرد )ریتزر، 1393، ص 621( پارادایم 

به مجموعه‌ای از پیش‌فرض‌های معرفت‌شناختی، هستی‌شناختی و روش‌شناختی اشاره دارد که در 

حد واســط میان فلســفه و علم قرار می‌گیرند )ایمان، 1389 ص 254(، اما آنچه بیش از همه در 

تلقی بستان از پارادایم ایفای نقش کرده است، عناصر هشت‌گانه‌ای است که نیومن برای معرفی یک 

پارادایم و مقایسۀ آن با پارادایم‌های رقیب مطرح کرده است. این عناصر عبارت‌اند از:

»هدف تحقیقات اجتماعی«، »ماهیت واقعیت اجتماعی«، »ماهیت انســان«، »نســبت میان 

علم و شــعور عامیانه«، »مؤلفه‌های تشــکیل‌دهندۀ تبیین یا نظریۀ مربوط بــه واقعیت اجتماعی«، 

»معیار تعیین درستی یا نادرستی نظریه‌ها«، »معیار پذیرش شواهد و داده‌ها«، »جایگاه ارزش‌های 

اجتماعی-سیاسی در علم« )نیومن، 1997، ص 62(. بستان در ادامه پس از اشاره به مقایسۀ نیومن 

براســاس این هشت عنصر میان سه پارادایم اثباتی، تفسیری و انتقادی می‌کوشد براساس آموزه‌های 

اسلامی و میراث اندیشمندان مسلمان مؤلفه‌های هشت‌گانۀ پارادایم اسلامی جامعه‌شناسی را ارائه 

کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            11 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

22

مروری بر مقالات کافی نشان می‌دهد وی نیز در چارچوب تلقی نیومن از پارادایم تلاش می‌کند 

تا مبانی نظری پارادایم اسلامی علوم اجتماعی را روشن کند: »پارادایم اسلامی روش‌شناختی علوم 

انســانی«، »نقش عقل متعارف در پارادایم اســامی علوم اجتماعی« و »هــدف علم در پارادایم 

اسلامی علوم انسانی«.

یابی کاربست اصطلاح پارادایم در ادبیات علوم انسانی اسلامی ارز

همۀ اشــکالاتی که در بحث از کاربســت اصطلاح پارادایم در علوم انسانی و تحلیل و طبقه‌بندی 

پارادایمی علوم انسانی مطرح شد، در این بخش قابل طرح است:

کید بر مبانی نظری علوم انســانی که پیش از کوهن نیز مطرح شــده بود و از نوآوری‌های  تأ 	.1

کوهن نبود.

نادیده‌گرفتن معنای الگو و مثال‌واره در حل مسئله و معما و 	.2

نادیده‌گرفتن ابعاد جامعه‌شناختی پارادایم. 	.3

اما به‌کارگیری اصطلاح پارادایم و علم‌شناســی پارادایمی در طرح ایدۀ علوم انسانی اسلامی با 

مشــکلات دیگری هم روبه‌روست؛ برای مثال در فلسفۀ اســامی رویکرد مبناگرایانه پذیرفته شده 

اســت )باذلی و عبدی، 1394، قربانــی، 1395، محمدزاده، 1387، منصــوری 1398(. بر این 

اســاس طرفداران به‌کارگیری علم‌شناسی پارادایمی کوهنی باید نسبت مبناگرایی و پارادایم محوری 

را در دســتگاه فکری خود روشن کنند. در میان کسانی که علم‌شناسی پارادایمی را مبنای طرح ایدۀ 

علم دینی قرار داده‌اند، علی‌پور و حســنی بیش از همه به این نکته توجه داشته و تلاش کرده‌اند میان 

مبناگرایی فلسفۀ اســامی و رویکرد پارادایمی به علم وحدت ایجاد کنند، اما همان‌طور که موحد 

ابطحی )1396( در مقالۀ خود نشان داده، تلاش آن‌ها در این زمینه نتیجه‌ای نداشته است:

براسـ�اس تعریف نویس��ندگان، پارادایم »نظرگاهی حاصــل از مجموعه‌ای از اصــول و قواعد 

هستی‌شناسانه، روش‌شناسانه، معرفت‌شناسانه و انسان‌شناسانۀ مستدل و عام بدیهی و نیز مبانی نظری، 

اصول موضوعه و عناصر کلانی است که فعالیت علمی دانشمندان را با روش‌های معینی در حوزه‌های 

علمی و معرفتی هدایت می‌کند؛ چارچوبی از مبانی نظری و عناصر کلانی که برای تحلیل، سنجش، 

کشف و اصلاح نظریه‌های علمی به کار می‌رود« )علی‌پور و حسنی، 1389، ص 25(.

نویسندگان سپس در مقام توضیح عناصر این تعریف، تنها از مبانی فراپارادایمی نوع اول )اصول 

بدیهی( و نوع دوم )اصول نظری( و مبانی پارادایمی یاد می‌کنند و به نقش جامعۀ علمی در این زمینه 

اشــاره‌ای نمی‌کنند. در نگاه آنان توجیه و مشروعیت اصول نظری و مبانی پارادایمی براساس رابطۀ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            12 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

23

آن‌ها با اصول بدیهی تأمین می‌شود. در این دیدگاه حتی »مبانی پارادایمی را می‌توان با ارجاع آن‌ها به 

اصول و قواعد عام بدیهی به سنجش و قیاس گرفت و این اصول بر پایۀ معرفت‌های غیرپارادایمیک 

و عام بشر قابل‌سنجش، اثبات و نفی هستند« )همان، ص 27(، اما این تلقی‌ از علم، بیش از آنکه 

به نگاه پارادایمی شــبیه باشد، به رویکرد مبناگرایی شــباهت دارد. نویسندگان نیز تصریح می‌کنند 

که »در پارادایم اجتهادی دانش دینی الگوی مطلوب توجیه، الگوی مبناگرایانه اســت« )همان، ص 

103(. مطابق با رویکرد مبناگرایی موارد زیر مطرح می‌شود:

1. در مجموعۀ باورهای آدمی دو نوع باور وجود دارد:

الف( باورهای پایه که زیربنای مجموعۀ باورها و معرفت‌ها را تشکیل می‌دهند.

ب( باورهای غیرپایه که روبنای مجموعۀ باورها و معرفت‌ها را می‌سازند.

2. هر باور متعلق به مجموعه باورهای غیر پایه، توجیه خود را درنهایت از یک یا چند باور پایه 

به دست می‌آورد )همان، ص 99(

باورهای پایه، معرفت‌های بنیادین یا معرفت‌های فراپارادایمی در نگاه نویســندگان »آن دســته 

از معرفت‌هایی اســت که به نحو پیشینی در عقل عام و ناب بشری وجود دارد و صدق آن ضروری 

اســت. این قضایا در توجیه خــود نیاز به هیچ ملاک و معیار دیگری ندارند و وضوحشــان آن‌ها را 

بی‌نیاز از هرگونه توجیهی می‌نماید. هیچ‌گونه اختلافی دربارۀ این قضایا قابل تصویر نیســت؛ زیرا 

انکار آن‌ها مســتلزم اثبات آن‌ها اســت و بدون ارتکاب تناقض نمی‌توان آن‌ها را نفی کرد« )همان، 

ص 92(. روش عام و بدیهی معرفت نیز روش قیاســی است )همان(. مبناگرایی همچنین تعریف 

صدق را مطابقت با واقع می‌داند و نویســندگان نیز اذعان دارند که »پارادایم اجتهادی دانش دینی، 

نظریه مطابقت صدق را می‌پذیرد« )همان، ص 105(. با این توصیفات، تفاوت بســیار زیادی میان 

این دو نگاه وجود دارد:

رویکردی پارادایمی به دانش کــه توجیه باورهای خود را درنهایت از »الگوهای تعلیمی«،  	.1

»مثال‌واره‌ها« و »اصول و روش‌های مورد توافق جامعۀ علمی« می‌گیرد.

رویکــرد مبناگرایانه به دانش که توجیه باورهای خود را درنهایــت از »باورهای پایه، عام و  	.2

ضروری الصدق عقلی« و »روش‌های عام استنباط« دریافت می‌کند.

بر این اســاس نویسندگان باید نشــان دهند، با اینکه رویکرد آن‌ها در الگوی اجتهادی پارادایم 

دانش دینی مبتنی بر نوعی مبناگرایی قوی اســت، چرا می‌کوشــند آن را بر مبنای الگوی پارادایمی 

دانش توضیح دهند؟ و به بیان دیگر چرا برای تشریح الگوی اجتهادی دانش دینی، الگوی پارادایمی 

دانش را مناســب‌تر از الگوی مبناگرایانه دانش می‌دانند؟ اگر نویســندگان بر بهره‌گیری از رویکرد 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            13 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

24

کید دارند، بهتر است از میان قرائت‌های چندگانۀ مبناگرایی، قرائتی را اختیار کنند  پارادایمی به علم تأ

که قابل‌جمع با رویکرد پارادایمی باشد، اصول کلی این نوع مبناگرایی را برشمارند و چگونگی جمع 

میان این قرائت خاص از مبناگرایی و رویکرد پارادایمی را توضیح دهند، اما چنانچه نویسندگان در 

کید دارند )آن‌گونه که اظهارات آن‌ها در کتاب پارادایم اجتهادی دانش  اســتفاده از مبناگرایی قوی تأ

دینی نشان می‌دهد( باید تلاش بیشتری برای سازگار نشان‌دادن این دو رویکرد انجام دهند.

ابهــام در تفکیک مناطــق فراپاردایمی و پارادایمی یکی دیگــر از ضعف‌های تلاش علی‌پور و 

حســنی برای جمع رویکرد مبناگرایی و پارادایم محوری اســت. همان‌طور که توضیح داده شــد، 

نویســندگان برای گریز از نتایج نســبیت‌گرایانۀ رویکرد پارادایمی به دانــش، به وجود معرفت‌ها و 

روش‌های فراپارادایمی قائل شده‌اند که براساس آن می‌توان دستاوردهای پارادایمی را سنجید، آن‌ها 

را اثبات یا ابطال کرد و برتری یک پارادایم را بر پارادایم دیگر نشــان داد. نویسندگان در دو بخش از 

کتاب پاد )پارادایم اجتهادی دانش دینی()همان، صص 27-26، صص 92-89( به توضیح دربارۀ 

معرفت‌هــای فراپارادایمی )نوع اول و دوم( و پارادایمی می‌پردازند، اما به نظر می‌رســد توضیحات 

نویسندگان برای تفکیک این مناطق معرفتی کفایت نمی‌کند.

نویسندگان پس از شرح معرفت‌های غیرپارادایمیک نوع اول )که در ادامه به بررسی آن می‌پردازیم( 

 بــا روابطی که با مبانی عام 
ً
معرفت‌هــای غیرپارادایمیک نــوع دوم را معرفت‌هایی می‌دانند که »ثبوتا

بدیهی دارند، از ســنخ معرفت‌های غیرپارادایمی شمرده می‌شوند؛ زیرا بر پایۀ معرفت‌ها و روش‌های 

عام، از ســوی همگان به‌صورت فراپارادایمی قابل‌ بررسی می‌باشند و امکان توافق بر سر یک دیدگاه 

در آن به‌صورت مســتمر وجود دارد، اما در مقام اثبات، به‌دلیل نظری‌بودن این دســته از معارف، هر 

اندیشمندی براساس میزان ادله و شواهدی که در اختیار دارد یا کشف می‌کند، موضعی را درخصوص 

آن برمی‌گیرد؛ از این‌رو به لحاظ اثباتی، مبانی نظری در هر پارادایم، مخصوص آن پارادایم است و لذا 

به‌نوعی پارادایم‌محوری در این بخش از معرفت‌ها نیز سایه می‌افکند« )همان، ص 26(.

همین تعریف توسط نویسندگان دربارۀ معرفت‌های پارادایمیک هم مطرح شده است:

»معرفت‌هــای پارادایمیک را می‌توان با ارجاع به اصول و قواعد عام بدیهی و مبانی نظری 

کلانی که آن پارادایم بر آن‌ها بنا شده‌اند به سنجش و قیاس گرفت... طرفدار هر پارادایمی 

می‌تواند با اســتدلال به دفاع از پارادایم خــود بپردازد و پارادایم رقیب را نفی کند و برتری 

یک پارادایم را بر پارادایم دیگر نشان دهد« )همان، صص 26-27(.

به عبارت دیگر معرفت‌های پارادایمیک به‌صورت مستقیم یا غیرمستقیم، براساس معرفت‌ها و 

روش‌های عام و فراپارادایمی قابل‌سنجش هستند که این معیاری برای معرفت‌های غیرپارادایمی نوع 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            14 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

25

دوم بود. از ســوی دیگر مطابق رویکرد مبناگرایانۀ نویسندگان »هر باور متعلق به مجموعه باورهای 

غیر پایه، توجیه خود را درنهایت از یک یا چند باور پایه به دست می‌آورد« )همان، ص 99(. در این 

میان، از آنجا که معرفت‌های پارادایمیک به مجموعه باورهای غیرپایه متعلق هســتند، معرفت‌های 

 بر پایــۀ معرفت‌ها و روش‌های عام 
ً
 با مبانی عام بدیهی ارتبــاط دارند، ثبوتا

ً
پارادایمیــک نیز ثبوتــا

 امکان توافق بر سر یک دیدگاه در آن به‌صورت مستمر وجود 
ً
فراپارادایمی ‌بررسی می‌شــوند و ثبوتا

دارد. با توجه به مشــخصاتی که نویسندگان برای معرفت‌های غیرپارادایمیک نوع دوم ارائه کرده‌اند، 

معرفت‌هــای پارادایمیک به‌دلیل برخورداری از آن مؤلفه‌ها، از ســنخ معرفت‌هــای غیرپارادایمی 

خواهند بود. این نتیجه‌گیری را یا باید به وجود تناقض در دیدگاه نویســندگان نسبت داد یا دست‌کم 

به ابهام در تفکیک معرفت‌های غیرپارادایمیک نوع دوم، از معرفت‌های پارادایمیک.

بــه عبارت دیگر اگر بخواهیم در مقــام اثبات بحث کنیم، همان‌طور که نویســندگان تصریح 

کرده‌اند، معرفت‌های غیرپارادایمیک نوع دوم، پارادایمیک هســتند. از سوی دیگر اگر بخواهیم در 

مقام ثبوت بحث کنیم، همان‌طور که نشــان داده شد، معرفت‌های پارادایمیک در زمرۀ معرفت‌های 

غیرپارادایمی نوع دوم قرار می‌گیرند. به نظر می‌رسد این مشکل از در پیش گرفتن رویکرد پارادایمی 

به علم )که به‌زعم نویسندگان امروزه در میان دانشمندان علوم انسانی و اجتماعی رواج یافته است( 

و تلاش برای سازگارکردن آن با قرائت قوی از مبناگرایی )که رویکرد غالب در سنت فلسفه اسلامی 

است( ناشی شده است.

پیشنهادی در چارچوب علم‌شناسی پارادایمی به مراکز فعال در زمینۀ علوم انسانی اسلامی

در صورت اصرار فعالان علوم انسانی اسال�می از علم شناسی پارادایمی، پیشنهاد می‌گردد دست 

کم در عرصه عمل و سیاس��ت‌گذاری و برنامه‌ریزی آموزشی و پژوهش��ی به برخی از دلالت‌های 

مفید علم شناس��ی پارادایمی توجه داشته باش��ند. توضیح آن‌که یکی از مشکلات عمده و مشترک 

مراکز فعال در زمینۀ علوم انســانی اســامی، نداشتن مرام‌نامه‌ای اســت که موضع آن‌ها را در قبال 

تلقی رایج از علم و علوم انســانی، دین، تحول علوم انســانی و علم دینی و علوم انســانی اسلامی 

نشــان دهد. البته همان‌طور که صدری )1388( بیان داشته است، این مشکل متوجه تمامی مراکز 

آموزشی و پژوهشی کشور می‌شــود. وی در مقالۀ »دانشکده‌های اقتصادی ایران و اسلوب فکری« 

پس از تشــریح معنای مرام در زبان فارســی به این نکته اشــاره می‌کند که نبود مشــرب و اسلوب 

در یک شــخص حقیقی یا حقوقی و حتــی یک نهاد، موجد بی‌فضیلتی اســت. وی برای مثال دو 

کســفورد )که جهت‌گیری محافظه‌کارانه دارد( و مدرسۀ اقتصادی لندن )که در  دانشگاه انگلیسی آ

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            15 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

26

آغاز مشــرب چپ‌گرایانه و در حال حاضر موضع میانه دارد( را بررسی و خاطرنشان می‌کند که در 

هریک از دانشگاه‌های معتبر جهان، یک اندیشه به‌عنوان نقطۀ کانونی عمل می‌کند که برای محققان 

در حکم یک دســتگاه معرفت‌شناسی و پارادایمی است و سایر اندیشه‌ها به‌عنوان مکمل یا منتقد آن 

اندیشه‌محوری مطرح می‌شوند.

داشتن چنین مرام‌نامه‌هایی بستر مناسبی برای نقادی و به‌تبع آن تولید علم فراهم می‌کند؛ همچنان 

‌که برای مثال دربارۀ دانشــگاه کمبریج و مدرسۀ اقتصادی لندن در دهه‌های گذشته دیده می‌شود، اما 

وقتی به دانشــگاه‌ها و مراکز پژوهشــی ایران توجه کنیم، این تمایز رنگ می‌بازد و به‌درستی نمی‌توان 

فهمید هرکدام از این مراکز مهد کدامین اندیشــه و برنامۀ پژوهشی فراگیر و بلندمدت هستند و سنت 

آموزشــی و پژوهشی این مراکز چیســت. در این مراکز تنها تأثیرپذیری دانشجویان از برخی استادان 

پرکار، ســبب شده است انواعی از اندیشه‌ها برجسته‌تر شوند؛ برای مثال در دانشکدۀ اقتصاد دانشگاه 

علامه طباطبایی)ره( تأثیرپذیری رقیق دانشجویان از مکتب تاریخی آلمان تا حدودی مشاهده می‌شود. 

نکتۀ مهمی که صدری به آن اشاره می‌کند، این است که تلاش‌های فردی برای رهانیدن نظام آموزشی 

و پژوهشــی ایران از برهوت کنونی کافی نیست و تا زمانی که این روال ادامه داشته باشد، از درون این 

مراکز حتی درس‌نامه‌های شارح جریان عمومی علم، آن هم با تأخیر زمانی فراوان- چنان‌که کتاب‌های 

درسی ترجمه‌شده و جزوه‌ها نشان می‌دهد- بیرون نمی‌آید، چه برسد به اینکه هر دانشکده‌ای بخواهد 

حامل یک دستگاه معرفتی مجزا و برخوردار از پویایی پژوهشی باشد.

این وضعیت را می‌توان در مراکز فعال در حوزۀ علوم انســانی اســامی نیز مشاهده کرد؛ برای 

نمونه در پژوهشگاه حوزه و دانشگاه رویکردهایی مشاهده می‌شود که به‌زعم عده‌ای )امیری طهرانی، 

1387، مقدم، 1396( پوزیتیویســتی است یا دست‌کم نتوانســته تمایز خود را از علم‌شناسی‌های 

اثباتی و ابطالی نشــان دهد )موحد ابطحی، 1399(. همچنین در این پژوهشگاه رویکرد اجتهادی 

)علی‌پــور و حســنی، 1389(، رویکردهای تهذیب و تکمیلی )که برای مثــال در برخی آثار اولیۀ 

گروه روان‌شناســی به‌وضوح دیده می‌شــود(، رویکرد اجتهادی تجربی )بستان، 1397، 1398( و 

رویکردهایی که اصراری بر ایضاح روش‌شناس��ی خود ندارند دیده می‌شــوند؛ اما نکته این است 

کــه هیچ‌کدام از این رویکردها در پژوهشــگاه حوزه و دانشــگاه جنبۀ محــوری ندارند و درنتیجه 

جامعۀ علمــی نمی‌تواند هیچ رویکردی را به‌عنوان رویکرد محوری این مرکز برشــمارد، همچنین 

رویکردهای موجود در این پژوهشگاه تعامل لازم را نیز با یکدیگر ندارند. از این منظر می‌توان گفت 

فرهنگستان علوم اسلامی یک استثناست که حول اندیشۀ مرحوم »سید منیرالدین حسینی هاشمی« 

شــکل گرفته و توسعه یافته است و همه اعضای آن روی یک مبنای واحد فعالیت‌های مختلف خود 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            16 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

27

را ســامان می‌دهند. این موضوع موجب شده تا اندیشۀ محوری فرهنگستان علوم اسلامی به اشکال 

مختلف و توسط جریان‌های مختلف )اعم از حوزوی و دانشگاهی و طرفدار و مخالف علم دینی( 

نقد شــود و در پرتو پاسخ به این نقدها بســتری برای بسط نظری و اجتماعی بیشتر اندیشۀ محوری 

این مرکز شکل بگیرد.

از این‌رو پیشــنهاد می‌شود هریک از مراکز فعال در زمینۀ علوم انسانی اسلامی بکوشند پس از 

بحث دربارۀ رویکردهای درون‌ســازمانی خود و ســنجش قابلیت‌های اعضای هیئت علمی خود، 

رویکرد محوری مشخصی را انتخاب کنند و آن را محور فعالیت‌های پژوهشی، آموزشی و ترویجی 

ســازمان خود قرار دهند. این اقدام می‌تواند دستاوردهای زیر را برای هریک از مراکز به همراه داشته 

باشد:

برنامه‌ریــزی برای برگــزاری دوره‌های دانش‌افزایی اعضای هیئت‌علمــی آن مرکز ممکن و  	.1

عملی می‌شود.

دستاوردهای گروه‌های مختلف آموزشی و پژوهشی هم‌افزایی پیدا می‌کند. 	.2

جذب اعضای هیئت علمی جدید و برنامه‌ریزی‌های آموزشی و پژوهشی سامان می‌یابد. 	.3

بستر ارزیای و نقد رویکرد محوری آن مرکز، توسط مراکز دیگر فراهم می‌شود و این امر به  	.4

توسعۀ نظری و ترویج اجتماعی رویکرد محوری آن مرکز منتهی می‌شود.

چنانچـه� این ایده برای مدت زم��ان قابل‌توجهی مبنای سیاس��ت‌گذاری‌ها و برنامه‌ریزی‌های 

آموزشی و پژوهشی هرکدام از مراکز فعال در زمینه علوم انسانی اسلامی قرار بگیرد، سنت پژوهشی 

خاصی در هرکدام از این مراکز شــکل می‌گیرد که می‌تواند همچون پارادایمی، فعالیت‌های علمی 

اعضای آن را هدایت کند.

نتیجه‌گیری

با وجود جاذبه‌های بســیار علم‌شناســی پارادایمی کوهن، کــه برای اولین بار در کتاب ســاختار 

انقلاب‌های علمی ارائه شد، این تحلیل علم‌شناســانه با ابهامات و مشکلاتی همراه بود که کوهن 

ســعی کرد در پی‌نوشت کتاب و همچنین آثار دیگر خود آن‌ها را برطرف کند. جاذبه‌های بسیار این 

علم‌شناسی موجب شد دانشمندان رشته‌های مختلف علوم انسانی از این علم‌شناسی در طبقه‌بندی 

نظریه‌های مطرح در رشــتۀ خود و تحلیل روند رشــد و تکامل آن‌ها اســتفاده کنند، اما این دسته 

از دانشــمندان در این تلاش خود، وجوه مهمی از علم‌شناســی پارادایمی کوهن را نادیده گرفتند و 

می‌توان گفت بیشتر از عنوان و اصطلاح جاافتادۀ پارادایم استفاده کردند تا از نوآوری‌های کوهن در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            17 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

28

تحلیل پارادایمی علوم. گسترش استفاده از علم‌شناسی پارادایمی در عرصۀ علوم انسانی موجب شد 

تا برخی صاحب‌نظران مســلمان از این اصطلاح برای طرح ایدۀ علوم انسانی اسلامی بهره بگیرند 

و با این کار نه‌تنها خود را در معرض مشــکلات یادشده در کاربست علم‌شناسی پارادایمی در علوم 

انســانی قرار دهند، بلکه با توجه به نظریه‌های موجود در فلســفۀ اسلامی )برای مثال مبناگرایی( با 

مشکلات نظری جدیدی روبه‌رو شوند.

بر این اساس در پایان بحث‌های نظری مطرح در این مقاله، پیشنهادی در چارچوب علم‌شناسی 

پارادایمی مطرح شــد تا مراکز فعال در زمینۀ علوم انسانی اســامی بتوانند با توجه به آن، دو مؤلفه 

از معنای ســه‌گانۀ پارادایم نزد کوهن را که از آن‌ها غفلت شــده بود، در کنار مؤلفۀ مبانی نظری در 

فعالیت علمی خود مدنظر قرار دهند و بتوانند ســنت اجتماعی علمی را پدید آورند که دســت‌کم 

هدایتگر فعالیت‌های علمی در یک گروه باشد. سپس با در نظر داشتن ملاحظات اجتماعی و قواعد 

حاکم بر جامعه به بســط و توسعۀ سنت علمی پدیدآمده همت گماشتند. هرچند نویسنده کماکان 

بر این باور اســت که با بهره‌گیری از اصطلاحات موجود در تراث اسلامی، مانند مدرسه، مکتب و 

حوزه نیز می‌توان همین اهداف را دنبال کرد؛ مهم این است که یک سنت علمی حول یک شخصیت 

برجستۀ علمی یا یک گروه از شخصیت‌های برجستۀ علمی شکل بگیرد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            18 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

29

کتابنامه

احمدی، محمدرضا. 1396. »تفاوت‌های تبیین رفتار انســانی در قلمرو پارادایم اســامی در  	.1

مقایسه با سایر رویکردهای روان‌شناختی«. روان‌شناسی و دین. سال دهم. شمارۀ 1.

امیری طهرانی، ســید محمدرضا. 1387. »نقد و کتاب نظریه‌پردازی اقتصاد اســامی«. نامۀ  	.2

علوم انسانی. شمارۀ 19.

ایمان، محمدتقــی. 1389. مبانی پارادایمی روش‌های کمی و کیفی تحقیق در علوم انســانی.  	.3

چاپ اول. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

آزادارمکی، تقی. 1372. »پارادایم و جامعه‌شناسی«. نامۀ علوم اجتماعی. شمارۀ 6. صص 29-52. 	.4

کید بر دیدگاه  باذلی، رضا؛ عبدی، حســن. 1394. »بررســی شبهات مبناگرایی اســامی با تآ 	.5

علامه طباطبایی«. آئین حکمت. سال هفتم. شماره 25.

بستان )نجفی(، حسین. 1388. »جامعه‌شناسی اسلامی؛ به‌سوی یک پارادایم«. روش‌شناسی  	.6

علوم انسانی. سال پانزدهم. شمارۀ 4. صص 7-28.

____________. 1390. »راهبرد پارادایم‌س��ازی اسال�می در حوزه جامعه‌شناسی خانواده و  	.7

جنسیت«. شورای فرهنگی اجتماعی زنان و خانواده. سال چهاردهم. شمارۀ 3. صص 163-209.

یۀ عرفی‌شدن با رویکرد اجتهادی تجربی. چاپ اول. قم: سازمان  ___________. 1397. نظر 	.8

تبلیغات اسلامی و پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

___________. 1398. »بازخوانی مدل اجتهادی تجربی علم دینی«. روش‌شناســی علوم  	.9

انسانی. سال بیست و پنجم. شمارۀ 98. صص 29-49.

10.	بنتون، تد؛ کرایب، یان. 1378. فلسفۀ علوم اجتماعی: بنیادهای فلسفی تفکر اجتماعی. ترجمۀ 

گه. شهناز مسمی‌پرست و محمود متحد. تهران: آ

پزشگی، محمد. 1393. »پارادایم‌های علم: آیا علم سیاست دارای پارادایم می‌باشد؟«. علوم  	.11

سیاسی. سال هفدهم. شماره 67.

12.	پورفرج، علیرضا. 1387. »طراحی مدل علمی براساس مبانی و پارادایم‌های اقتصاد اسلامی«. 

اقتصاد اسلامی. سال هشتم. شمارۀ 32. صص 123-140.

13.	جهانیان، ناصر. 1392. »پارادایم اسلامی توسعۀ انسانی«. اسلام و مطالعات اجتماعی. سال 

اول. شمارۀ 2. صص 136-161.

14.	چالمرز، آلن فرانســیس. 1374. چیستی علم؛ درآمدی بر مکاتب علم‌شناسی فلسفی. ترجمۀ 

سعید زیباکلام. تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            19 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

30

یه‌های سیاست مقایسه‌ای. ترجمۀ وحید بزرگی و علیرضا طیب.  15.	چیلکوت، رونالد. 1377. نظر

تهران: رسا.

16.	حســنی، ســید حمیدرضا. 1397. درآمدی بر پارادایم اجتهادی دانش عملی. قم: پژوهشگاه 

حوزه و دانشگاه.

17.	دانایی‌فرد، حســن. 1386. »پارادایم‌های رقیب در علم ســازمان و مدیریت؛ رویکرد تطبیقی 

به هستی‌شناســی، شناخت‌شناسی و روش‌شناسی«. دانشور رفتار. سال چهاردهم. شمارۀ 26. 

صص 89-104.

18.	رفیعی، مجتبی؛ علی‌احمدی، علیرضا؛ موســوی، محمــد وك رمانی محمد. 1392. »رهبری 

اخلاق‌مدار، ثمره پارادایم مدیریت اســامی«. پژوهشــنامه اخلاق. ســال ششم. شمارۀ 20. 

صص 49-75.

19.	روشــن، علیقلی. 1380. »پارادایم‌های علم مدیریت«. علوم انســانی دانشــگاه سیســتان و 

بلوچستان. شمارۀ 17.

یۀ جامعه‌شناسی. ترجمۀ هوشنگ نایبی. تهران: نشر نی.  20. ریتزر، جورج. 1393. نظر

21.	زیباکلام، سعید. 1382. »علم‌شناسی کوهن و نگرش گشتالتی«. روش‌شناسی علوم انسانی. 

شماره 34.

22. ســام خانیان، محمدربیع؛ فیاض، ایراندخــت. 1399. »تبیین و نقد رویکــرد پارادایمی در 

یز. ســال چهاردهم، شمارۀ 33.  اندیشــه‌های تربیتی غرب«. پژوهش‌های فلسفی دانشگاه تبر

صص 168-188.

23. صدری، محمود. 1388. »دانش��کده‌های اقتصادی ایران و اســلوب فکری«. روزنامه دنیای 

اقتصاد. 1388/9/25 شماره 1970.

24. طالبــان، محمدرضا. 1392. »تلاش نافرجام جامعه‌شناســان برای تعییــن منزلت پارادایمی 

جامعه شناسی«. مطالعات اجتماعی ایران. سال هفتم. شماره 4. صص 30-54.

25. طاهرــی، صدرالدین؛ ش��مس نجف‌آبادی، الهــه. 1397. »واکاوی رویارویــی دیالکتیکی 

پارادایم‌های در تاریخ هنر غرب«. غرب‌شناسی بنیادی. سال نهم. شمارۀ 2. صص 87-110.

26. علی‌پــور، مهدی؛ حســنی، ســید حمیدرضــا. 1389. پارادایم اجتهادی دانــش دینی. قم: 

پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

27. قربانی، هاشــم. 1395. »الگوی مبناگرایی فیلســوفان مســلمان، تحلیل بازگشــت و ابتنای 

گزاره‌های غیر پایه به گزاره‌های پایه«. تأملات فلسفی. شمارۀ 17. صص. 135-154.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            20 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


ی |
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ۀ ع

ید
د ا

بر
ش

 پی
در

ی 
ایم

راد
ی پا

اس
شن

لم‌
ت ع

س
ارب

ی ک
زیاب

  ار
|

31

28. کافی، مجید. 1393. »پارادایم اسلامی روش‌شناختی علوم انسانی«. اسلام و علوم اجتماعی. 

سال ششم. شمارۀ 11. صص 25-51.

29. کافی، مجید؛ اکبری، رضا. 1393. »نقش عقل متعارف در پارادایم اسلامی علوم اجتماعی«. 

روش‌شناسی علوم انسانی. سال بیستم. شمارۀ 79. صص 7-26.

30. کافی، مجید. 1395. »هدف علم در پارادایم اسلامی علوم انسانی«. اسلام و علوم اجتماعی. 

سال هشتم. شمارۀ 16. صص. 61-82.

31.	کوهن، تامس. 1399. ساختار انقلاب‌های علمی. ترجمۀ سعید زیباکلام. تهران: سمت.

32. محمدزاده، رضا. 1387. »مبناگروی ســینوی«، حکمت سینوی )مشکوة النور(. شمارۀ 39. 

صص 25-48.

یه‌های ساختاری در پارادایم تعلیم و تربیت اسلامی. تهران:  33. مرزوقی، رحمت‌الله. 1398. نظر

آوای نور.

34. مقدم، وحید. 1396. »بررسی و نقد کتاب نظریه‌پردازی علمی اقتصاد اسلامی«. پژوهش‌نامۀ 

انتقادی متون و برنامه‌های علوم انسانی. سال هفدهم. شمارۀ 3. صص 71-92.

35. منصوری، عباســعلی. 1398. »دیدگاه ملاصدرا دربــارۀ رکن اول مبناگروی؛ تعداد گزاره‌های 

پایه«. آموزه‌های فلسفۀ اسلامی. شمارۀ 25. صص 149-170.

36. موحد ابطحی، ســید محمدتقی. 1385. »گزارش کارگاه پارادایم‌های علوم انسانی«. حوزه و 

دانشگاه. شمارۀ 48.

37. ____________________. 1396. »بررســی کتاب پارادایــم اجتهادی دانش دینی«. 

پژوهشنامۀ انتقادی متون و برنامه‌های علوم انسانی. شمارۀ 2. صص 115-138.

38. ____________________.  1399 »ارزیابی درس‌نامۀ نظریه‌پردازی اقتصاد اسلامی از 

کید بر آرای روی بســکار«. پژوهشنامۀ انتقادی متون و برنامه‌های  منظر واقع‌گرایی انتقادی با تأ

علوم انسانی. شمارۀ 5. صص 307-326.

39. ____________________. 1400. درآمدی بر علوم انســانی اســامی. قم. پژوهشگاه 

حوزه و دانشگاه.

40. نیمروزی ناوخی، نوروز. 1392. »بررسی امکان پارادایم جامعه‌شناسی اسلامی«. مطالعات 

میان‌رشته‌ای در علوم انسانی. سال پنجم. شمارۀ 4. صص 103-118.

یه‌های اقتصادی توســعه؛ تحلیلی از پارادایم‌هــای رقیب. ترجمۀ  41.	هانت، دایانــا. 1386. نظر

غلامرضا آزادارمکی. تهران: نشر نی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            21 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html


 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

1.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.1.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-402-fa.html
http://www.tcpdf.org

