
| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

33

چکیده

در مکتب اسلام در مبحث هستی‌شناسی، جهان آفریده و دارای جهت الهی است. 

واقعیت نیز اعم از مشهود و غیب است. ابزار شناخت و کسب معرفت انسان علاوه 

بر حس و عقل ابزاری، عقل نظری و قلب نیز به شمار می‌آید. به این ترتیب می‌توان 

گفت روش‌شناســی تولید علم در آن پیچیده‌تر از اصالت‌دادن به تجربه است. این 

مقاله با توجه به ارزش‌ها و اخلاق بنیادی اسلامی به مبحث روش‌شناسی پرداخته 

اســت. یافته‌های تحقیق بــا روش مباحثه طی حدود 1000 ســاعت گفت‌وگو با 

حدود 20 استاد مسلمان رشــته‌های مختلف علوم انسانی و علوم اسلامی دربارۀ 

انواع روش‌شناسی‌های سکولار و با مبانی اسلامی به دست آمده و جمع‌بندی شده 

است. با توجه به اندیشــهٔ متفکران اسلامی در جهان هستی، موجودات دارای سه 

بعد زمان، مکان و جهت هســتند. در مبحث معرفت‌شناسی، با اتکا به قرآن کریم 

میان اندیشمندان اسلامی این توافق وجود دارد که ابزار شناخت حس، عقل و قلب 

هســتند. از اینجا می‌توان نتیجه گرفت که هر وجود یک وجه محسوس، یک وجه 

تعقلی و یک وجه تعلقی دارد؛ پس باید در روش‌شناسی، برای تولید علم به مطالعۀ 

سه بعد گفته‌شده از هر موضوع با توجه به سه وجه ابزار شناختی آن مبادرت کرد. با 

ضرب کردن این دو سه بعدِ هر وجود در یکدیگر جدولی نه خانه‌ای به دست آمده 

اســت که اوصاف موضوع و مفاهیم لازم برای بررسی یک شناخت کامل‌تر را در 

اختیــار ما قرار می‌دهد. از این جدول و با توجه به مباحث صورت‌گرفته به طراحی 

یخ پذیرش:1401/02/06 | یافت:1400/11/27 | تار یخ در  | تار

سید سعید زاهد زاهدانی*
یت و علوم اجتماعی، دانشگاه شیراز، شیراز، ایران.  دانشیار گروه جامعه‌شناسی، دانشکده اقتصاد، مدیر

روش‌شناسی علوم انسانی اسلامی با رویکردی اجتماعی
)معرفی یک الگوی مطالعه(

zahedani@shirazu.ac.ir

https://orcid.org/0000-0001-2165-2018*

| 3
3-

46
ص 

 ص
| 1

40
ر 1

ـا
ــ

 به
| 2

6 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             1 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

34

یک الگو برای مطالعه دست یافته‌ایم که در این مقاله معرفی شده است.

کلیدواژه‌ها: هستی‌شناســی، معرفت‌شناسی، روش‌شناسی، ابزار شناخت، روش 

پژوهش.

مقدمه

روش‌شناســی شاخه‌ای از مباحث فلسفی است که مبانی، محدوده و جهت‌دهی طراحی یا استفاده 

از روش‌هــای تحقیق را معین می‌کنــد )Creswell, 2013, p. 20(. روش پژوهش چگونگی انجام 

تحقیق است و بیشتر ســاختار و استخوان‌بندی هر دریافت انسانی را رقم می‌زند. اگر دریافت‌های 

انسان از سه دریچۀ حس، عقل و قلب صورت بگیرد، برای انتظام‌بخشیدن و نتیجه‌گیری درست از 

به‌کارگیری هریک از این ابزار شناخت، به روشی عام نیاز داریم تا ضمن انتظام‌بخشی به دریافت‌ها، 

هماهنگی دریافت‌های حسی، عقلی و قلبی را هم تأمین کند. از سوی دیگر، از زیربنایی‌ترین نقطۀ 

آغاز حرکت شناخت؛ یعنی منطق نیازمند هماهنگی در سطوح ادراک‌ها نیز هستیم؛ یعنی لایه‌های 

دریافت هم ‌باید با یکدیگر هماهنگ باشــند؛ بنابراین از آغاز به‌کارگیری منطق، به روشــی عام نیاز 

داریم.

هــر ادراک یا دریافت بعدی که با توجه به منطق به‌کار گرفته‌شــده نظم می‌یابد، در پرتو آن قرار 

می‌گیرد و با روش خاص خودش انتظام در دریافت در آن ســطح را حاصل می‌کند؛ از این‌رو منطق 

اهمیت پیدا می‌کند و وســیله‌ای می‌شود برای دریافت درست، قابل نشر در میان افرادی که دستگاه 

شــناخت خود را در هر ســطحی به کار می‌گیرند و ابزاری برای به توافق رســیدن افراد در جامعه؛ 

پس می‌توان گفت روش منطق ما، زیربنایی‌ترین الگوی دریافت‌های ما، اساسی‌ترین وسیلۀ انتقال 

دریافت‌هــای ادراک‌ها و نیز زیربنایی‌ترین ابزار برای رســیدن به توافــق و تفاهم اجتماعی. منطق 

اختیارشــده که از جنس روش است، وســیلۀ هماهنگی همۀ ادراک‌های موجود در یک جامعه به 

شمار می‌آید.

با توجه بــه رویکرد اجتماعی ایــن مقاله باید گفت مــردم هریک از جوامع انســانی، دربارۀ 

ادراک‌های خود در موضوعات مختلف، به توافق دســت می‌یابند، براساس آن توافقات با یکدیگر 

تعامل می‌کنند و هویت می‌یابند. مجموعهٔ دریافت‌های به توافق جمع رســیده »فرهنگ« آن جمع 

یا جامعه را تشــکیل می‌دهد )زاهد، 1384، ص 83(. براســاس اختــاف در هویت‌ها یا همین 

توافقات- فرهنگ – یک جامعه از دیگر جوامع بازشناخته می‌شود.

غیــر از تنظیم و ســاختاربندی دریافت‌ها که بــا به‌کارگیری روش، به معنــای عام آن صورت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             2 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


35

|  )
عه

طال
ی م

گو
ک ال

ی ی
رف

)مع
عی

ما
جت

ی ا
رد

یک
 رو

ی با
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ی ع

اس
شن

ش‌
 رو

 |

می‌گیرد، پیش‌فرض‌ها و مبانی‌ای برای تعیین جهت حرکت نیز در هر جامعه وجود دارد؛ به عبارت 

دیگر هر فرهنگ یک لایه فرهنگ بنیادی دارد که نشان‌دهندۀ جهت‌گیری آن فرهنگ است. این لایۀ 

فرهنگ بنیادی ادراکات اساس��ی و پایه به توافق جمع رسیده و بر همۀ دریافت‌های دیگر توافق‌شدۀ 

جامعه پرتوافکن شده است. درواقع این لایۀ بنیادی، ارزش‌ها و اخلاق آن جامعه را شکل می‌دهد. 

زیربنایی‌ترین لایۀ فرهنگ‌ها نیز همین لایۀ بنیادی است؛ از این‌رو در فرهنگ‌های مختلف ارزش‌ها 

و اخــاق با یکدیگر، ضمن وجود اشــتراکاتی در صورت متفاوت هســتند. عمده‌ترین وجه تمایز 

فرهنگ‌هــا نیز همین لایهٔ فرهنگ بنیادی یا ارزش‌ها و اخلاق اجتماعی آن‌هاســت. این ارزش‌ها و 

اخلاق به تنظیم روش‌ها و زیربنایی‌ترین آن یعنی منطق شــکل می‌دهند )پیروزمند، 1389، صص 

58-57(. اگــر این کار صورت نگیرد، فرهنگ‌های مختلف با ارزش‌ها و اخلاق گوناگون تضمینی 

برای اختلاف در روبنایی‌ترین لایۀ خود یعنی فرهنگ عمومی یا به عبارت دیگر ســبک زندگی خود 

نخواهند داشت.

اگر در دو یا چند فرهنگ، ارزش‌ها و اخلاق متفاوت باشند و موجب سبک‌های زندگی مختلف 

 منطق و روش‌شناس��ی‌های متفاوت هم وجود دارنــد. نادیده‌گرفتن این حقیقت 
ً
ش��وند؛ پس حتما

موجب انســداد در برنامه‌ریزی‌های فرهنگی و اجتماعی می‌شــود؛ از این‌رو مدعی می‌شــویم در 

فرهنگ اســامی که ارزش‌ها و اخلاق خود را بر توحید و اعتقاد به وجود آخرین پیامبر الهی )ص( 

و معاد اســتوار کرده اســت، با فرهنگی که همۀ این امور را نادیده می‌گیرد و انسان خودمختار را در 

برابر خدا و در رأس توجهات خود قرار می‌دهد، متفاوت اســت؛ به عبارت دیگر برای رســیدن به 

یکپارچگی و هماهنگی در ارزش‌ها و ســبک زندگی، لازم است منطق و روشی را انتخاب کنیم که 

بتواند آن ارزش‌ها و اخلاق اجتماعی را در ســبک زندگی جاری کند. عاریت‌گرفتن منطق و روش 

متناس��ب با فرهنگی دیگر، ما را از ایجاد هماهنگی زیربن��ا و روبناهای فرهنگی، یعنی ارزش‌ها و 

اخلاق جمعی مطلوب و سبک زندگی بازمی‌دارد.

با توجه به آنچه گفته شــد، در جامعۀ اســامی که پیگیر تمدن نوین اسلامی است، به منطق و 

روش��ی متناسب با ارزش‌ها، اخلاق اسلامی و س��بک زندگی ایده‌آل اسلامی نیاز داریم )شریفی، 

1395، صص 397-388(. دریافت منطــق و روش از فرهنگ‌های دیگر، از جمله فرهنگ تمدن 

مدرن نمی‌تواند ما را در رســیدن به مقصود یاری کند. این کار موجب هرج و مرج و ایجاد بن‌بست 

در برنامه‌ریزی‌های اجتماعی و دست‌نیافتن به تمدن نوین اسلامی خواهد شد.

در فرهنــگ بنیادی اســامی خداوند در رأس امور قرار داشــته و اختیار تــام در اثرگذاری بر 

سرنوشــت آحاد جامعه و خود جامعه دارد. او انســان را مختار آفریده و به او اجازۀ دخل و تصرف 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             3 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

36

در همۀ امور متناس��ب با ظرفیت‌های زمانی و مکانی را داده است، اما این اجازه نافی اراده و اختیار 

الهی نیســت. همۀ عالم از خدا و به‌ســوی او در حرکت است؛ یعنی همه‌چیز به سمت غایتی الهی 

پیش می‌رود و حرکتی تکاملی بر کل عالم حاکم اســت. در کنار این حرکت عمومی امور ثابتی هم 

وجــود دارند که این حرکت‌ها با اتکا به آن‌ها صورت می‌گیرند. نفی وجود ثابت نفی وجود متحرک 

اس��ت. س��نت‌های الهی تغییرناپذیرند و بر کل عالم احاطه دارند؛ بنا بر این نگاهی کل‌نگر که از 

اجزاء هم غافل نباشــد، لازم است حقیقت امور درســت درک شود. نسبت بین کل و جزء نیز باید 

به‌درستی مدنظر قرار بگیرد.

نگاهی به منطق و روش‌های تحقیق موجود که خود را در اصالت تنها تجربۀ جهان مشهود اسیر 

کرده‌اند، نشــان می‌دهد که هیچ‌یک از آنان نمی‌توانند این وسعت دید را در بر بگیرند. ضمن اینکه 

برای موضع‌گیری و اعمال برنامه‌ریزی نیازمند علوم تجربی هســتیم، اما به‌خوبی می‌دانیم که همۀ 

امور زیربنایی اســامی هرگز در منطق و روش علوم تجربی ســکولار جای نمی‌گیرند و این منطق 

و روش می‌تواند مســائل ما را حل کند؛ از این‌رو می‌فهمیــم به منطق و روش جدیدی برای تدوین 

علوم انسانی اســامی که وسیلۀ نظام‌سازی در همۀ سطوح است، نیاز داریم؛ منطقی که همۀ امور 

اعتقادی و زیربنایی ما را رعایت کند و در خود ببیند.

هدف پژوهش

هدف پژوهش حاضر رسیدن به الگوی منطقی عامی برای تدوین روش تحقیق متناسب با ارزش‌ها 

و اخلاق جامعۀ اسلامی است.

روش پژوهش

برای دســت‌یابی به منطق و روشی با توجه به امور زیربنایی و ارزش‌ها و اخلاق اسلامی و اجتناب 

از افتادن در دام منطق و روش‌های علوم انســانی ســکولار موجود، بــه همراهی گروهی معتقد به 

حل این مســئله تکیه کرده‌ایم. حدود ده نفر از اندیشــمندان علوم انسانی دانشگاه شیراز با برگزاری 

جلســه‌های هفتگی ممتد، در طول حدود هشت سال به بررســی ظرفیت روش‌های تحقیق علوم 

انســانی و اجتماعی موجود پرداختیم و طرح‌های مختلف ارائه‌شــده توسط محققان و اندیشمندان 

اسلامی برای حل مسئلۀ منطق و روش را نیز به بحث و گفت‌وگو نشستیم. از مباحث حدود 10 تن 

از استادان مهمان و غیرثابت نیز در این جلسات بهره‌مند شدیم.

به عبــارت دیگر روش تحقیق برای تنظیم این مقاله، مباحثه با خبرگان رشــته‌های علوم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             4 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


37

|  )
عه

طال
ی م

گو
ک ال

ی ی
رف

)مع
عی

ما
جت

ی ا
رد

یک
 رو

ی با
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ی ع

اس
شن

ش‌
 رو

 |

انسانی و اجتماعی و معتقد به ارزش‌ها و اخلاق اسلامی، در بررسی همۀ احتمالات روشی 

و منطقی موجود است. در نتیجۀ حدود هشت سال مباحثۀ حدود 50 جلسه‌ای در هر سال، 

خلاصه برداشــت‌های این قلم دربارۀ مســئلهٔ فوق در این مقاله آمده است. این برداشت‌ها 

برداشــت شخصی نویسندۀ این مقاله بوده و ممکن اســت نظر همۀ شرکت‌کنندگان در این 

مباحث نباشد. یافته‌های این پژوهش، از نظر کسب اطلاعات سلبی و ایجابی دربارۀ منطق 

و روش متناســب بــا اصول و پایه‌های ارزشــی و اخلاقی اســامی، از مجموعه مباحثات 

استخراج شده و به دست آمده است. ترکیب این داده‌ها، جمع‌بندی و نتیجه‌گیری نیز با توجه 

به قضایای صورت‌گرفته که در جمع به توافق رســیده، به دســت آمده است. هرچند ابتکار 

ترکیب به‌صورت فعلی توســط نویسندهٔ این مقاله اســت و اگر حسنی بر آن مترتب است از 

مباحثه کنندگان بوده و اگر اشتباهی وجود دارد، به عهدهٔ نویسندۀ حاضر است.

برای پرهیز از اطالۀ کلام و رعایت حــدود ظرفیت مقالۀ علمی، از نقد و نغز روش‌های 

موجود پرهیز کردیم و تنها به گزارش روشــی ایجابی پرداختیم. بی‌شــک رســیدن به همهٔ 

مباحثــات صورت‌گرفته به وســعت زیادی نیــاز دارد که بعد از پیاده‌ســازی گفت‌وگوهای 

صورت‌گرفتــه در مجلدات مختلف خواهد آمد و علاقه‌منــدان می‌توانند برای دریافت آنان 

به سایت پژوهشــکدهٔ تحول و ارتقای علوم انسانی و اجتماعی دانشگاه شیراز مراجعه کنند. 

استادان شرکت‌کننده در مباحثات پژوهشکدۀ تحول و ارتقای علوم‌ انسانی که نقش اصلی در 

ایجاد داده‌های این مقاله داشته‌اند به‌ترتیب حروف الفبا به شرح زیر هستند:

دکتر ســید محمدرضا تقوی، اســتاد تمام روان‌شناســی بالینی دانشــکدۀ علوم تربیتی و  	.1

روان‌شناسی دانشگاه شیراز

دکتر محســن جاجرمی‌زاده، اســتادیار دانشــگاه پیام‌نور شــیراز و مسئول بســیج اساتید  	.2

دانشگاه‌های استان فارس

حجت‌الاسلام والمسلمین جعفر حسنیان، محقق فرهنگستان علوم اسلامی قم 	.3

دکتر خرمایی، دانشیار روان‌شناسی دانشکدۀ علوم تربیتی و روان‌شناسی دانشگاه شیراز 	.4

دکتر محمد حسین روزی طلب، استادیار مدیریت آموزشی دانشگاه فرهنگیان استان فارس 	.5

دکتر سید سعید زاهد زاهدانی، دانشیار جامعه‌شناسی دانشگاه شیراز 	.6

دکتر ساجدی، دانشیار دانشکدۀ الهیات و فلسفۀ اسلامی دانشگاه شیراز 	.7

دکتر شهنازی، دانشیار بخش اقتصاد دانشکدۀ علوم اجتماعی دانشگاه شیراز 	.8

دکتر فارسی‌نژاد، استادیار دانشکدۀ الهیات و فلسفۀ اسلامی دانشگاه شیراز 	.9

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             5 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

38

دکتر گودرزی، اســتاد تمام روان‌شناســی بالینی دانشــکدۀ علوم تربیتی و روان‌شناسی  	.10

دانشگاه شیراز

دکتر محمد مزیدی، استاد تمام دانشکدۀ علوم تربیتی و روان‌شناسی دانشگاه شیراز 	.11

اس��تادانی که حضور داشتند و آثارش��ان نیز نقد و بررسی ش��د، به‌ترتیب حروف الفبا به شرح زیر 

هستند:

دکتر محمدتقی ایمان، استاد تمام بخش جامعه‌شناسی دانشگاه شیراز 	.1

حجت‌الاسلام والمسلمین دکتر حسین بستان، دانشیار پژوهشگاه حوزه و دانشگاه 	.2

حجت‌الاسلام والمسلمین دکتر حمید پارسانیا،  دانشیار دانشکدۀ علوم اجتماعی دانشگاه تهران 	.3

حجت‌الاسلام والمسلمین دکتر پیروزمند، دانشیار دانشگاه دفاع ملی 	.4

حجت‌الاسلام والمسلمین دکتر حسین سوزنچی، دانشیار دانشگاه باقرالعلوم )علیه‌السلام( 	.5

حجت‌الاسلام والمسلمین رحیقی، استاد و محقق حوزۀ علمیۀ قم 	.6

حجت‌الاسلام والمسلمین غلامی، محقق حوزۀ علمیۀ قم 	.7

پیشینهٔ پژوهش

علوم انســانی و اجتماعی رشــدیافته در غرب نرم‌افزاری برای پیشبرد مقاصد تمدنی آنان است. در 

ایران پس از انقلاب اســامی هم نیاز به نرم‌افزاری برای تأســیس تمدن اسلامی احساس می‌شود. 

به هر مقدار که جامعه تحت تأثیر تمدن مدرن ســکولار قرار داشــته باشد، گرایش به فراگیری علوم 

اجتماعی رایج حس می‌شــود، اما به میزانی که انگیزهٔ حرکت به‌ســوی تمدن جدید اسلامی فراگیر 

شود، نیاز به تولید و آموزش علوم انسانی و اجتماعی اسلامی محسوس می‌شود )اقبال، 1394(.

این شناخت، اندیشمندان اسلامی جمهوری اسلامی ایران را بر آن داشت تا به طراحی و تولید 

 در قالب 
ً
علوم انسانی و اجتماعی اسلامی بپردازند. حرکت توجه به علوم انسانی و اجتماعی، عمدا

طرح مباحث اجتماعی در تفســیر المیزان از جانب علامه طباطبائی قبل از انقلاب اســامی آغاز 

شد و با ظهور اندیشه‌های حکومت اسلامی و پیش‌تازی حضرت امام خمینی )ره( در نظریه‌پردازی 

)نظریۀ ولایت‌فقیه( و تلاش برای تحقق آن عملیاتی شــد. این جریان بعد از انقلاب اســامی قوام 

یافت و به‌صورت رســمی پیگیری شد )جاجرمی‌زاده و فارســی‌نژاد، 1396(. حاصل این تلاش‌ها 

بیشتر در قالب سه مکتب فکری مشاهده می‌شود: مکتب آیت‌الله مصباح، مکتب آیت‌الله جوادی 

آملی و مکتب فرهنگستان علوم اســامی قم؛ البته اندیشمندان منفردی هم هستند که به شیوه‌های 

دیگری دربارۀ اجتماعیــات تفکراتی ارائه می‌دهند. این مکتب‌ها با اصــل قراردادن اصول فرهنگ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             6 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


39

|  )
عه

طال
ی م

گو
ک ال

ی ی
رف

)مع
عی

ما
جت

ی ا
رد

یک
 رو

ی با
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ی ع

اس
شن

ش‌
 رو

 |

بنیادی اسلامی برای تدوین علوم انسانی و اجتماعی اسلامی تلاش کرده‌اند. حاصل کار هر یک از 

این نحله‌های عمده، کم‌وبیش منتشر شده یا در حال انتشار است )زاهد، 1384، صص 40-41(.

به‌طور خلاصه از منظر روش‌شناسی و روش پژوهش می‌توان گفت، در مکتب آیت‌الله مصباح 

و شــاگردان ایشان، ضمن وجود حساسیت روشی، تاکنون روش خاصی تدوین و ارائه نشده است. 

پیروان این مکتب فکری در بیش��تر موارد با روش‌های تحقیق موجود به‌صورت ترکیبی با روش‌های 

حوزوی به تحقیق می‌پردازند. در این مکتب، هرچند دربارۀ روش‌شناسیــ اس��تفاده از روش‌های 

وحیانی بحث می‌ش��ود، در مطالعات تجربی بیشتر از روش تحقیق‌های رایج استفاده می‌شود.1 در 

مکتب آیت‌الله جوادی آملی نگاه بیشــتر فلسفی اســت. ایشان معتقد است با تغییر مبانی فلسفی، 

علوم انســانی و اجتماعی هم در روش و هم در نظریه متحول خواهند شد، اما هنوز در این مکتب 

روشــی مستقل و صورت کاربردی پیشنهاد نشده اســت.2 در مکتب فرهنگستان فلسفهٔ جدیدی با 

عنوان فلســفهٔ ولایت یا شدن طرح می‌شود و براســاس اصول هستی‌شناسی و معرفت‌شناسی آن، 

روش‌شناســی خاصی تعریف می‌ش��ود. هرچند این گروه از برخی تکنیک‌های روش‌های تحقیق 

اســتفاده می‌کند، در عمل این تکنیک‌ها و روش‌ها را به اســتخدام اصول روش‌شناســی خودشان 

درمی‌آورند. آنان معتقدند منطق و فلســفهٔ تازه‌ای برای نظام‌سازی اسلامی، از جمله نظام تحقیقات 

در جمهوری اسال�می لازم است. می‌گویند با تغییر منطق و فلسفه، نظریه‌های تازه براساس روشی 

مبتنی بر همان منطق و فلسفۀ اسلامی جدید به دست خواهد آمد )پیروزمند و جهان‌بخش، 1397، 

صص 97-10(. گفتنی است مقالهٔ حاضر بیشتر با مکتب سوم هماهنگی دارد.

یافته‌های پژوهش

بیشــتر اندیشمندان اسلامی ابزار شــناخت را حس، عقل و قلب می‌دانند. از جمله شهید مطهری 

در مبحث شناخت‌شناســی در کتاب شناخت از نظر قرآن، ابزار شناخت معرفی‌شده در این کتاب 

مقدس را حس، عقل و قلب می‌داند )مطهری، 1361، صص 42-27(. از سوی دیگر می‌دانیم هر 

وجودی در حال تغییر است و به عبارتی دیگر یک بعد زمانی دارد و یک بعد مکانی دارد؛ زیرا دارای 

1. علاقه‌مندان برای پی‌بردن به مباحث روش‌شناسی و روشی این گروه فکری می‌توانند به منبع زیر مراجعه کنند:
شریفی، احمد حسین. 1395. روش‌شناسی علوم انسانی اسلامی، قم: انتشارات آفتاب توسعه.

2. برای آشــنایی بیشتر با این روش تحقیق به آثار جناب حجت‌الاسلام والمســلمین دکتر پارسانیا از جمله آثار زیر 
مراجعه کنید:

پارسانیا، حمید. 1397. حدیث پیمانه؛ پژوهشی در انقلاب اسلامی. چاپ سوم، تهران: دفتر نشر معارف.
پارسانیا، حمید. 1391. جهان‌های اجتماعی. تهران: انتشارات فردا.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             7 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

40

حجم است و فضایی را اشغال می‌کند. از سوی دیگر چون تغییر می‌کند و تغییر بدون راستا ممکن 

نیست، یک جهت نیز دارد. در معارف دینی جهت‌داربودن همه‌چیز در عالم به‌روشنی آمده است.

به این ترتیب می‌توان گفت، همۀ وجودهای شــناخت‌پذیر از ســه بعد حســی، عقلی و قلبی 

برخوردارند و دارای ســه بعد زمان، مکان و جهت هســتند. اگر بخواهیم به شناخت هر موضوعی 

بیشتر نزدیک شویم، لازم است این دو سه بعد را در هم ضرب کنیم؛ از این‌رو به جدولی مانند آنچه 

در ادامه آمده است نیازمندیم. در ستون اول ابعاد زمانی، مکانی و جهتی موضوع را در نظر گرفته‌ایم 

و در سه ستون دیگر وجه حسی، عقلی و قلبی آن وجود را درج کرده‌ایم.

جدول 1. حاصل‌ضرب دو بعد شناختی و فیزیکی موضوع مورد مطالعه

قلبعقلحسابعاد موضوع     ابزار شناخت

قلب زمان موضوععقل زمان موضوعحس زمان موضوعزمان موضوع

قلب مکان موضوععقل مکان موضوعحس مکان موضوعمکان موضوع

قلب جهت موضوععقل جهت موضوعحس جهت موضوعجهت موضوع

به‌کمک این جدول می‌توان گفت، اگر بخواهیم موضوعی را بهتر بشناسیم، لازم است زمان آن 

را با حواس دریابیم، دربارۀ زمان آن و آنچه با حواس کسب کرده‌ایم، فکر کرده و تصدیق یا باور قلبی 

خود از زمان آن را دریافت کنیم. همین سه فعل را دربارۀ مکان آن وجود یا موضوع هم باید به دست 

بیاوریم. دربارهٔ جهــت آن وجود نیز همین حس‌کردن و جمع‌بندی عقلی و نتیجه‌گیری باوری لازم 

است. اگر چنین کنیم، اطلاعاتی را از آن وجود به دست می‌آوریم که می‌دانیم ضمن رعایت اصولی 

بنیادین از ارزش‌های حاکم در اســام، اطلاعات بیشتری از ابعاد مختلف موضوع مورد مطالعه به 

دست آورده‌ایم. این اطلاعات در جدول 2 آمده است.

جدول 2. موارد لازم برای مطالعهٔ یک وجود متغیر

قلبعقلحسابعاد موضوع     ابزار شناخت

تعلق زمانی موضوععقلانیت زمانی موضوعشواهد زمانی موضوعزمان موضوع

شواهد ساختاری مکان موضوع
موضوع

عقلانیت ساختاری 
موضوع

تعلق ساختاری موضوع

تعلق جهتی موضوععقلانیت جهتی موضوعشواهد جهتی موضوعجهت موضوع

اگر موضــوع را در حال تغییر و محقق را ثابت فرض کنیم، جدول 2، اوصاف وجودی موضوع 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             8 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


41

|  )
عه

طال
ی م

گو
ک ال

ی ی
رف

)مع
عی

ما
جت

ی ا
رد

یک
 رو

ی با
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ی ع

اس
شن

ش‌
 رو

 |

مورد بررســی را به ما می‌دهد؛ به عبارت دیگر اقلام آمده در این جدول نشــان می‌دهند که اگر در 

مطالعۀ خود، موضوع را فاعل در حال تغییر در نظر بگیریم؛ یعنی آن وجود را مانند یک کنشــگر در 

حال تغییر در نظر داشته باشیم، ‌باید به موارد ذکرشده در جدول بپردازیم، اما اگر محقق را متغیر در 

نظر بگیریم و موضوع را ثابت، جدولٔ  3 حاصل می‌شود. در چنین حالتی اقلام آمده در این جدول 

را بایــد پیگیری مطالعاتی کنیم؛ به عبارت دیگر اگر محقق را فاعل و در حال تغییر در نظر داشــته 

باشیم و موضوع ثابت باشد، مفاهیم قابل‌مطالعه به‌صورت آنچه در جدولٔ  3 آمده است، خط‌مشی 

یا الگوی مطالعاتی ما می‌شود.

جدول 3. موارد لازم برای مطالعه، یک وجود ثابت توسط یک محقق متغیر

قلبعقلحسابعاد موضوع     ابزار شناخت

تعقل در زمان موضوعمشاهده زمان موضوعزمان موضوع
بررسی تعلق زمانی 

موضوع

تعقل در ساختار موضوعمشاهده ساختار موضوعمکان موضوع
بررسی تعلق ساختاری 

موضوع

تعقل در جهت موضوعمشاهده جهت موضوعجهت موضوع
بررسی تعلق جهتی 

موضوع

می‌دانیم که در عالم واقع، هم موضوع و هم محقق در حال تغییر هســتند؛ بنابراین اگر موضوع 

و محقــق را متغیر در نظر بگیریم، به جدول 4 دســت می‌یابیم. درواقع اگر محقق در زمان و مکان 

و دارای جهت به مطالعۀ موضوع فاعلی بپردازد که خود دارای زمان، مکان و جهت اســت، باید دو 

جدول فوق را با هم ترکیب کنیم. هر مطالعه یا تحقیق و بررســی، حکایت از انجام فعلی توســط 

محققــی دارد که خود متغیر بوده و در حال مطالعۀ موضوعی اســت که خــود متغیری دارای اثر و 

کارکرد محسوب می‌شود. به این ترتیب اصطلاحات جدول موردنظر ما به شرح زیر است:

جدول 4. موارد لازم برای مطالعه، یک موضوع متغیر توسط فاعل در حال تغییر

قلبعقلحسابعاد موضوع     ابزار شناخت

مشاهدۀ شواهد زمانی زمان موضوع
موضوع

تعقل در عقلانیت 
زمانی موضوع

تحلیل تعلق زمانی 
موضوع

مشاهدۀ شواهد مکان موضوع
ساختاری موضوع

تعقل در عقلانیت 
ساختاری موضوع

تحلیل تعلق ساختاری 
موضوع

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             9 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

42

مشاهدۀ شواهد جهتی جهت موضوع
موضوع

تعقل در عقلانیت 
جهتی موضوع

تحلیل تعلق جهتی 
موضوع

برای در نظر داشــتن وجودهای ثابت و متغیر در هر مطالعه براساس آنچه در اعتقادات اسلامی 

داریم، اقلام آمده در جدول 4 وجودهای ثابتی هســتند که برای مطالعۀ یک موضوع متغیر توســط 

یک محقق که خود در حال تغییر اســت، مدنظر قرار می‌گیرد. بدیهی است این وجودهای ثابت در 

انواع وجودهای متغیر وصف‌های متفاوتی هســتند. برای اینکه اصطلاحات آمده در جدول 4 را به 

عباراتی ترجمه کنیم که دال بر انجام فعلی از جانب محققی باشــد که از این روش تحقیق استفاده 

می‌کند و سرمشــق روشــنی برای کار تحقیقی باشد، جدول 5 را ترســیم کرده‌ایم. در این جدول 

»مشاهدۀ شــواهد زمانی« موضوع را به دریافت یا ادراک عملکرد یا »کارایی« موضوع، »تعقل در 

عقلانیت زمانی« موضوع را به دریافت »نسبت در حرکت« موضوع، »تحلیل تعلق زمانی« موضوع 

را »سرعت و شدت حرکت« آن، »مشاهدۀ شواهد ساختاری« موضوع را ملاحظۀ »ارکان«، »تعقل 

در عقلانیت ســاختاری« موضوع را درک و دریافت »ساختار« پویا یا در حرکت موضوع، »تحلیل 

تعلق ساختاری« موضوع را »ساختار تعلق« موضوع، »مشاهدۀ شواهد جهتی« موضوع را »راستای 

حرکت« آن، »تعقل در عقلانیت جهتی« موضوع را »ســاختار جهت« آن و »تحلیل تعلق جهتی« 

موضوع را »توسعۀ« آن تعبیر کرده‌ایم.

جدول 5. موارد لازم برای مطالعۀ موضوع در حال تغییر توسط محقق در حال تغییر

قلبعقلحسابعاد موضوع     ابزار شناخت

)سرعت و شدت حرکت()نسبت در حرکت()کارایی(زمان موضوع

)ساختار تعلق()ساختار()ارکان(مکان موضوع

)توسعه()ساختار جهت()راستای حرکت(جهت موضوع

می‌توان عوامل یا به عبارت دقیق‌تر اوصاف موضوع مورد مطالعۀ آمده در هر ستون جدول 5 را در 

یکی از ردیف‌های هر ســتون جمع‌بندی یا خلاصه کرد: »توسعه« برای ستون قلب، »ساختار« برای 

ســتون عقل و »کارایی« برای ســتون حس؛ یعنی در مطالعه و ملاحظۀ کارایی، کارایی همۀ ارکان در 

راستای حرکتشان مشاهده کرد؛ نسبت در حرکت و ساختار جهت را در ساختار دید و درنهایت توسعۀ 

دربرگیرندۀ ساختار تعلقات درونی و تعلق به بیرون و شدت و سرعت حرکت باشد. به این ترتیب به سه 

اصطلاح نهایی توسعه، ساختار و کارایی برای سرمشق یا الگو قراردادن در مطالعه می‌رسیم.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            10 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


43

|  )
عه

طال
ی م

گو
ک ال

ی ی
رف

)مع
عی

ما
جت

ی ا
رد

یک
 رو

ی با
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ی ع

اس
شن

ش‌
 رو

 |

توسعه، غایت، سرعت و شدت و مرتبهٔ موضوع در حال حرکت مورد مطالعۀ ما را در نظام هستی 

نشــان می‌دهد؛ به عبارت دیگر جایگاه موضوع در نظام هستی، راســتای حرکت و سرعت و شدت 

حرکت آن را وصف می‌کند. ســاختار، شکل و حجم موضوع با اوصاف درونی آن و نسبت اوصاف با 

هم و با بیرون را برای ما تبیین می‌کند. کارایی نشان‌دهندۀ آن اثر از موضوع است که در نتیجۀ تعاملات 

داخلی و در نسبت با عوامل خارجی از خود بروز می‌دهد؛ برای مثال در مطالعۀ خانواده، توسعه یعنی 

راستای رشــد و کمال در آن، ساختار، وضعیت و نسبت پدر، مادر و فرزندان با یکدیگر و کارایی نوع 

موضع‌گیری، جهت‌گیری و رفتار هریک از نقش‌های نظام خانواده اعم از پدر، مادر و فرزندان است.

مدل عملیاتی

با توجه به آنچه گذشــت، روشن شد که برای مطالعۀ هر وجود لازم است به وصف توسعه، ساختار 

و کارایــی آن بپردازیــم. ابتدا غایت آن وجود را مدنظر قرار می‌دهیم؛ بــه عبارت دیگر این مقوله را 

بررســی می‌کنیم که برای چه در زمینه‌ای که قرار گرفته خلق شــده است. عالم اطراف هر وجودی 

از ســه لایۀ تکوین، تاریخ و جامعه تشــکیل شده است. نســبت این وجود با جامعه، با تاریخ و با 

عالم تکوین چیســت؟ مطالعۀ آنچه در ســابقۀ وصفی این وجود قرار دارد، در این مرحله برای ما 

راهگشاســت. هرچه نظر بیشــتری را ببینیم، بهتر می‌توانیم غایت این وجود را تخمین بزنیم. متون 

دینــی و غیردینی، دربارۀ موضوع مورد مطالعــه و هرچه را وجود دارد، باید مرور کنیم. برای وصف 

جایگاه موضوع در جامعه نقش اجتماعی آن مدنظر قرار می‌گیرد. برای به دست آوردن وصف نقش 

تاریخــی آن به جایگاه آن در نظام حق و باطل تاریخی توجه می‌کنیم و برای به دســت آوردن نقش 

آن در نظــام تکوین، جایگاهی را که خداوند در نظام خلقت برای آن در نظر گرفته اســت، مدنظر 

قرار می‌دهیم. بدیهی اســت بخش آخر را با توجه به متون دینی و با روش صحیح استخراج از متون 

وحــی عمل می‌کنیم که به تخصص حوزوی نیاز دارد. برای تعیین جایگاه حق و باطلی موضوع در 

نظام تاریخی به نقش آن در به ثمر رسیدن اهداف و غایات معصومان و صالحان توجه می‌کنیم. در 

این قســمت نیز تخصص‌های حوزوی در تعیین نقش موضوع در نظام حق و باطل موردنیاز است. 

برای تعیین نقش اجتماعی موضوع مورد مطالعه، به وصف‌هایی که در متون توسط اندیشمندان ارائه 

شــده توجه می‌کنیم. در این قسمت هم اندیشمندان اســامی که با توجه به سبک زندگی اسلامی 

وجودها را مطالعه کرده‌اند، برای نیت مطالعۀ اســامی ما، از اندیشــمندانی که با توجه به سبک و 

فرهنگ غیراسلامی سخن گفته‌اند، ترجیح دارند. بی‌شک ملاک ما در این قسمت ترکیبی از تعهد و 

تخصص است و نه‌تنها تعهد به سبک زندگی اسلامی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            11 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

44

در مطالعۀ ســاختار موضوع مورد مطالعه لازم است بار دیگر از الگوی توسعه و ساختار کارایی 

بهره‌مند شویم. باید بدانیم از آنچه ساختار را تشکیل می‌دهد، کدام بعد خصلت توسعه‌ای دارد و در 

تحقق غایت نقش درجه یک را بازی می‌کند. همچنین کدام نقش ساختاری یا درجه دو و کدام بعد 

نقش درجه سه یا کارایی دارد. در بحث فلسفۀ زیربنایی خود گفتیم همۀ وجودها از سه بعد تشکیل 

شــده‌اند: بعدی از جنس حس، بعدی از جنس عقل و بعدی از جنس قلب یا بعدی که زمان‌ســاز 

اســت، بعدی که مکان‌ساز است و بعدی که جهت‌ساز است. با توجه به آنچه بیان شد، همۀ این‌ها 

را در توسعه، ساختار و کارایی خلاصه کردیم؛ پس باید بدانیم در موضوع مورد مطالعۀ ما آن بعدی 

که نقش درجه یک در تحقق یا طی مســیر به‌سوی غایت دارد، چیست؟ مطالعات تخریجی متون 

دینی در گذشــته در این بعد از موضوع می‌توانند ما را راهنمایی کنند. این بعد درواقع همان عنصر 

قلبی، جهت‌ســاز یا توسعه‌ای است. در درجۀ دوم باید بدانیم چه بعدی از ساختار نقش ساختاری 

برای تحقق غایت دارد. این وجود متناظر با عقل، مکان و ساختار خواهد بود. در درجۀ بعد نیز باید 

دانست چه بعدی از ساختار موضوع محقق‌کنندۀ آثار و کارایی اوست.

بعد از این مرحله به بحث کارایی پرداختیم. به همان شــیوۀ قبل، ابعاد توســعه‌ای، ساختاری 

و کارایی موضوع مورد مطالعه را به دســت آورده‌ایم. در جریان این مطالعه به‌خوبی روشــن شد که 

اگر اطلاعی از مطالعات انجام‌شــده دربارۀ موضوع مورد بررسی نداشته باشیم، کار به‌خوبی پیش 

نمی‌رود. هرچه مطالعۀ ما دربارۀ موضوع در دســت بررسی بیشتر باشد، با احتمالات بیشتری برای 

تشخیص ابعاد الگوی مطالعه، یعنی توسعه، ساختار و کارایی آن در سطوح مختلف روبه‌رو خواهیم 

بود؛ بنابراین اینکه گاهی گفته می‌شود کسانی که به مطالعۀ علوم انسانی اسلامی مبادرت می‌ورزند، 

قصد نادیده‌گرفتن علوم انسانی جاری را دارند، درست نیست. مطالعات صورت‌گرفته دربارۀ ابعاد 

مختلف در علوم انسانی موجود، ذخایری برای پربارترکردن علوم انسانی اسلامی هستند.

نتیجه‌گیری

علوم به‌طور عام و علوم انســانی به‌طور خاص محصول فرهنگ‌ها هســتند. فرهنگ‌ها نیز یک لایهٔ 

بنیادی دارند که ارزش‌ها و اخلاق به توافق جمع رســیدۀ آن جامعه‌ای اســت که مرزهای فرهنگی 

مشــخصی دارد. این ارزش‌ها و اخلاق منطق و روش هر جامعه را متناسب با ایده‌آل‌های خود رقم 

می‌زنند؛ از این‌رو نمی‌توانیم ادعا کنیم که می‌خواهیم تمدن اســامی به وجود آوریم، اما از منطق 

و روش تمدن‌های دیگر اســتفاده کنیم. منطق و روش‌ها متأثر از مبانی ارزشی و اعتقادی و اخلاقی 

هر فرهنگی هستند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            12 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


45

|  )
عه

طال
ی م

گو
ک ال

ی ی
رف

)مع
عی

ما
جت

ی ا
رد

یک
 رو

ی با
لام

اس
ی 

سان
م ان

لو
ی ع

اس
شن

ش‌
 رو

 |

در فرهنگ اســامی ارزش‌هایی وجود دارد که در فرهنگ ســکولار یا نفی می‌شوند یا به آن‌ها 

توجه نمی‌ش��ود؛ از ای��ن‌رو ‌باید با توجه به ارزش‌ها و اخلاق اســامی، منطق و روش خاص خود 

را بپردازیم تا بتوانیم علوم انســانی اســامی خاص خود را برای محقق‌کردن تمدن نوین اســامی 

داشته باشــیم؛ از این‌رو علوم انسانی موجود مسائل ما را حل نمی‌کنند. منطق حاکم بر این علوم و 

روش‌هایی که در آن به کار گرفته شده حلال مسائل ما نیست.

در این مقاله با توجه به مبانی ارزشــی و اعتقادی اسلامی از حاصل‌ضرب ابزار شناخت حس، 

عقل، قلب و ابعاد زمان، مکان و جهت هر موضوع به ســه اصطلاح ثابت توسعه، ساختار و کارایی 

دست یافتیم. با اتکا به این سه وصف از هر موضوع می‌توانیم آن‌ها را به‌طور جامع با توجه به جمیع 

ابعاد آن بشناسیم. ابعاد جهتی موضوع بیشتر از متون وحی و با روش‌های حوزوی استنباط می‌شوند. 

همچنین ابعاد مکانی و ســاختاری آن را که صالحان و عقلای مرتبط و آشنا با سیرهٔ صالحان مدنظر 

قرار داده‌اند، از ســیرهٔ آنان به دســت آوردیم و نیز آنچه از کارایی آن موضوع که در تجربۀ دیگران به 

دســت آمده یا خود محقق تجربه کرده اســت، پایان بخش کار تحقیقی خود برای وصف جامع و 

نزدیک‌تر به واقع آن موضوع قرار داده‌ایم.

بیان این نکته ضروری اســت که در جوامع مختلف و تحــت فرهنگ‌های متفاوت افق و ابعاد 

توسعه، ساختار و کارایی با یکدیگر متفاوت هستند؛ از این‌رو وقتی از دانش پرورده‌شده در فرهنگ 

دیگری اســتفاده می‌کنیم، باید بســتر تبلور توسعه، ســاختار و کارایی موضوع مورد مطالعه در آن 

فرهنگ را هم در نظر داشته باشیم تا بتوانیم مفاهیم تولیدشده در بستر آن فرهنگ را بهتر درک کنیم؛ 

از این‌رو مطالعۀ ما همواره از الگویی تطبیقی برخوردار اســت؛ تطبیق توســعه، ســاختار و کارایی 

ابرازشده یا تخمین‌زده در فرهنگ‌های مختلفی که موضوع موردنظر را مطالعه کرده‌اند. نتیجهٔ تحقیق 

ما نزدیک‌تر به واقع است؛ زیرا حقیقت هر وجود نزد خداوند تبارک و تعالی قرار دارد. ما با استعانت 

او در حد وســع زمانی و مکانی و مرتبۀ رشدیافتگی، یا به عبارت دقیق‌تر در حد احساس نیاز خود 

می‌توانیم درک کنیم. روند مطالعات انسانی رو به کمال است. در این میان، شاید آیندگان با تدوین 

منطق و روش‌های تکامل‌یافته‌تری دانش بشری را کمال ببخشند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            13 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

46

کتابنامه

اقبال، مظفر. 1394. شــکل‌گیری علم اسلامی. ترجمۀ محمدرضا قائمی‌نیک و دیگران. تهران:  	.1

انتشارات ترجمان علوم انسانی.

پارســانیا، حمید. 1397. حدیث پیمانه؛ پژوهشی در انقلاب اسلامی. چاپ سوم. تهران: دفتر  	.2

نشر معارف

__________. 1391. جهان‌های اجتماعی. تهران: انتشارات کتاب فردا. 	.3

پیروزمند، علیرضا. 1389. مبانی و الگوی مهندسی فرهنگی. قم: فرهنگستان علوم اسلامی. 	.4

پیروزمند، علیرضا؛ جهان‌بخش، عباس. 1397. »مبانی و روش تحقیق تکاملی در علوم انسانی  	.5

یه3. تهران: مرکز پژوهش‌های علوم انسانی اسلامی، نشر آفتاب توسعه. اسلامی«. کتاب نظر

جاجرمی‌زاده، محســن؛ فارسی‌نژاد، علیرضا. 1396. چشــم‌انداز تحول علوم انسانی از منظر  	.6

آیت‌الله خامنه‌ای. قم: پرتو خورشید.

زاهد، ســید سعید. 1384. »در باب توسعۀ فرهنگی در ایران«. راهبرد یاس. شمارهٔ سوم، صص  	.7

.81-92

شــریفی، احمدحســین. 1395. روش‌شناسی علوم انسانی اســامی. تهران: انتشارات آفتاب  	.8

توسعه.

مطهری، مرتضی. 1361. شناخت از نظر قرآن. تهران: سپاه پاسداران انقلاب اسلامی. 	.9

Ihssd.  :10. مباحثات جلسات پژوهشکدهٔ تحول و ارتقای علوم انسانی و اجتماعی دانشگاه شیراز

shirazu.ac.ir
11. Creswell, J. W., Cheryl N. P. 2013. Qualitative Inquiry & Research 

Design, Choosing Among Five Approaches. Third Edition. Los Angeles: 
Sage.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

2.
0 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            14 / 14

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.2.0
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-403-fa.html
http://www.tcpdf.org

