
| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

47

چکیده

تبیین ماهیت معرفت، شــرایط و اجزای آن یکی از اصلی‌ترین موضوعات در حوزۀ 

علوم انسانی است که به شکلی عمده در رشته »معرفت‌شناسی« صورت می‌پذیرد. 

هرچند شیوۀ تبیین معرفت در فضای علوم انسانی معاصر، همراه با ادعای استقلال 

آن از مبانی متافیزیک مطرح شده و همین امر، موجب غفلت از حقیقت معرفت در 

این علوم شــده است، دقت بر مســئلۀ داده‌های حسی- به‌عنوان یکی از مسلم‌ترین 

مصادیق معرفت- مشــخص می‌کند گریزی از دخالــت دادن مبانی متافیزیکی در 

تبیین معرفت وجود ندارد و این مبانی می‌توانند برگرفته از فلســفۀ صدرایی باشــند. 

بررسی و تأمل اصول ذکرشده در فلسفۀ صدرایی مانند اصالت وجود یا اصل علیت 

مشخص می‌کند در حوزۀ علوم انسانی، به معرفت‌شناسی‌ای نیاز است که »وجود« 

را موضوعی برای خود قرار دهد و ســطح عمیق‌تر معرفت را براساس آن تبیین کند. 

امکان تبیین معرفت بر مبنای »وجود« در فلســفۀ صدرایی از آن لحاظ امکان‌پذیر 

است که اصالت وجود دارای ظرفیت معرفت‌شناسی نیز است و به‌خوبی می‌توان از 

آن در تبیین معرفت استفاده و این ادعای بنیادین را مطرح کرد که »وجود« از آن لحاظ 

که حکایتگر و کاشف است؛ اصلی برای تبیین معرفت به شمار می‌آید و این اصل در 

یخ پذیرش:1401/02/06 | یافت:1400/12/03 | تار یخ در  | تار

محسن ابراهیمی*
 دانش‌آموختۀ دکتری فلسفه،  دانشکده ادبیات و علوم انسانی، دانشگاه اصفهان، اصفهان، ایران.

 تأثیر اصول فلسفۀ صدرایی بر روش تبیین معرفت در علوم انسانی 
با تأکید بر مسئلۀ داده‌های حسی

mhnebr@gmail.com

https://orcid.org/0000-0001-9437-2013*

| 4
7-

66
ص 

 ص
| 1

40
ر 1

ـا
ــ

 به
| 2

6 
پی

پیا
ره 

ما
 ش

ی |
سان

م ان
لو

ن ع
ادی

بنی
ت 

یقا
حق

ه ت
نام

صل
| ف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             1 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

48

تبیین مسئلۀ داده‌های حسی به‌خوبی مشهود است. بر این اساس، پدیدارهای حسی 

نوعی از وجود رابط هستند که جنبۀ حکایت‌گری و کاشفیت آن‌ها از واقعیت براساس 

اصل علیت به معنای دقیق صدرایی اثبات‌شدنی است.

کلیدواژه‌ها: معرفت، معرفت‌شناســی، فلسفۀ صدرایی، داده‌های حسی، وجود، 

علیت.

مقدمه

گاهی و خصیصۀ معرفت است. برخورداربودن انسان  بی‌شــک یکی از ویژگی‌های اصلی انسان، آ

گاهی، شــعور و اندیشه، وجه امتیاز انسان از بسیاری از موجودات است و از  از ویژگی‌هایی مانند آ

همین رو، بحث از معرفت را می‌توان یکی از موضوعات اصلی برای علوم انسانی دانست. در تلقی 

رایج علوم انسانی در مقابل علوم طبیعی و ریاضی به مجموعه علومی اطلاق می‌شود که به شناخت 

انسان و توصیف، تبیین و تفسیر پدیده‌های فردی و اجتماعی )از آن جهت که انسانی‌اند، نه از جهت 

فیزیکی و زیستی( و جهت‌بخشی به افعال و انفعالات انسانی می‌پردازد )مصباح یزدی، 1391، ص 

گاهی و  18(. با توجه به اینکه ویژگی ممتاز انســان از آن جهت که انسان است، برخورداربودن از آ

معرفت اســت؛ اگر نتوان تمام حوزۀ علوم انسانی را مرتبط با معرفت دانست، می‌توان این سخن را 

گاهی و معرفت تعریف  مطرح کرد که بسیاری از جنبه‌های مطالعاتی علوم انسانی در ذیل بحث از آ

می‌شود و این امر نشان‌دهندۀ اهمیت بحث از جایگاه معرفت در علوم انسانی است.

 
ً
جنبۀ دیگر اهمیت بحث از معرفت در علوم انســانی این است که رویکرد علوم انسانی اساسا

 با پسوند »شناسی« ذکر و 
ً
رویکرد معرفت‌شناس��ی اس��ت و علوم تعریف‌شــده در این حوزه، غالبا

چنین تعریف می‌شوــند: »علوم انســانی معارفی هس��تند که موضوع تحقیقات آن‌ها فعالیت‌های 

مختلف بشــری است؛ یعنی فعالیت‌هایی که متضمن روابط افراد بشــر با یکدیگر و روابط افراد با 

اش��یاء و نیز آثار و نهادهای مناسبات ناشی از آن‌هاست« )فروند، 1372، ص 4(؛ بنابراین براساس 

این تعریف می‌توان می‌گفت زیربنای علوم انسانی، بحث معرفت است و توجه به تعریف آن نقشی 

تعیین‌کننده‌ در رویکرد به علوم انسانی دارد.

از ســخن فوق، این نکتۀ مهم نیز به دســت می‌آید که توجه به بحث معرفت، شرایط و اجزای 

آن در بحث از تحول در علوم انســانی و تولید علوم انســانی اسلامی نقشی اساسی دارد و نمی‌توان 

از جای��گاه و نقش آن در مباحث مذکور چشم‌پوشــی کرد. با این حال، با نگاهی به علوم انســانی 

معاصر این مطلب مشــخص می‌شود که تبیین مســئلۀ معرفت در علوم انسانی با تمام اهمیتی که 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             2 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


49

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

دارد، فراموش شده و همین امر موجب معضلات و اشکالات زیادی در تبیین معرفت شده است. از 

جهتی دیگر نیز جایگاه علوم انسانی را دچار آسیب کرده و موجب شده است روش تجربی و طبیعی 

در این‌گونه علوم به‌عنوان روشی حاکم شناخته شود.

مقالۀ حاضر با ارائۀ راهکار برای مســئله فوق به تبیین این مطلب پرداخته است که تبیین سطح 

اصلی معرفت، وابســتۀ به کار گرفتن مبانی متافیزیکی صدرایی در معرفت‌شناســی است، اما نکتۀ 

اصلی در تبیین آن، توجه به این اســت که اســتفاده از مبانی متافیزیکی در تبیین معرفت به معنای 

وابسته‌کردن معرفت به هستی‌شناسی نیست، بلکه به معنای طرح معرفت‌شناسی جدیدی است که 

وجود را به این دلیل بررســی می‌کند که جنبۀ معرفتی دارد. هرچند توجه به مبانی متافیزیکیِ بحث 

معرفت، یکی از مباحث رایج در فلسفۀ صدرایی است و پیشینه‌ای به قدمت مکتب حکمت متعالیه 

دارد؛ نگاه رایج هستی‌شناختی در بحث از معرفت، نگاهی غالب است و همین امر موجب شده تا 

مجالی برای گفت‌وگو و تعامل میان معرفت‌شناس��ی و فلسفۀ صدرایی شکل نگیرد؛ از این‌رو مقالۀ 

کید بر جنبه‌های معرفت‌شناسی بحث و کمک‌گرفتن از اصول این مکتب فلسفی به تبیین  حاضر با تأ

مسئلۀ معرفت پرداخته است.

نگاه اجمالی به تبیین معرفت در علوم انسانی معاصر

به شــکل رسمی بحث از معرفت در علوم انسانی در رشــته‌ای با نام معرفت‌شناسی اتفاق می‌افتد. 

با این حال، چنان‌که در تعریف موضوع ذکر شــده، در این رشــته تنها بحث از »معرفت گزاره‌ای« 

می‌شــود که براســاس دیدگاه رایج در چارچوب »باور صادق موجه« تعریف می‌شود. با این حال 

تبیین معرفت در این رش��ته با چالش‌های متعددی مواجه شده که از جمله اصلی‌ترین آن‌ها اشکال 

Bon�( 1 اســت که این تعریف را در تبیین معرفــت، ناکافی می‌داند »شـ�خصی با نام »ادموند گتیه«

jour, 2010, pp. 42-23(. اشــکالات گتیه موجب عدول برخی معرفت‌شناســان از تعریف سنتی 

معرفت شده اس��ت. این گرایش که به دیدگاه »معرفت‌شناسی طبیعی‌شده«2مشهور است، معرفت 

را مفهومــی طبیعی می‌داند؛ خصوصیتی که از منظر علوم تجربی درخور اهمیت و بر پایۀ علیت یا 

ارتباط قانونمند تعریف می‌شود. براساس این دیدگاه، معرفت‌شناسی شاخه‌ای از دانش‌های تجربی 

است و معرفت‌شناســان طبیعت‌گرا ادعا می‌کنند که می‌توان درنهایت اوصاف معرفتی حالت‌های 

باورســاز را در چارچوب واقعیت‌های مربوط به منشأ علی آن فهمید )فیومرتون،1390، ص 110(؛ 

1. Edmund Gettier

2. Naturalized epistemology

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             3 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

50

مانند نگاهی که شــناخت را براســاس تحریک گیرنده‌های حسی تبیین می‌کند و دیدگاه دیگری که 

.)Goldman, 1978, p. 13( باور را حاصل فرایند ارگانیک سیستم‌های عصبی می‌داند

کید بر کنارگذاشــتن   ویلاردکوایــن1از جملــه حامیــان اصلــی دیدگاه فوق اســت که بــا تأ

معرفت‌شناسی سنتی مسئلۀ اصلی در معرفت‌شناسی را تنها تبیین علی ارتباط میان داده‌های حسی 

با برون دادهای معرفت‌شناختی می‌داند که براساس این نگاه، معرفت‌شناسی بخشی از روان‌شناسی 

تجربی می‌شود )Quine, 1969, p. 85(. آسیبی که با این نگاه به جایگاه معرفت وارد می‌شود، انکار 

معرفت به‌عنوان موضوع مستقلی برای معرفت‌شناسی و تحویل آن به سایر مفاهیم است. این امر به 

این صورت بیان شده است که از میان اجزای سه‌گانۀ معرفت، بحث از صدق به منطق و بحث باور 

به روان‌شناسی محول شده است و تنها برای معرفت‌شناسی، بحث از توجیه باقی مانده که آن نیز با 

ظهور معرفت‌شناســی طبیعی‌شده انکار شده و درنتیجه موضوعی برای معرفت‌شناسی باقی نمانده 

اســت )Kim, 1993, pp. 389-383(. این‌گونه چالش‌ها و مسائل دیگر در معرفت‌شناسی موجب 

شده است برخی نظریۀ مرگ معرفت‌شناسی2را اعلام و بیان کنند که معرفی معرفت برای دست‌یافتن 

.)Rorty, 1999, p. 33( به واقعیت، امری بیهوده است

هماهنگ با این ســیر، گرایش دیگری در معرفت‌شناســی مطرح می‌شــود کــه می‌توان آن را 

معرفت‌شناســی اجتماعی3 نامید که در یک گرایش ســعی در جایگزینی مفاهیم جامعه‌شناسی با 

مفاهیم سنتی در تبیین معرفت می‌کند )Goldman, 2010, pp. 92-82(. در همین چارچوب گاه به 

شکل افراطی بیان می‌شود که معرفت، موضوع رابطۀ میان ایده‌ها، کلمات و اشیای خارجی نیست، 

بلکه موضوع رابطۀ کلمات با عمل اجتماعی اس��ت و هم��ۀ موضوعات در تعامل با یکدیگر اثبات 

می‌شوند؛ بنابراین هیچ بنیادی برای مشخص‌کردن آنچه به‌عنوان معرفت یا حقیقت شمرده می‌شود، 

.)Rorty, 1980, p.182( وجود ندارد، غیر از آنچه هم‌سنخان ما در جامعۀ زبانی بیان می‌کنند

گاهی نیز مفهوم نزدیک به بحث معرفت اســت که در فلســفۀ ذهن نیز سرنوشت مشابه بحث  آ

گاهی در چارچوب نگاه مادی‌گراســت که در  معرفت در معرفت‌شناســی دارد؛ زیرا نگاه رایج به آ

رویکرد کلی، حالات جســمانی را چیزی جز امور جســمانی و فیزیکی نمی‌دانند و آنان را به امور 

گاهی انکار می‌شود   حالات نفسانی مانند آ
ً
فیزیکی و جســمی فرو می‌کاهند و در نگاه دیگر اساسا

.)Heil, 2013, pp. 152-171(

1. Willard Quine

2. Death of epistemology

3. Social Epistemology

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             4 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


51

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

 با نگاهی اجمالی به دیدگاه‌های فوق مشخص می‌شود بحث از معرفت در علوم انسانی با تمام 

اهمیتی که دارد، بحثی کافی و شایســته برای آن نیست و به یک معنا، اصل معرفت در علوم انسانی 

فراموش ش��ده است. این امر را می‌توان یکی از انتقادات اصلی در بحث روش‌شناسی علوم انسانی 

دانست، اما از نگاه نگارنده این اشکال ناشی از بی‌توجهی به مبانی متافیزیکی و فلسفی برای طرح 

معرفت به‌عنوان یکی از پایه‌های اصلی علوم انســانی اســت. ادعای فــوق را می‌توان در بحث از 

داده‌های حســی، به‌منزلۀ یکی از اصلی‌ترین مصادیق معرفت بررسی کرد و از همین رو در ادامه به 

شکل خاص در تبیین معرفت بر مسئلۀ داده‌های حسی تمرکز می‌شود.

 تبیین معرفت و مسئلۀ دادۀ حسی

ش��کی نیس��ت که یکی از مصادیق اصلی معرفت، پدیدارها و ادراکات حسی است؛ به‌گونه‌ای که 

اولین و ابتدایی‌ترین مصداق برای معرفت، ادراکاتی اســت که از طریق حس برای انســان حاصل 

می‌شــود. از این ادراکات در معرفت‌شناسی معاصر، تعبیر به »داده‌های حسی«1یا »امر داده‌شده«2 

می‌شــود و یکی از اساسی‌ترین مباحث در تبیین معرفت اســت. با توجه به مباحثی که دربارۀ دادۀ 

حســی در معرفت‌شناسی مطرح شده است، می‌توان این بحث را یکی از کانون‌های اصلی دانست 

که موضع‌گیری دربارۀ آن، در تبیین حقیقت معرفت نقش اصلی ایفا می‌کند.

برای نمونه برخی معرفت‌شناســان در تبیین روش معرفت‌شناســی، با استناد به فهم متعارف یا 

عقل ســلیم، داده‌های حســی را نمونه‌ای از معرفت صادق دانســته‌اند که براساس آن بیان کرده‌اند 

»ما به چیزهای زیادی معرفت داریم« و با توجه به این پیش‌فرض به موضوع شــکاکیت و همچنین 

سایر مباحث معرفت‌شناسی وارد شده‌اند )Lemos, 2010, pp. 53-62(. نمونۀ بارز دیگر، پذیرش 

معرفت برآمده از داده‌های حســی، به‌منزلۀ معرفت پایه در بحث از مبناگرایی است. این دیدگاه این 

ادعا را دارد که معرفت از داده‌های حسی، نوعی معرفت خاص است که برخلاف معرفت گزاره‌ای، 

معرفتی موجه و در عین حال توجیه‌گر ســایر معارف است؛ بنابراین می‌تواند معرفت پایه قرار بگیرد 

)Goldman, 2010, p. 398(؛ از این‌رو معرفت‌شناسان آن را »معرفت از طریق آشنایی«3 نامیده‌اند.

دقت در ادعای مبناگرایان مشخص می‌کند که از نگاه آنان، معرفتی که از طریق داده‌های حسی 

1. sense-data

2. The given

3. Knowledge by acquaintance

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             5 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

52

به دست می‌آید؛ شــکل خاصی از معرفت اســت که نمی‌توان آن را معرفت گزاره‌ای دانست؛ زیرا 

 این معرفت ساختار گزاره‌ای ندارد و متفاوت از آن است. واضح‌ترین دلیلی که می‌توان برای 
ً
اساســا

تفاوت معرفت به‌دس��ت‌آمده از داده‌های حسی با معرفت گزاره‌ای مطرح کرد، این است که معرفت 

گزاره‌ای، معرفتی مفهومی اس��ت؛ درحالی‌که محتوای داده‌های حسی، غیر مفهومی هستند؛ برای 

مثــال وقتی برای یک لحظه از پنجره، به منظرۀ پاییــزی درختان باغ نگاه می‌کنید، با هزار مفهوم نیز 

نمی‌توانیــد تمام جزئیات آنچه را کــه دیده‌اید، توصیف کنید. برای بعضی از رنگ‌ها، شــکل‌ها و 

ترکیب‌های گوناگون ادراک‌شــده حتی ممکن است مفهوم مشخصی در ذهن یا زبان نداشته باشیم. 

این ناتوانی در توصیف، به‌دلیل کمبود زمان نیســت، بلکه دلیل آن نداشــتن منبع توصیف و مفهوم 

مناسب است. این استدلال نشــان می‌دهد محتوای ادراک حسی متفاوت از مفهوم است و تجربۀ 

حســی بسیار متفاوت‌تر و متنوع‌تر از آن اســت که بتوان آن را در چارچوب مفهومی قرار داد. حتی 

اگر بتوان چنین کاری را کرد، باز به نظر می‌رســد اندیشــیدن در چارچوب مفاهیم خاص، بســیار 

متفاوت‌تر از تجربۀ خود اش��یاء، اشـ�کال و رنگ‌هاس��ت. اگر تنها به تنوع رنگ‌های برگ‌های یک 

درخت توجه کنیم، متوجه می‌شــویم رنگ‌های موجود در جهان تنوع بســیار زیــادی دارند و تنها 

می‌توان بخش��ی از آن‌ها را در ذهن خود تصور کرد و برای توصیف این بخش نیز تنها مفاهیم عامی 

 Heck, 2000, pp.( در اختیار اس��ت که به‌دلیل عام‌بــودن نمی‌توان تمام جزئیات را منعکس کــرد

489–490؛ پاول، 1387، ص 151(.

در بحث از نزاع درون‌گرایی و برون‌گرایی، مقولۀ ادراک حسی نیز جایگاهی خاص و ویژه‌ دارد. 

درون‌گرایی دیدگاهی اس��ت که براس��اس آن، فرد به‌دلیل توجیه‌گر خود می‌تواند دسترسی معرفتی 

 Bonjour, 2010, pp.( داشته باشــد و در مقابل برون‌گرایی، منکر چنین دسترسی معرفتی اســت

133-135(. ارتباط این نزاع با بحث از ادراک حســی از آن جهت اســت که دلیل توجیه‌گر بسیاری 

از باورها، داده‌های حس��ی فرد اس��ت؛ بنابراین در درون‌گرایی، فرد باید به آن‌ها دسترسی معرفتی 

داشته باشــد. دسترســی به محتوای ادراک حسی، به شکل دسترسی مســتقیم است و از آنجا که 

مستقیم و بی‌واســطه است، به دور یا تسلسل منجر نمی‌شــود )Bonjour, 2010, pp, 202-199؛ 

فیومرتون،1390، صص 123-116(؛ بنابراین می‌توان گفت معرفتی که از ادراک حســی به دست 

ما می‌رسد، نوعی معرفت  بی‌واســطه و مستقیم است که بر این اساس متفاوت از معرفت گزاره‌ای 

است.

این شواهد، نشان می‌دهد معرفت به‌دست‌آمده از داده‌های حسی، شکلی خاص از معرفت است 

که در تبیین معرفت نقشــی اساسی دارد؛ با این حال اشکالی که بر رویکرد جاری در معرفت‌شناسی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             6 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


53

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

وجود دارد، این اســت که این قسم از معرفت در چارچوب معرفت گزاره‌ای بررسی و تبیین نمی‌شود 

و همین امر موجب اشــکال عدیده‌ای برای تبیین این قســم از معرفت شده است؛ برای مثال، در رد 

مبناگرایی و پایه‌بودن معرفت مبتنی بر داده‌های حسی بیان می‌شود که تنها محتوای مفهومی می‌تواند 

 Brewer,( توجیه‌گر ســایر گزاره‌ها و مفاهیم باشــد و امر غیر مفهومی توانایی توجیه باورها را ندارد

p. 149 ,1999(. اش��کال دیگر، قیاس معرفت به‌دس��ت‌آمده با ســایر مفاهیم گزاره‌ای است؛ به این 

ص��ورت که این معرفت برای اثبات توجیه‌گربودن خود در مقایس��ه با س��ایر معرفت‌های مفهومی، 

.)Moser, 1985, pp. 169-168( نیازمند دلیل موجه است؛ بنابراین نمی‌تواند معرفت پایه باشد

واضح اســت طرح این‌گونه اشکالات به نفی این قسم از معرفت در معرفت‌شناسی منجر شده 

 جایگاه معرفتی داده‌های حســی انکار می‌شود. این دیدگاه توسط فیلسوفی با نام 
ً
و درنتیجه اساســا

ویلفرد ســارز1 مطرح شده اســت که در دیدگاه مشهور خود از »امر داده‌شــده« با نام افسانه2 یاد 

می‌کند که براســاس آن معرفتی غیر مفهومی از بیرون با نام دادۀ حسی برای انسان حاصل نمی‌شود 

.)Sellars, 1997, pp. 140-130(

 این مســئله در نزاع درون‌گرایی و برون‌گرایی نیز مشــاهده می‌شــود. برون‌گرایــی به‌ویژه در 

ش��اخه‌های طبیعی با نفی دسترسی معرفتی فرد به داده‌های حســی و تبیین فرایند حصول معرفت 

براســاس روند علی یا قانونمند، درحقیقت این قســم از دسترســی معرفتی را نفی می‌کند؛ با این 

حال نفی این دسترس��ی، موجب نفی معرفت به‌ عنوان یک موضوع مســتقل می‌شــود؛ زیرا با نفی 

معرفتِ مس��تقیم و بی‌واسطه در ادراک حس��ی، موردی برای دسترسی معرفتی فرد به‌دلیل توجیه‌گر 

باقی نمی‌ماند؛ بنابراین به شکل اساسی، دسترسی معرفتی انکار و به مفاهیم دیگر فروکاسته می‌شود 

)پاول، 1378، ص 97(.

فیومرتن3 با طرح این سخن بیان می‌کند که نزاع درون‌گرایان و برون‌گرایان بر سر مسئله معرفت 

اس��ت؛ به‌گونه‌ای‌که درون‌گرایی آن را به‌منزلۀ یک موضوع مســتقل فلســفی می‌پذیرد و در مقابل 

برون‌گرایان آن را به مفاهیم مناســب با علوم تجربی فرو می‌کاهند؛ بنابراین می‌توان گفت مســئلۀ 

دادۀ حســی، ارتباطی مســتقیم با تبیین معرفت دارد و رد و اثبات جایگاه معرفتی آن، موجب رد یا 

پذیرش شکلی متفاوت از معرفت می‌شــود که بر اصل مسئلۀ معرفت و همچنین سایر موضوعات 

معرفت‌شناسی تأثیر می‌گذارد.

1. Wilfrid Sellars

2. The Myth of the Given

3. Richard Fumerton

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             7 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

54

 با این حال، با توجه به تفاوت محتوای دادۀ حسی با معرفت گزاره‌ای این مطلب به دست می‌آید که 

اصول و مبانی معرفت‌شناسی گزاره‌ای در تبیین این قسم از معرفت ناتوان است و همین امر مبناگرایان 

و درون‌گرایان را دچار مشــکل کرده است؛ زیرا آنها ســعی می‌کنند با اصول و مبانی معرفت گزاره‌ای 

به تبیین این قســم از معرفت بپردازند و همین امر موجب بروز اشــکالات متعددی شده که از سوی 

دیدگاه‌های دیگر مطرح می‌شود و حاصل آن، انکار اصل معرفت به‌منزلۀ موضوعی مستقل است.

با توجه به این اشکال اساسی در تبیین روش معرفت، مقالۀ حاضر این ادعا را مطرح می‌کند که 

تبیین مسئلۀ دادۀ حسی براساس نوعی معرفت‌شناسی امکان‌پذیر است که برخاسته از اصول فلسفۀ 

صدرایی باشد. این قسم از معرفت‌شناس��ی متفاوت از معرفت‌شناسی گزاره‌ای در روش و موضوع 

بوده و براساس مبانی متافیزیک صدرایی طرح می‌شود، اما پیش از طرح آن باید به این پرسش پاسخ 

داد که آیا معرفت‌شناسی می‌تواند در تبیین اصول خود متکی بر مبانی متافیزیکی باشد؟

 معرفت‌شناسی و متافیزیک

رویکرد غالب در ســنت فلســفۀ غرب در دوران مدرن، همراه با نفی متافیزیک به معنای ســنتی و 

ارســطویی آن است. از جمله اصلی‌ترین دیدگاهها در این ســنت، دیدگاه فیلسوف آلمانی امانوئل 

کانت در نفی متافیزیک ارســطویی اســت. نمونۀ دیگر دیدگاه تجربه‌گرایانی مانند هیوم اســت که 

گزاره‌هایی ناظر به متافیزیک را بی‌معنا دانســته‌اند و حاصل آن در دیدگاه پوزیتیویست منطقی نفی 

متافیزیک و بی‌معنادانستن آن است )لاکوست، 1375، ص 8(.

واضح است که بحث معرفت‌شناسی با این پیش‌زمینه روی خوشی به مباحث متافیزیک نشان 

نمی‌دهد و همین امر موجب می‌شود معرفت‌شناسی در تبیین معرفت، ادعای استقلال داشته باشد 

)McDowell, 1994, p. 7( که نمونۀ آن در بحث از امر داده‌شده مشاهده می‌شود:

»نه‌تنها نظریۀ امر داده‌ش��ده مستقل از هر شرحی اس��ت که عناصر فرایند امر داده‌شده را متعین 

می‌کند، بلکه آن- به‌شکل وسیعی- از هر شرحی برای طبیعت فرایند ادراک حسی آزاد است؛ بنابراین 

برای مثال آن با هیچ شرح وجودشناختی مشترک نیست؛ شرحی از ارتباط بین فرد مُدرکِ و آنچه به او 

.)Fales, 1996, p. 23( »داده می‌شود یا آنچه در رخداد ادراک حسی به او نشان داده می‌شود

در این نگاه، پایه‌بودن معرفت وابســته به دادۀ حسی، مستقل از هر نظریۀ وجودشناختی است. 

این اس��تقلال نظریه، از نگاه آنان حُسنی دانس��ته می‌شود که موجب استقلال آن می‌شود؛ به‌شکلی 

که با فرض‌گرفتن هر نظریۀ وجودشناختی، نقش معرفتی دادۀ تجربی محفوظ می‌ماند و هیچ اصل 

متافیزیکی را پیش‌فرض نمی‌گیرد )Fales, 1996, pp. 192-191(. اشکال اصلی این دیدگاه، ادعای 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             8 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


55

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

اســتقلال معرفت‌شناسی است که هرچند ادعایی شایسته و مناسب است، با این حال حذف مبانی 

متافیزیکی در تبیین معرفت به حذف مبانی متافیزیکی منجر نمی‌شود، بلکه موجب طرح و پذیرش 

.)Porter, 2006, pp. 62-60( آن به شکل معیوب و ناقص می‌شود

نمونۀ اصلی و واضحی که از طرح ناقص و معیوب متافیزیک در معرفت می‌توان نشــان داد در 

بحث از داده‌های حسی است که آن براساس مبانی و اصول ماده‌گرایی تبیین و تفسیر شده و موجب 

داشــتن نگاه مادی به معرفت می‌شــود؛ به عبارت دیگر یکی از اصول پذیرفته‌شده در بحث از دادۀ 

حســی، وجود رابطۀ علی میان دادۀ حســی و باورها و معرفت‌های یک فرد است، اما آیا این رابطۀ 

علی جنبۀ معرفتی دارد؟ واضح است که اصل علیت، اصلی متافیزیکی است و در مسئلۀ داده‌های 

حسی نقش کلیدی ایفا می‌کند، اما آیا این ارتباط علی، مشتمل بر ارتباط معرفتی و توجیهی است؟ 

از نگاه برخی معرفت‌شناسان غربی چنین ارتباطی صحیح نیست:

 »ارتباط میان تجربه و ابژه‌ها، منطقی نیس��ت و نباید این‌چنین باشــد، بلکه ارتباط علی است؛ 

موضوعی برای واقعیت روان‌شناختی. باورهای ما دربارۀ ابژه‌ها مبتنی بر تجربه هستند در شیوه‌ای که 

نیاز به توجیه ندارند، بلکه نیاز به توضیح دارند. تجارب تنها دلیل باورهای من دربارۀ ابژه‌ها نیستند. 

داشــتن یک تجربه، برابر نیست با دانستن یا باورکردن چیزی که- در این معنا- دلیل است. هرچند 

ممکن است از منظر یک روان‌شناس، آن‌ها دلیل من باشند برای باورکردن آنچه من انجام می‌دهم؛ 

یعنی آن‌ها علت برای باورهای من هس��تند و آن‌ها را توضیح می‌دهند، اما آن‌ها می‌توانند دلیل برای 

باورهای من دربارۀ ابژه‌ها باشند، تنها اگر من چیز مستقلی دربارۀ ارتباط بین تجارب و ابژه‌ها بدانم« 

.)Quinton, 1973, p. 525(

واضح اســت با نفی ارتباط معرفتی بین داده‌های حســی و باورهای مربــوط به جهان خارج، 

اصل مســئلۀ معرفت در معرض تهدید قرار می‌گیرد؛ زیرا نفی ارتباط معرفتی بین داده‌های حسی و 

باورهای تجربی، زمینۀ مناســب برای فروکاستن معرفت به ارتباط علی یا قانون‌مند فراهم می‌آورد و 

همین امر به نفی معرفت به‌عنوان یک حقیقت مستقل منجر می‌شود که توضیح آن گذشت.

 بررس��ی اصل علیت در معرفت‌شناس��ی غرب به‌خوبی مشــخص می‌کند کــه این اصل در 

چارچوب و حدود علیت مادی تفسیر و تبیین می‌شود و همین امر زمینه‌ای فراهم می‌کند که معرفت 

در جایگاه خود به‌خوبی تبیین نشود. در رابطۀ با علیت در دوران معاصر، دیدگاه‌های متفاوتی مطرح 

شده اســت. برخی ارتباط علی را امری حقیقی و عینی می‌دانند و برخی دیگری آن را امری وابسته 

به فاعل شناســا؛ مانند هیوم که آن را امری روانی یا کانت که آن را از مقولات فاهمه می‌داند و مانند 

تعریف علیت براس��اس رابطۀ شبه‌قانونی که از تحلیل جملات و موقعیت‌های آن‌ها به دست می‌آید 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             9 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

56

.)Fales, 1990, p. 34( و براساسِ ضرورت در عادت، رفتار و تمایل انسان تبیین می‌شود

توجه به دیدگاه‌های ذکرشده، نشان از آن می‌دهد که اصول پذیرفته‌شده در هر دیدگاهی موجب 

ارائۀ دیدگاه متفاوتی دربارۀ علیت اســت. تعریف عام و کلی که در فلســفۀ اسلامی از علیت شده، 

این اســت که »علت، هر امری اســت که وجود چیزی بر آن متوقف اســت« )طباطبائی، 1386، 

ص 173(. این معنا از علیت، معنای عامی اســت که بر مبنای آن، رابطۀ علی رابطۀ واقعی و شامل 

ه و علل مادی نیز می‌شود )همان، 175( و علوم تجربی در رشته‌های مختلف 
ّ

اموری مانند علل معد

به بررســی این شــکل از علیت می‌پردازند. معنایی که در فلســفۀ معاصر از علیت قصد می‌شود، 

معنای نزدیک به این معناست. علیت در این نگاه به رابطۀ خاص بین حوادث معنا می‌شود )لاکس، 

1394، ص 328( به این شکل که یک حادثه، حادثۀ دومی را به دنبال خود می‌آورد و آن را موجب 

می‌شود که آن را معلول می‌نامند و برخی چنین ارتباطی را فرایند فیزیکی دانسته‌اند که موجب انتقال 

نوعــی خاص از ویژگی‌هــا می‌شــود )Hitchcock, 2005, v. 2, pp. 103(. بنا بر طرح این معنا از 

رابطــۀ علی می‌توان گفت علیت به این معنا، جنبۀ توجیه‌گری ندارد؛ زیرا میان علت و معلول، هیچ 

سنخیت و تناسبی وجود ندارد:

»ارتباط بین حس‌کردن و باور نمی‌تواند منطقی باشد؛ زیرا آنچه حس می‌شود نه از سنخ باورند 

و نه گرایش گزاره‌ای دیگری دارند؛ پس چه ارتباطی میان باور و حواس اســت؟ فکر می‌کنم پاســخ 

روشن اس��ت: ارتباط علی است. حس‌کردن علت برای برخی باورها می‌شود و در این معنا، پایه یا 

اساسی برای باورها هستند، اما تبیین علی برای باورها نمی‌تواند نشان بدهد که چگونه و چرا باوری 

.)Davidson, 2000, p. 428( »موجه شده است

درحقیقت می‌توان گفت علتی که در معرفت‌شناسی و در بحث از ادراک حسی مطرح می‌شود، 

تنها یک علت اعدادی است که از آن، صرفا توقف باورها بر ادراک حسی فهمیده می‌شود؛ آن‌چنان 

که در س��ایر حوادث و وقایع مادی این‌گونه است و طرح ارتباط علی با رویکرد مادی‌گرایی موجب 

می‌شود که مسئلۀ معرفت در بحث از داده‌های حسی با اشکال یا انکار مواجه شود و این امر موجب 

می‌شود کل مسئلۀ معرفت تحت تأثیر قرار بگیرد؛ از این‌رو، می‌توان گفت در معرفت‌شناسی وجود 

مبانی ضعیف و ناقص متافیزیکی موجب می‌شود تبیین کافی و وافی از مسئله معرفت نشود و همین 

امر موجب   مســئلۀ معرفت را دچار آســیب می‌کند، اما آیا می‌توان برای حل این آسیب، راهکاری 

ارائه داد؟ در ادامۀ مقاله به این پرسش پاسخ داده شده است.

فلسفۀ صدرایی و معرفت‌شناسی وجودی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            10 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


57

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

در فلســفۀ صدرایی، معرفت جایگاهی اصیل و بنیادین دارد؛ زیرا برابر با وجود و از سنخ آن دانسته 

می‌ش��ود. جای‌دادن معرفت در چنین جایگاهی،معرفت را به یکی از اصلی‌ترین مباحث در فلسفۀ 

صدرایی تبدیل می‌کند. هرچند مســئلۀ علم یا معرفت در فلسفۀ صدرایی، امری بدیهی و بی‌نیاز از 

تعریف دانسته شده، می‌توان معرفت را چنین تعریف کرد: »العلم معلوم بنفسه منکشف بذاته و غیره 

من المعلومات معلوم به« ‌)صدرالمتألهین شیرازی، 1371، ص 307(.

این تعریف ناظر به هســتۀ اصلی معرفت است و براســاس آن، می‌توان به تبیین جایگاه 

اصلی معرفت پرداخت؛ زیرا مفهوم معرفت از ابعاد و جنبه‌های مختلف قابل بررسی است؛ 

مانند روان‌شناسی، علوم اعصاب، جامعه‌شناسی و یا معرفت گزاره‌ای، ولی هیچ‌کدام از این 

جنبه‌ها، توانایی رسیدن به لایه‌های عمیق معرفت را ندارند و به‌دلیل برخوردارنبودن از مبانی 

متافیزیک صحیح از تبیین جایگاه اصلی معرفت بازمانده‌اند.

بر اســاس برابربودن معرفت با وجود در فلســفۀ صدرایی،معرفت‎شناسی‎ای که به تبیین 

ســطح اصلی معرفت می‌پردازد؛ متفاوت از معرفت‌شناســی معاصر اســت؛ زیرا حقیقت 

معرفت را براساس اصل وجود تبیین و بررسی می‌کند. با این حال تفاوت این معرفت‌شناسی 

با هستی‌شناســی این اســت که در مباحث هستی‌شناســی از مطلق وجود بحث می‌شود؛ 

درحالی‌که در معرفت‌شناسی از وجود از آن لحاظ بحث می‌شود که جنبۀ معرفتی دارد. این 

جنبۀ معرفتی را می‌توان چنین بیان کرد که وجود از آن لحاظ که کاشــف و حکایتگر است، 

موضوعی برای معرفت‌شناسی قرار می‌گیرد.

بی‌شــک محدودۀ اصلی این قســم از معرفت، معرفت حضوری است؛ زیرا در تعریف 

علم حضوری، وجود خارجی معلوم مورد توجه قرار می‌گیرد و در تعریف آن بیان می‌شــود 

کــه وجود خارجی معلوم نزد عالم حاضر باشــد و نه صــورت آن )طباطبائی، 1386، ص 

256( و از سوی دیگر بیان می‌شود که معرفت حصولی بازگشت به معرفت حضوری می‌کند 

)همان، 260(. از همین‌رو می‌توان این مطلب را به دســت آورد که هســتۀ اصلی معرفت، 

علم حضوری است که سایر معرفت‌ها به آن بازمی‌گردند و این علم حضوری، هستۀ اصلی 

معرفت را تش��کیل می‌دهد و بر همین اساس، تعریف صدر‌المتألهین، ناظر به هستۀ اصلی 

معرفت اســت و چنین تعریف می‌شــود که معرفت حقیقتی به خودی خود آشکار و معلوم 

است و سایر معلومات به‌کمک این حقیقت معلوم می‌‌شود.

هرچند ابعاد این معرفت‌شناســی وسیع است و تبیین کامل آن مجال مفصلی می‌طلبد، 

می‌توان بر مسئله داده‌های حسی- با توجه به اهمیتی که در معرفت‌شناسی دارد- متمرکز شد 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            11 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

58

و معرفت به‌دست‌آمده از داده‌های حسی را در چارچوب این معرفت‌شناسی بررسی کرد.

تبیین مسئلۀ ادراک حسی در معرفت‌شناسی وجودی

روشی که در بررسی مسئلۀ داده‌های حسی مطرح می‌شود، در ابتدا استناد به فهم عمومی از ادراک 

حســی است. فهم عمومی و مشترک از داده‌های حســی این است که پدیدارهای حسی، واقع را به 

ما نشــان می‌دهند و افراد عادی در زندگی روزمرۀ خود، با اشیاء و افراد بسیاری روبه‌رو می‌شوند و 

برای لحظه‌ای هم شک نمی‌کنند که آن‌ها درواقع وجود دارند. حتی فیلسوفانی که در وجود واقعیت 

خارجی در مباحث فلســفی به دیدۀ تردیــد می‌نگرند، در زندگی روزمره، اشــیاء و افراد را واقعی 

می‌دانند؛ بنابراین نمی‌توان در این مســئله شــکی کرد که »واقع‌نمایی« یکی از خصوصیات اصلی 

ادراک حسی است.

دقت در مسئلۀ داده‌های حسی مش��خص می‌کند که آن‌ها، واقعیتی حکایتگر و نمایانگر دارند 

گاه‌ش��دن به آن‌ها و همچنین واقعیت خارجی  و به تعبیری وجود آن‌ها برای فاعل شناس��ا، برابر با آ

است؛ بنابراین می‌توان گفت وجود داده‌های حسی به‌گونه‌ای است که کاشف و حکایتگر از واقعیت 

خارجی است؛ از همین‌رو می‌تواند موضوعی برای معرفت‌شناسی‌ای باشد که وجود را از آن لحاظ 

که حاکی و کاشــف است، بررسی می‌کند. پرسشی که در این چارچوب مطرح می‌شود، این است 

که وجود داده‌های حسی بر چه اساسی دارای این ویژگی است؟

برای پاســخ به این پرسش، بحث از علیت مطرح می‌شود که با توجه به مبانی فلسفۀ صدرایی، 

اصل علیت دارای جنبۀ معرفت‌شناسی است و کاشفیت و حکایت‌گری داده‌های حسی نیز برخاسته 

از ارتباط علی است. اصل علیت در اینجا ابتدا بین داده‌های حسی و واقعیت خارجی مطرح و بیان 

می‌شود. داده‌های حسی از آنجا که معلول واقعیت خارجی هستند، کاشف و حکایت‌گر از واقعیت 

به شــمار می‌آیند و از همین رو، شــکل‌گیری باورهای تجربی براساس ارتباط علی موجب می‌شود 

داده‌های حسی نقش توجیه‌گری برای باورهای حسی و تجربی داشته باشند.

چنان‌که گذشــت، معنای عام از علیت، تنها به روابط بین حوادث یا توقف معلول بر علت خود 

قابل تعریف بود، اما در فلســفۀ صدرایی، علیت در معنای خاص‌تــری به کار می‌رود. این معنای 

بســیار دقیق، پیوندخورده با بحث وجود اســت. از نگاه صدرا، علیت، امری در رابطه با وجود یک 

 وابسته به علت 
ً
ممکن به ش��مار می‌آید و نه‌تنها رابطه‌ای میان حوادث؛ از این‌رو وجود ممکن کاملا

خودش اس��ت و آن، وجودش را از سوی علت دریافت می‌کند )صدرالمتألهین شیرازی، 1981، ج 

1، صص 414-416(.

بــا طرح این رابطه علی در نســبت با دادۀ حســی بیان می‌شــود که واقعیــت خارجی، علت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            12 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


59

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

 وابسته به واقعیتی است که در ادراک 
ً
وجودبخش برای پدیدار حسی است و وجود دادۀ حسی، تماما

حسی بر فرد پدیدار می‌شود؛ از این‌رو، قطع ارتباط با این واقعیت موجب می‌شود که دادۀ حسی از 

بین برود؛ مانند اینکه بستن چشم‌ها موجب می‌شود ادراکی از صحنۀ روبه‌رویمان نداشته باشیم.

بنا بر طــرح این دو رابطۀ علی، می‌تــوان گفت علیت به معنــای اول، جنبۀ توجیه‌گری 

ندارد؛ برخلاف علیت به معنای دوم که براســاس آن می‌توان به ایــن جنبه توجه کرد. تبیین 

علیت به معنــای »رابطۀ خاص بین حوادث« )معنای اول از علیت( مشــتمل بر هیچ جنبۀ 

معرفتی نیست؛ زیرا میان علت و معلول، هیچ سنخیت و تناسبی وجود ندارد و وجود معلول، 

جدای از وجود علت است؛ بنابراین معلول نمی‌تواند توجیه‌گر باور به علت باشد و از این‌رو 

براساس این معنا، باید منکر نقش معرفت‌زایی دادۀ تجربی برای باورهای حسی شد.

اما در معنای دوم، مســئله به شکل دیگری است؛ زیرا معلول در این رابطۀ علی، وجود مستقل 

 وابســته به علت خودش است. این وابستگی در وجود معلول موجب می‌شود 
ً
از خود ندارد و تماما

معلول حاکی و کاشف از علت خودش باشد؛ بنابراین در تعابیر دقیق فلسفی، معلول ظهور و نمود 

علت به شــمار می‌آید و وجه و شأنی از شئون علت اســت. این ویژگی‌ها موجب می‌شود معلول، 

جایگاه کاشفیت و حکایت‌گری از علت خود داشته باشد:

 بحســب النظر الجلیل قد آل آخر الأمر بحســب 
ً
 أنّ فی الوجود علۀ و معلولا

ً
»فما وضعناه أوّلا

یۀ المسمّی 
ّ
 والمعلول جهۀ من جهاته ورجعت عل

ً
 حقیقیا

ً
السلوک العرفانی إلی کون العلۀ منهما أمرا

بالعلۀ وتأثیره للمعلول إلی تطوره بطور وتحیثه بحیثیۀ، لا انفصال شی‌ء مباین عنه« )صدرالمتألهین 

شیرازی، 1981، ج 2، ص 301(. براساس این معنا از علیت، می‌توان نظریۀ علی در ادراک حسی 

را پذیرفت؛ با این تفاوت که این رابطۀ علی، جایگاه معرفت‌شناســی نیز دارد که براساس آن، رابطۀ 

مذکور تنها میان جهان خارج و مغز یا داده‌های حسی و باورها نیست، بلکه علیت به اصل واقعیت 

و پدیدار آن بازگشت می‌کند و از آنجا که پدیدار حسی )دادۀ حسی(، معلول برای واقعیت خارجی 

اس��ت، نقش حکایت‌گری و کاشفیت پیدا می‌کند؛ زیرا نه‌فقط وجود معلول وابسته به علت است، 

بلکه معلول حکایت‌گر و نمایانگر علت خود اســت. بر این اساس پدیدار نمایانگر واقعیتی است 

کــه آن را نشــان می‌دهد. ویژگی اصلی که در رابطۀ علی دوم موجب می‌شــود کــه معلول جایگاه 

حکایت‌گری و نمایانگری از علت خود پیدا کند، وجود معلول است.

بر اســاس مبانی صدرایی وجود معلول، وجود رابط اســت و از اقســام سه‌گانۀ وجود )نفسی، 

رابطی و رابط(، وجود معلول پایین‌ترین مرتبۀ وجودی یعنی وجود رابط اســت که در عین وابستگی 

و تعلق به علت خودش )واقعیت خارجی( اســت و از آن تعبیر بــه »لغیره فی غیره« می‌کنند؛ زیرا 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            13 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

60

نمی‌توان آن را به‌شــکلی مســتقل تعقل کرد و همواره برای تحقق در خارج، نیازمند وجود دیگری 

 ذاتی نــدارد، بلکه عین ربط به غیر 
ً
اســت )همان، 82(؛ بنابراین می‌توان گفت وجود رابط، اصلا

است )همان، 143(.

بر این اســاس می‌توان بیان کرد داده‌های حســی وجود رابط نسبت به واقعیت خارجی است و به 

 وابســته به واقعیت خارجی 
ً
یــک معنا عین ربط و تعلق به واقعیت خارجی اســت و از آنجا که تماما

اســت، جنبۀ حکایت‌گری و کاشــفیت از آن دارد و از این طریق می‌توان مسئلۀ داده‌های حسی را در 

معرفت‌شناسی حل کرد؛ بنابراین مشخص می‌شــود با طرح مبانی عمیق متافیزیکی صدرایی، یعنی 

اصل علیت و وجود رابط می‌توان با اصلاح اصل علیت در معرفت‌شناسی و اعطای نقش معرفتی به آن 

یکی از معضلات اصلی معرفت‌شناسی معاصر در تبیین معرفت را حل کرد. این امر زمانی امکان‌پذیر 

است که وجود از آن لحاظ که حاکی و کاشف است، موضوعی برای معرفت‌شناسی قرار بگیرد.

پاسخ به دو اشکال

در این بخش به دو اشــکال عمده در بحث از داده‌های حســی پرداخته می‌شود: اشکال اول طرح 

این مسئله است که در فلسفۀ صدرایی، انسان نمی‌تواند به‌شکلی بی‌واسطه به جهان مادی و اشیای 

م��ادی معرفت پیدا کند؛ درحالی‌که دیدگاه فوق معرفت مســتقیم و بی‌واســطۀ انســان به واقعیت 

خارجی را مطرح می‌کند. مراد از واقعیت در اینجا معنای اســت که در اصل واقعیت بیان می‌شود. 

از منظر فلســفۀ اســامی، پایه‌ترین معرفت »اصل واقعیت« اســت. این معرفت در نگاه دقیق به 

معرفت حضوری و بدیهی برای همه آشــکار است و در قالب مفاهیم حصولی چنین بیان می‌شود 

که »واقعیتی وجود دارد«. تبیینی که از بدیهی‌بودن این اصل بیان شده، چنین است که هرگونه شک 

یا انکاری در واقعیت، باز آن را اثبات می‌کند؛ زیرا فرض ش��ک و انکار، مستلزم فرض واقعی‌بودن 

»فرد شاک« و »منکر« و همچنین مستلزم واقعی‌بودن »شک یا انکار او« است )طباطبائی، 1387، 

صص 37-41(.

بر همین اساس باید توجه داشــت که مقالۀ حاضر نسبت ارتباط دادۀ حسی با اصل واقعیت را 

تبیین کرده اســت، اما این مســئله که »آیا این واقعیت برابر با ماده و جسم مادی و فیزیکی است یا 

نه؟« و همچنین این مســئله که »آیا واقعیت مرتبط با دادۀ حســی، حقیقتی مادی یا مجرد دارد؟« 

پرس��ش‌های متفاوتی هستند که بررس��ی آن‌ها نیازمند مجال دیگری است؛ البته این نکته به شکل 

اجمالی قابل ذکر اس��ت کـ�ه در بحث از مجرد یا مادی‌بودن واقعیــت خارجی که علت برای دادۀ 

حسی است، سه دیدگاه ذکر می‌شود:

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            14 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


61

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

دیدگاه اول: این واقعیت خارجی مجرد و عقل فعال است.

دیدگاه دوم: این واقعیت مجرد و علت مثالی اشیای مادی است )طباطبائی، 1386، ص 258(.

دیدگاه ســوم: این دیدگاه که در دورۀ معاصر برخی قائل به آن شــده‌اند، این اســت که واقعیت 

خارجی همان اشیای فیزیکی و جهان مادی است )سلیمانی امیری، 1384، صص 12-44(.

هرچند براس��اس هر سه دیدگاه، عین ربط‌بودن داده‌های حسی به واقعیت و کاشفیت آن‌ها قابل 

اثبات و دفاع اســت، از نگاه نگارنده دیدگاه ســوم براساس مبانی فلســفۀ صدرایی، مطابق با فهم 

عمومی و مشــترک ما از ادراک حســی اســت و می‌توان آن را بر بنای مبانی صدرایی اثبات کرد که 

توضیح آن مجال دیگری می‌طلبد.

اشکال دوم، بحث از خطاها و توهم‌های حسی است که یکی از اشکالات اصلی به دیدگاه‌های 

واقع‌گرا بوده و حاصل این‌گونه اشــکالات این اســت که اگر واقعیت خارجی در ادراک حسی به ما 

نشــان داده می‌شود، چه تبیینی برای وجود خطاها و توهم‌های حسی وجود دارد؟ پاسخ اجمالی به 

بحث از خطاها و توهم‌های حســی، این است که وجود خطا و توهم‌های حسی، نافی این مطلب 

است که متعلق ادراک حسی، عین یا جزئی از واقعیت خارجی باشد. با این حال براساس عین ربط 

بودن داده‌های حســی به واقعیت خارجی، آن‌ها نمود و ظهوری از واقعیت خارجی می‌شوند و این 

امر، با خطا یا توهم تنافی ندارد.

توضیح بیشتر آنکه داده‌های حســی، معلول واقعیت خارجی هستند. واضح است که براساس 

ارتباط قوای ادراکی فرد با واقعیت خارجی، این ارتباط علی، قابل ضعف یا شدت است. در مواردی 

که ارتباط حســی فرد با واقعیت خارجی به شکل ضعیف برقرار شود، دادۀ حسی به شکل ضعیف 

نمودی از واقعیت خارجی اس��ت. این ضعف موجب می‌شود دادۀ حسی به‌دست‌آمده مبهم باشد 

و همین امر به ش��کل‌گیری خطا در بحث از داده‌های حسی منجر می‌شود و در بحث از توهم‌های 

حسی نیز مسئله به همین صورت است. ضعف قوای ادراکی فرد و نداشتن سلامت در قوای حسی 

موجب می‌شود قوۀ متخیلۀ فرد در صورت‌های ادراکی دخل و تصور ‌کند و آن‌ها را تغییر دهد یا آنکه 

صورتی را ایجاد کند و فرد به اشتباه آن‌ها را واقعی بپندارد.

تبیین و استقلال معرفت در معرفت‌شناسی وجودی

از آنچه گذشــت مشخص می‌شود طرح معرفت‌شناسی وجودی که وجود را موضوع برای خود قرار 

می‌دهد، در تبیین حقیقت معرفت امری ضروری است؛ زیرا حقیقت معرفت فراتر از مباحثی است 

که در علوم انسانی در نســبت با معرفت مطرح می‌شود و آن را در چارچوب مباحث روان‌شناسی، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            15 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

62

زبانی، جامعه‌شناســی و گزاره‌ای می‌داند. بلکه معرفت در سطوح عمیق‌تر، حقیقتی از سنخ وجود 

اســت که بنا بر تعریف صدرا به خودی خود آشــکار و معلوم است و ســایر معلومات به‌کمک آن 

معلوم می‌‌شــود؛ بر همین اساس می‌توان ســطوح مختلفی برای معرفت تعریف کرد که در ادامه به 

آن‌ها اشاره شده است:

الف( هســتۀ اصلی معرفت که در آن معلوم آشــکار است و ســایر معلومات در سطوح دیگر 

به‌کمک آن مشــخص و معلوم می‌‌شــود که از جملۀ این قســم می‌توان به اقســام معرفت 

حضوری مانند معرفت حاصل از ادراک حسی یا علم انسان به خود اشاره کرد.

ب( ســطح دوم معرفت حصولی اســت که می‌توان آن را مرحلۀ مفهوم‌سازی دانست. در این 

مرحل��ه، ذهن از معلوم حض��وری خود، مفاهیم و صورت‌هایی می‌ســازد کــه از معلوم 

حضوری خود حکایت کند.

ج( س��طح زبان: در این مرتبه پس از ش��کل‌دادن مفاهیم حصولی بحث از به‌کارگرفتن الفاظ و 

قواعد دستور زبانی مطرح می‌شود.

با طرح این سه مرحله مشخص می‌شود طرح معرفت‌شناسی وجودی براساس مبانی متافیزیکی 

صدرایی، به معنای کنارگذاشــتن سایر سطوح معرفت در علوم انسانی نیست؛ زیرا در سطوح دیگر 

معرفت مانند مفهوم‌س��ازی یا به‌کارگرفتن الفــاظ، امور روانی، فردی و اجتماعی دخیل هســتند. 

آن‌چنان که شــکل‌گیری معرفت همراه با کنش‌ها و واکنش‌های مغزی و عصبی مختلف هســتند و 

هرکدام از این مباحث در جایگاه خود اهمیت دارند.

با این حال با طرح این معرفت‌شناس��ی وجودی، استقلال معرفت به‌عنوان یکی از بنیادی‌ترین 

پایه‌های علوم انســانی حفظ می‌شود؛ زیرا مانع فروکاســتن حقیقت معرفت به سایر امور می‌شود؛ 

مانند اینکه معرفت به مفهوم طبیعی، روان‌شناســی یا زبانی یا اجتماعی صرف فروکاســته شــود؛ 

معضلی که معرفت‌شناسی معاصر از آن رنج می‌برد.

البته تبیین معرفت براســاس مبانی متافیزیکی به معنای تحویل یا فروکاســتن معرفت‌شناســی به 

هستی‌شناسی نیست؛ زیرا مبانی متافیزیکی ذکرشده از فلسفۀ صدرایی در عین داشتن جنبۀ هستی‌شناختی 

مشتمل بر جنبه‌های معرفت‌شناختی نیز است و از این لحاظ برای یک معرفت‌شناس اهمیت دارد؛ برای 

مثال بحث از اصل علیت یا وجود رابط از آن لحاظ برای یک معرفت‌شناس مهم است که این دو جنبۀ 

معرفتی دارند و براساس آن می‌توان مسئلۀ حکایت‌گری و کاشفیت داده‌های حسی را تبیین کرد؛ بنابراین 

مشخص می‌شود دغدغۀ اصلی معرفت‌شناسانی که خواستار استقلال معرفت‌شناسی از هستی‌شناسی 

و اتکا‌نداشتن آن بر مبانی هستی‌شناختی صرف بوده‌اند، همچنان محفوظ است و این معرفت‌شناسی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            16 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


63

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

وجودی در مبانی و اصول خود تنها مسئلۀ معرفت را مدنظر قرار می‌دهد.

نتیجه‌گیری

با تبیین مس��ئلۀ داده‌های حس��ی براساس معرفت‌شناس��ی وجودی، به‌عنوان یکی از مسائل اصلی 

معرفت‌شناسی که تأثیری مستقیم بر تبیین معرفت دارد، می‌توان نتیجه گرفت که تبیین سطح اصلی 

معرفت در علوم انس��انی نیازمند به‌کارگیری مبانی فلســفی دارد. حاصل ایــن امر که  دفاع و تبیین 

معرفت به‌عنوان موضوعی مستقل اســت؛ ثمرات بسیار مهمی در سایر مباحث علوم انسانی دارد.  

که ازجملۀ آنها؛ حفظ اســتقلال علوم انســانی از علوم تجربی و طبیعی اســت. واضح است که با 

فروکاستن معرفت به امری طبیعی یا تجربی، روش حاکم در علوم انسانی تنها روش تجربی و طبیعی 

می‌شود و حاکم‌شــدن این روش در علوم انسانی مجال وســیعی برای فروکاستن سایر موضوعات 

مطرح در علوم انس��انی و اصل قراردادن نگاه مادی و فیزیکالیس��م به آن‌ها فراهم می‌کند و این امر 

علوم انسانی را دچار آس��یب جدی می‌کند؛ درحالی‌که با اثبات معرفت به‌عنوان موضوعی مستقل 

در علوم انسانی، استقلال آنها محفوظ می‌ماند؛ زیرا هم دارای موضوع مجزا و مستقل است- بدون 

آنکه به ســایر مفاهیم فروکاسته شود و هم بالتبع اســتقلال موضوع، اقتضای روش مجزای از علوم 

طبیعی و تجربی را به دنبال دارد.

 نتیجۀ دیگر، از لحاظ روش‌شناســی، این اســت که رشــته‌های مختلف، علوم انسانی در این 

دیدگاه معرفت‌هایی ناظر به ابعاد و رفتارهای مختلف انسان به شمار می‌آیند؛ بنابراین هرکدام از این 

علوم باید نســبت و جایگاه خود را با هسته و سطح اصلی معرفت مشخص کرده و این امر را تبیین 

کنند که در هرکدام از این علوم دربارۀ چه ســطحی از معرفت بحث می‌شــود و ارتباط آن با سطح 

اصلی معرفت چیســت؟ برای مثال در جامعه‌شناسی یا روان‌شناسی بررسی و تبیین رفتار و فعالیت 

انســان در این دو حوزه مدنظر قرار می‌گیرد و شکی نیســت رفتار و فعالیت انسان در این دو حوزه، 

گاهی اســت؛ بنابراین یکی از اصلی‌ترین مسائل در حوزۀ علوم انسانی،  رفتاری مبتنی بر معرفت و آ

گاهی مطرح در حوزۀ روان‌شناسی یا جامعه‌شناسی  این اســت که مشخص شود جایگاه معرفت و آ

چه جایگاهی اســت و ارتباط آن با هستۀ اصلی معرفت چیست؟ واضح است که طرح این پرسش 

و تبیین آن، بس��تر مناسبی برای تحول در علوم انسانی معاصر به وجود می‌آورد؛ زیرا چنان‌که مطرح 

شد، در علوم انسانی معاصر، از اصل مسئلۀ معرفت و جایگاه حقیقی آن غفلت شده است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            17 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

64

کتابنامه

	1 یچارد فیومرتون، لورنس بونجور، . مایکل پاول. 1387. بازگشت به مبناگرایی سنتی: با آثاری از ر

جان پالوک و الوین پلنتینگا. ترجمۀ رضا صادقی. قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.

لاکوست، ژان. 1375. فلسفه در قرن بیستم. ترجمۀ رضا داوری اردکانی. تهران: سمت..2	

صدرالمتألهین ش��یرازی، محمد. 1981. الحکمة المتعالیه فی الاســفار العقلیه. چاپ ســوم. .3	

بیروت: داراحیاء التراث العربی.

____________________. 1371. التصور و التصدیق. قم: بیدار.	.4

ســلیمانی امیری، عســگری. 1384. »حضوری‌بودن علم ما به محسوسات«. معرفت فلسفی. .5	

شمارۀ 3. صص 12-34.

طباطبائی، ســید محمدحســین. 1386. نهایة الحکمه. قم: مؤسســۀ آموزشی و پژوهشی امام .6	

خمینی)ره(.

_______________. 1387. اصول فلسفۀ رئالیسم. چاپ دوم. قم: بوستان کتاب قم.	.7

لاکــس، مایکل ج. 1394. درآمدی به متافیزیک معاصر. ترجمۀ یاســر پوراســماعیل و صالح .8	

افروغ. تهران: حکمت.

یه‌های مربوط به علوم انســانی. ترجمۀ علی محمد کاردان. تهران: .9	 فرونــد، ژولین. 1372. نظر

مرکز نشر دانشگاهی.

یت اســامی. قم: انتشــارات مؤسســۀ 10	. مصباح یزدی، محمدتقی. 1391. پیش‌نیازهای مدیر

آموزشی و پژوهشی امام خمینی)ره(.

فیومرتون، ریچارد، 1390. معرفت‌شناسی. ترجمۀ جلال پیکانی. تهران: حکمت.11	.

12.	Bonjour, L. 2010. Epistemology Classic Problems and Contempo-
rary Responses Second Edition. The Rowman & Littlefield Publishing 
Group: New York.

13.	Brewer, B. 1999. Perception and Reason. Oxford: Oxford University 
Press.

14.	Davidson, D. 2000. A Coherence Theory of Truth and Knowledge. 
In Knowledge: Readings in Contemporary Epistemology. ed. Sven Ber-
neckcr and Fred Dretske, pp. 413-28. Oxford: Oxford University Press.

15.	Fales, E. 1996. A Defense of the Given. Lanham: Rowman & Littlefield.

16.	 _______. 1990. Causation and Universals. Routledge: London and NewYork.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            18 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


65

ی|
س

ی ح
ها

ده‌
 دا

لۀ
سئ

ر م
د ب

کی
ا تأ

ی ب
سان

م ان
لو

ر ع
ت د

رف
 مع

ین
تبی

ش 
 رو

 بر
یی

درا
 ص

فۀ
س

 فل
ول

اص
یر 

تأث
 |

17.	Goldman, A. 2010. The Given. A Companion to Epistemology, Jona-
than Dancy, Ernest Sosa, and Matthias Steup. Blackwell Publishing Ltd 
except for editorial material and organization Robinson, Howard. 1994. 
Perception. Routledge: London and New York.

18.	McDowell, J. 1994. Mind and World. Cambridge, MA: Harvard Uni-
versity Press.

19.	Hitchcock, C. R. 2005. “Causation: Philosophyof Science”. Encyclo-
pedia of Philosophy Second Edition, Borchtert, Donald.M (ed).vol 2, pp 
414-420, Thomson Gale, New York.

20.	Porter, S. L. 2006. Restoring the Foundations of Epistemic Justifica-
tion. Toronto: Rowman & Littlefield Rowman & Littlefield Publishers Inc.

21.	Rorty, R. 1980. Philosophy and the Mirror of Nature. Oxford: Basil 
Blackwell Ltd.

22.	________. 1999. Philosophy and Social Hope. Penguin books.

23.	Quine, W. 1969. Epistemology Naturalized. Ontological Relativity and 
Other Essays. New York: Columbia University Press, pp 69-90.

24.	Heil, J. 2013. Philosophy of Mind a Contemporary Introduction 
Third Edition. New York: Routledge.

25.	Goldman, A. I. 1978. “What is Justified Belief? Justification and 
knowledge” he Ohio State University, pp 1-25.

26.	Kim Kihyeon (1993), Internalism and Externalism in Epistemology, 
American.

27.	Lemos, N. 2010. The Common Sense Tradition, A Companion to Epis-
temology, Jonathan Dancy, Ernest Sosa, and Matthias Steup, Blackwell 
Publishing Ltd except for editorial material and organization.

28.	Heck, R. 2000. “Nonconceptual content and the space of reasons”. Phil-
osophical Review, 109, pp. 458-523.

29.	Moser, P. 1985. Empirical justification, D. Reidel Publishing Compa-
ny, Kluwer Boston Inc.

30.	Sellars, W. 1997. Empiricism and the Philosophy of Mind. Cam-
bridge: Mass Harvard University Press.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            19 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

66

31.	Quinton, A. 1973. The Nature of Things. London: Routledge & Kegan 
Paul.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

3.
1 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            20 / 20

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.3.1
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-404-fa.html
http://www.tcpdf.org

