
| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

109

یخ پذیرش: 1401/02/06 | یافت:1400/11/19 | تار یخ در  | تار

چکیده

از پرســش‌های کلیدی عصر حاضر این اســت که چگونه باید در فضای دینی با 

محصولات علم مدرن مواجه شــویم. برای پاســخ به پرســش فوق رویکردهایی 

در میان اندیشــمندان مســلمان مطرح اســت؛ از پذیرش بی‌چــون و چرای این 

محصولات به‌عنوان دســتاوردهای تلاش بشــر تا انکار تام این دستاوردها به‌منزلۀ 

 متقابل و درنهایت نظریه‌های میانی مانند تفکیک بین علوم انسانی و 
ً
دو نگاه کاملا

طبیعی و تلاش برای دینی‌کردن علوم انسانی به‌دلیل مبانی الحادی آن و استفاده از 

محصولات علوم طبیعی به‌عنوان دستاوردهای مفید تجربۀ بشری. 

در این میان براســاس نظریۀ هنجاری، ضمن استفاده از دستاوردهای علوم تجربی 

به‌عنوان پیشــرفت‌های علمی، لازم اســت هنجارهای دینی به‌منزلۀ اخلاق علمی 

و پیوس��ت فرهنگی به آن‌ها ضمیمه شـو�د تا از آس��یب آن‌ها بکاهد. در این مقاله 

ضمن تبیین، بررســی و نقد دیدگاه‌های فوق، نقاط قوت و ضعف نظریۀ هنجاری 

بررسی شده و این نظریه به‌منزلۀ نظریه‌ای کاربردی تنها برای دوران گذر از مدرنیته 

تا رسیدن به تمدن دینی مطرح شده است.

کلیدواژه‌ها: تمدن دینی، مدرنیته، قلمرو دین، الحاد، اومانیســم، ماتریالســیم، 

توحید.

داود فاضل فلاورجانی
استاد  کلام و فلسفۀ حوزۀ علمیۀ قزوین، قزوین، ایران.

حسن قره‌باغی*
دانش‌پژوه سطح چهار حوزۀ علمیۀ قم، قم، ایران.

نظریۀ هنجاری؛
 نظریه‌ای برای دوران گذار

 mdfazel20@gmail.com

qarehbaghi@chmail.ir

https://orcid.org/0000-0002-2992-4413*

| 1
09

-1
26

ص 
 ص

| 1
40

ر 1
ـا

ــ
 به

| 2
6 

پی
پیا

ره 
ما

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             1 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

110

مقدمه

بروز رخداد رنســانس )1450-1650 م( در اروپا و بازگشــت ایدئولوژیک به فرهنگ یونان و روم 

باســتان به تعبیر مورخان مدرنیته، عصر جدیدی ایجاد کرد که مولود تغییر نگاه اندیشمندان غربی 

در سه مقولۀ خدا، انسان و طبیعت و پدیدآمدن نوعی نگاه ریاضیاتی به عالم بود. عصر جدید عقل 

خودبنیــاد را جایگزین عقــل وحیانی کرد؛ درنتیجه به‌تدریج رویکــرد تجربه‌گرایانۀ جدید در همۀ 

زوایای زندگی انســان غربی رسوخ کرد. اندیشــمندان این عصر از بیکن، لاک و نیوتن انگلیسی تا 

دکارت و منتسکیو فرانسوی بنیانی درست برنهادند تا تمدن مدرن زمینۀ تحول در همۀ ارکان زندگی 

بشر اعم از سیاست، فرهنگ، علوم طبیعی و انسانی را فراهم کند )فردید و مددپور، 1387، مقدمه(.

تنها مانعی که در برابر جنبش جدید ایســتادگی کرد، کلیســای کاتولیک بود که به‌دلیل ماهیت 

دینی خود نمی‌توانســت اجازه دهد معرفت دینی و نقلی بی‌اعتبار شــود. با این حال این مقاومت 

چندان دوام نیاورد و کلیســایی که به‌دلیل آمیختگی با آموزه‌های دفاع‌ناپذیر معرفتی مشــغول شدن 

روحانیون کاتولیک به دنیا و جداشــدن از بدنۀ مردم ضعیف شده بود )رسول‌زاده و باغبانی، 1389، 

ص 202(، با آخرین ضربات مواجه شد و از دل آن نهضت اصلاح دینی یا پروتستانتیسم )1517-

1560 م( با ایدۀ خودکشیشــی و مسیحیت منهای روحانیت سر برآورد )براون، 1381، ص 323( 

که در آن کســب ثروت، فضیلتی دینی محسوب می‌شــد )وبر، 1385، ص 1؛ تاونی، 1377، ص 

)McGrath, 2002, p.140 253؛

نتایج این نهضت بیشتر در شمال اروپا ظاهر شد که پیش‌تر ملکه الیزابت با ایجاد کمپانی هند 

شــرقی )موروآ، 1366، ص 317( و استعمار ملل شرق آســیا، آفریقا و آمریکای لاتین )شهبازی، 

1377، صص 64-63( ثروتی گرد آورد تا با همراهی پروتستان‌های پیوریتن )باربور، 1392، ص 

59( به رخداد انقلاب صنعتی خوشــامد بگوید. با این اوصاف انقلاب صنعتی در اروپای شمالی 

ترکیبی از دینی‌شــدن دنیاگرایی و انباشت ثروت ناشی از آن بود که با خود پدیده‌های فراوانی را رقم 

زد؛ گسترش صنایع، انقلاب در شــیوۀ اندیشه و معاش مردم و ظهور جامعه‌ای با فاصلۀ پرناشدنی 

میان اندک سرمایه‌داران و خیل عظیم تهیدســتان )رهنمایی، 1389، صص 132-131(. به‌تدریج 

فن و هنر برآمده از تمدن شــرقی جای خود را به تکنیک غربی داد تا هزاران زن و مرد و بردۀ سیاه با 

تولیــد محصولات مدرن در مراکز صنعتی، دنیا را به تعبیر مک لوهان به دهکدۀ جهانی تبدیل کنند 

.)McLuhan, 1987, p. 254(

 اکنــون ما با محصولات تمدن مدرن غربی مواجه هســتیم؛ از دســتاوردهای فکری در علوم 

Ca�( انسانی مانند  اومانیسـ�م، عقل‌گرایی، فردگرایی، دموکراسی لیبرال، سکولاریسم و کاپیتالیسم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             2 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


111

ار|
گذ

ن 
ورا

ی د
برا

ی 
یه‌ا

ظر
؛  ن

ری
جا

هن
یۀ 

ظر
| ن

hoone, 1996, p. 11( تا محصولات صنعتی، هنر، طب و معماری. بالطبع از پرسش‌های اساسی 

که ذهن بســیاری از اندیشمندان را به خود مشغول کرده، این است که چگونه باید با این دستاوردها 

مواجه شــد؟ آیا باید همه را پذیرفت یا به کلی از آن‌ها فاصله گرفت یا رویکردی گزینشــی در نظر 

گرفت؟ این مقاله با دســته‌بندی پاسخ‌های ارائه‌شــده به این پرسش، تحلیلی متمایز از یکی از این 

پاسخ‌ها ارائه داده است.

رویکردها در مواجهه با دستاوردهای مدرنیته

با نگاهی به تاریخچه و ســیر تحــولات فکری و اجتماعی جامعۀ ایران پــس از انقلاب صنعتی و 

ورود محصولات علم مدرن به ایران )از حدود 1218 ق( خواهیم دید که ســیر غربی و مدرن‌شدن 

کشــور ما مانند بسیاری از کشــورهای دنیا و به‌ویژه کشورهای اســامی، چندان عادی نبوده و با 

چالش‌ها و گاه مقاومت‌های جدی مواجه بوده اســت. این مقاومت‌ها البته خواستگاه‌های متنوعی 

داشته‌اند؛ گاه از سوی مردم به‌دلیل تضاد این محصولات با فرهنگ مردم )مانند تغییر پوشش مردان 

و زنان(، گاه از سوی علما به‌دلیل تنافی این محصولات با قوانین اسلامی )مانند حضور در مدارس 

جدید یا حضور زنان در برخی مجامع و استفاده از برخی محصولات علم مدرن( و حتی گاهی از 

سوی سیاســت‌مداران )واکنش حاکمان قاجار در برابر نهضت مشروطه( به‌دلیل این بوده است که 

مدرن‌شدن نگرشی را با خود به همراه می‌آورد که سبب تلاطمات اجتماعی شده و با به‌ هم ریختن 

وضعیت اقتصادی، سیاسی و فرهنگی رایج جامعه، ادارۀ آن را با دشواری مواجه کرده است.

پس از ســقوط حکومت قاجار، سیر مدرن‌شــدن جامعۀ ایرانی شتاب بیشتری گرفت و به‌دلیل 

نوع مواجهۀ رضاخان، تغییرات ســریعی در بافت فکری و ســبک زندگی مردم ایجاد شد. هرچند 

در این دوره نیز تغییر، بلکه تحمیل نظام آموزشــی و درمانی مدرن به‌ســادگی رخ نداد و حکومت 

پهلــوی از عنصر تهدید و تطمیع برای تثبیت رویکرد مدرن و محصولات آن اســتفاده کرد. )نک: 

نجفــی، 1377، مقدمه(. ورود این محصولات با توجه به اقتضائات و پیامدهای خاص اجتماعی، 

فرهنگی و اقتصادی خود واکنش‌های مثبت و منفی فراوانی را در میان متفکران برانگیخت. همچنین 

با برجسته‌شدن مباحث مربوط به امکان تحقق علم دینی در حوزۀ علوم انسانی، برخی اندیشمندان 

تلاش کردند انواع واکنش‌ها در مواجهه با دســتاوردهای علم مدرن در حوزۀ علوم انسانی را احصا 

کنند؛ برای مثال خســروپناه در کتاب جست‌وجوی علوم انسانی اسلامی نوع مواجهه با علوم غربی 

را در قالب چهار نظریۀ غرب‌گرایانه، غرب‌ســتیزانه، غرب‌گریزانه و غرب‌گزینانه تحلیل کرده است 

)خســروپناه، 1393، مقدمه(. موحد ابطحــی نیز در مقاله‌ای از رویکــرد تهذیب و تکمیل علوم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             3 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

112

انســانی موجود به‌عنوان راهبرد مطلوب دوران گذار تا رســیدن به دیدگاه‌های تأسیسی در علم دینی 

یاد کرده اســت )موحد ابطحی، 1391، ص 103(. در ایــن میان میرباقری و طاهری در گفتاری با 

عنوان نســبت دین با علم و فناوری با عبور از حوزۀ علوم انســانی به حوزۀ فناوری، ضمن تبیین سه 

رویکرد متفاوت در نگاه به فناوری مدرن شامل رویکرد سکولارهای مسلمان، مسلمانان تجددمآب 

و رویکرد طرفداران تمدن اسلامی، بر لزوم تحمیل نگاه دینی و مهندسی تکامل تکنولوژی در دوران 

کید کرده اســت )میرباقری و طاهری،  گــذار برای ایجاد تغییرات تدریجی در لایه‌های عمیق آن تأ

1394، ص 23(.

نگارندۀ این مقاله با پیش‌فرض امکان تعمیم رویکرد تأثیر مبانی نظری بر ســایر حوزه‌های علم 

مدرن اعم از طبیعی و انسانی و با تمرکز بر محصولات فناورانۀ دنیای مدرن، واکنش‌ها به محصولات 

و دســتاوردهای مدرنیته را در قالب چهار رویکرد کلی )پذیرش محض، پذیرش مشــروط، تقابل 

محض و تقابل مشروط( دسته‌بندی کرده است. بر این اساس مقالۀ حاضر رویکردهای موجود را به 

علوم انسانی منحصر نکرده و با این دسته‌بندی، لزوم فهم بهتر محدودیت‌های رویکرد هنجاری-که 

در ادامه بررسی خواهد شد- و نیز لزوم عبور از آن برای رسیدن به تمدن نوین اسلامی یادآوری شده 

است. در ادامۀ مقاله به بررسی و تحلیل این چهار رویکرد پرداخته‌ایم.

علم مدرن حاصل سیر خطی دترمینیستی )جبرگرایی( در پیشرفت علوم )پذیرش محض(

اولین رویکرد برخی اندیشــمندان به علوم جدید، تلقی ایجابی محض است. براساس این رویکرد 

تمام این اتفاقات معمولی و حاصل پیشرفت طبیعی علوم در تاریخ است. علم مانند موجودی است 

که به‌تدریج رشــد کرده و توسعه می‌یابد و البته این سیر پیشــرفت در برخی دوره‌ها به‌دلیل شرایط 

مساعد، شتاب بیشتری داشته است. به تعبیر یکی از اندیشمندان:

»متفکران قرن هفدهم و هجدهم با انطباق فرضیه‌های عوام‌پسندانه علوم جدید بر جهان 

و فرض یک ســیر خطی مســتقیم تاریخی برای پیشــرفت ابزار و روش‌های تولید غذا و 

پرســتش تکنولوژی، به اندیشۀ دترمینیستی »ترقی« دســت یافته یافتند؛ بنابراین اندیشه، 

انسان امروز نسبت به همۀ زمان‌های گذشته در بالاترین حد از پیشرفت و ترقی قرار گرفته 

است« )آوینی، 1367، ص 238(.

شاید بتوان گفت این رویکرد همان تلقی است که در بیشتر موارد در کتب تاریخ تمدن و برخی 

کتب تاریخ علم وجود دارد و براســاس آن تاریخ بشــر مدرن از عصر حجر آغاز می‌شود؛ دورانی 

که انســان‌ها در غارها زندگی می‌کردند و با ابزار ســنگی و شــکار حیوانات، روزگار می‌گذراندند 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             4 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


113

ار|
گذ

ن 
ورا

ی د
برا

ی 
یه‌ا

ظر
؛  ن

ری
جا

هن
یۀ 

ظر
| ن

تا به‌تدریج عصر مفرغ و شــروع فرایند شهرنشینی آغاز می‌شــود و بشر در فرایندی خطی به عصر 

رنســانس و عصر خِرَد می‌رســد. درنهایت نیز با جهش��ی تکاملی، وارد عصر ماشین و اتوماسیون 

شــده و اکنون نیز در عصر اتم و رایانه در اوج سیر ترقی مادی خود قرار دارد. این اندیشه در عصر و 

دوران حاضر چنان جا افتاده است که برخی آن را مذهب جدید یا جانشین جدید مذهب می‌خوانند 

)پولارد، 1354، ص 14(.

همین نگاه خطی و پیوســته از سوی برخی اندیشمندان در موضوع عقل، دین و نبوت نیز دنبال 

ش��ده اس��ت؛ با این اس��تدلال که هرچند پیام خدا یعنی دین، یک حقیقت بیشــتر نیست، »علل 

تجدید نبوت‌های تشــریعی و تبلیغی و ظهور پیامبران پیاپی و متوقف‌شــدن همۀ آن‌ها بعد از ظهور 

خاتم‌الانبیاء این اســت که بشر قدیم به‌دلیل نبود رشــد و بلوغ فکری، قادر به حفظ کتاب آسمانی 

خود نبود... و قادر نبود یک نقشــۀ کلی برای مسیر خود دریافت کند... لازم بود مرحله به مرحله و 

منزل به منزل راهنمایی شود« )مطهری، 1390، ج 2، ص 182(؛ البته این نگاه توسط برخی دیگر 

از اندیشمندان مسلمان رد شده است )مصباح یزدی، 1398، ص 191(.

به هر حال براســاس رویکرد خطی، همۀ دســتاوردهای فکری و صنعتی جدید ناشی از رشد 

فکری و پیشــرفت علمی بشــر است و اســتفاده‌نکردن از این محصولات نوعی عقب‌گرد، ارتجاع 

و برخاســته از ذهن جامد و بســته‌ای اســت که دامن‌گیر برخی افراد شده اســت؛ افرادی که ذهن 

واپس‌گرای آن‌ها اجازه نمی‌دهد تا مدرن باشند و همچنان می‌خواهند در قرون گذشته زندگی کنند. 

در ایران برای اولین بار روشــنفکران همکار در مجلۀ کاوه بر لــزوم پذیرش مطلق مدرنیته تصریح 

کردند. تقی‌زاده در این باره می‌گوید:

»قبول و ترویج بلاشــرط و قید تمدن اروپا و تســلیم مطلق‌شــدن به اروپا و اخذ آداب و 

رســوم و تربیت و علوم و صنایع و زندگی و کل اوضاع فرنگســتان را بدون هیچ اســتثنا و 

کنار گذاشــتن هر نوع خودپسندی و ایرادات بی‌معنی که از معنی غلط وطن‌پرستی ناشی 

می‌شود و آن را وطن‌پرستی کاذب می‌توان خواند« )تقی‌زاده، 1353، ص 185(.

با اندکی تأمل مشخص می‌شــود که هرچند این نگاه در میان برخی مردم عادی و اندیشمندان 

طرفدارانی دارد، گذشته از تعارض آن با داده‌های دینی، حاصل ساده‌سازی بیش‌ازحد مسئله بوده و 

از ابعاد مختلف تمدن غرب به‌منزلۀ یک منظومه و پارادایم منسجم غافل است. همچنین در تحلیل 

خطی تاریخ بشــر این مشــکل عمده وجود دارد که دوره‌های تاریخ و مدنیت نــه بر پایۀ داده‌های 

مطمئن که براساس حدس و گمان و بدون سند و مدرک تاریخی پذیرفته مطرح شده است )مارسل، 

1378، صص 13-12؛ پولارد، 1354، ص 9(. برعکس با رجوع به داده‌های تاریخی موجود شاهد 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             5 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

114

تمدن‌هایی هســتیم که در برخی ابعاد نظیر آرامش و رفاه دنیوی و استفاده از فنون و صنایع پیشرو و 

بی‌ضرر بســیار پیشرفته بوده‌اند که نمونۀ برتر آن دوران اوج تمدن اسلامی است )هیل، 1393، ص 

67؛ عبدالسلام، 1387، صص 108-85؛ نصر، 1350، ص 144(. علاوه بر اشکالات فوق باید 

گفت نظریۀ خطی و دترمینیســتی متأثر از رویکرد هگل در فلسفۀ تاریخ از نوعی جبرگرایی نشئت 

می‌گیرد که علاوه بر تعارض با دیدگاه قرآنی در امکان تعالی یا انحطاط امت‌ها، به‌مثابۀ تهدیدی بر 

ارادۀ آزاد انســانی تلقی می‌شود )مطهری، 1385، ص 44(. از منظر برخی اندیشمندان، مهم‌ترین 

اشکال نگاه خطی به علوم و تمدن‌ها، بی‌توجهی به پیشینه، پیش‌فرض‌ها و مبانی تمدن جدید است 

که پیامدهای آن در محصولات علم مدرن جلوه‌گر می‌شــود؛ اشــکالی که در نقد نهایی نیز به آن 

اشاره خواهد شد.

علوم انسانی مدرن حاصل تغییر مبانی فکری بشر )پذیرش‌بخشی(

دومین رویکرد پربسامد در مواجهه با دانش‌های برخاسته از تمدن مدرن، حامل نوعی نگاه‌ بخشی یا 

تفکیک علوم منبعث از مدرنیته به دو دستۀ علوم انسانی و علوم طبیعی است. براساس این رویکرد، 

 ماهیت علوم 
ً
دین‌زدایی و سکولاریس��م عصر مدرن تنها در حوزۀ علوم انس��انی رخ داده و اساس��ا

انســانی با علوم طبیعی متفاوت اســت )نک: حافظ‌نیا، 1377، ص 33(؛ زیرا روش علوم طبیعی 

تجربه، اس��تقرا و تبیین روابط علی بین پدیده‌هاست و گذشته از تفاوت سنخ قضایا در علوم طبیعی 

که توصیفی صرف پدیده‌ها و غیرتجویزی است، قوانین حاکم بر این حوزه نیز ثابت، قابل پیش‌بینی 

و ضابطه‌مند اســت؛ از این‌رو پیش‌فرض‌های دینی و غیردینی در علوم طبیعی تأثیری ندارد. قرآن و 

معصوم نیز تنها هادی بشرند، نه مبین علومی چون فیزیک، شیمی و طب؛ از این‌رو وظیفۀ آن‌ها بیان 

قواعد طبیعی، فرمول‌های فیزیکی و قوانین طبی نیست؛ بنابراین باید میان این دو حوزه تفکیک قائل 

شــد. از دیدگاه سروش که از مدافعان این نگاه است: »امروزه دین‌داران عالم در جمیع جوامع دینی 

از جمله در جامعۀ ما به این نتیجه متفق علیه رسیده‌اند که کار دین تعلیم علوم طبیعی نبوده است« 

)نک: سروش، 1377، ص 3(. او در جای دیگر تصریح می‌کند: »نه‌تنها در حوزۀ فرهنگ اسلامی، 

بلکه در حوزۀ فرهنگ‌های غیردینی هم دیری اســت که از مکتبی‌کردن علوم طبیعی-تجربی چشم 

پوشــیده‌اند و آنچه برای آن‌ها مهم اســت، ایدئولوژیک کردن علوم انســانی است« )نک: حسنی، 

علی‌پــور و موحد ابطحی، 1387، ص 202(. گویا متأثر از همین نگاه اســت که برخی معتقدند 

تمدن غرب تمدنی مکانیکی است که در حوزۀ معنویات رشدی نداشته است:

»تمــدن را ما دو قســمت می‌کنیم: یکی تمدن معنوی و روحــی و یکی تمدن مکانیکی. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             6 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


115

ار|
گذ

ن 
ورا

ی د
برا

ی 
یه‌ا

ظر
؛  ن

ری
جا

هن
یۀ 

ظر
| ن

از قســمت اول شــما بهره‌ور نیســتید و هیچ مددی به آن نکرده‌اید، بلکه برای اختلاط و 

امتزاجی که با اقوام وحشــی و آدم‌خوار در خون و اخلاق پیدا کرده‌اید، هرچه ممکن بوده 

ســیر تمدن را کندتر کرده و دیر یا زود او را مغرب باید از مشرق اقتباس کند، اما در تمدن 

مکانیکی، کسی دست ما را نبسته است، مشغولیم و خیلی هم به‌سرعت« )بهنام، 1375، 

ص 108(.

درواقع از منظر این اندیشــمندان، موضوع علم دینی که محور بسیاری از مناقشات است، تنها 

در حوزۀ علوم انســانی طرح می‌شــود و ارزشی اســت که دین می‌تواند از طریق عنصر تجویز در 

آن‌هــا مداخله کرده و با گزاره‌هــای غیرتجربی خویش آن‌ها را متحول کنــد؛ یعنی در این رویکرد 

نیز مانند نگاه خطی دســتاوردهای حاصل از علم مدرن در حوزۀ علوم طبیعی تنها متأثر از رشــد 

طبیعی بشــر اســت و همۀ محصولات فنی و تکنیکی مدرن قابل استفاده و در جهت خیر و صلاح 

انسان‌هاس��ت؛ بنابراین اگر سؤال شود که دین و مبانی دینی چه تأثیری در رشد و توسعۀ این علوم و 

محصولات حاصل از آن دارد، می‌گویند مبانی دینی نقشــی در اصل این دستاوردها ندارد و تنها در 

نوع استفاده از این محصولات مؤثر است. از این منظر، دخالت دین در علوم طبیعی تنها در مسائل 

هنجاری اســت و به‌محض اینکه علم پا را از توصیف فراتر گذاشت، به مرزهای دین پا گذاشته‌ایم 

)مصباح یزدی، 1392، صص 212-210(؛ از این‌رو شــناخت پدیده‌ها و بررسی روابط آن وظیفۀ 

دین نیست و گزاره‌های دینی نقش چندانی در مسائل غیرهنجاری ندارند. به تعبیر بهتر اصل ابزارها 

و تکنیک‌های مدرن دینی و غیر دینی ندارد و تنها دین در چگونگی و نوع اســتفاده از آن ابراز ورود 

می‌کند تا مخالف معیارهای دینی نباشد و سبب آلودگی محیط‌زیست، نابودی حرث و نسل نشود. 

در این رویکرد دین تنها از منظر فقهی و اخلاقی ورود می‌کند و با بررسی فواید و مضرات یک پدیده 

دربارۀ محدوده و چگونگی اســتفاده از دستاوردهای علم مدرن اعلام نظر می‌کند )مصباح یزدی، 

1394، ص 293؛ 1391، جلد 1، ص 60(.

در بررســی این نگاه به نظر می‌رســد هرچند رعایت هنجارهای دینی و اخلاقی برای استفاده 

از این محصولات در عصر ســیطرۀ تمدن غربی ناگزیر اســت )چنانکه در رویکرد چهارم یا تقابل 

مش��روط بیان خواهد ش��د( پذیرش این نگاه به‌صورت مطلق با برخی مش��کلات مواجه است. از 

مهم‌ترین اشکالات این رویکرد نادیده‌گرفتن نقش پیش‌فرض‌ها و عوامل غیرتجربی بر علوم طبیعی 

و تجربه‌گرایی و تلقی پوزیتیویســتی از این علوم اســت. درواقع مدافعان این نگاه معتقدند، امکان 

تفکیک طبیعت‌گرایی هستی‌شناسی یا الحاد از طبیعت‌گرایی روش‌شناختی وجود دارد؛ امری که با 

انتقادهای فراوانی حتی از سوی اندیشمندان و عالمان تجربی مواجه شده است و امروزه مدافعی در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             7 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

116

میان اندیشمندان طراز اول ندارد؛ هرچند در فضای عمومی علم و دانش این تلقی هنوز طرفدارانی 

داشته باشد )نک: گلشنی، 1385، صص 165-160 و 157؛ 1389، صص 18-19(.

بر این اســاس نظریه‌های تجربی مطرح‌شده در علوم طبیعی نه خود واقعیت، بلکه تنها تحلیلی 

اســت که نظریه‌پرداز از مشــاهدات خود ارائه می‌دهد. امروز دیگر دانشــمند مطرحی نیست که 

معتقد به رئالیسم خام باشــد و نظریاتی را که براساس برخی داده‌های مشاهدتی و با افزودن برخی 

تحلیل‌های ذهنی ارائه شده است، عین واقع بداند.

گفتنی اســت همواره میان مشاهدات حسی و نظریه‌های مبتنی بر آن‌ها تفاوت وجود دارد؛ زیرا 

نظریه‌های مبتنی بر مشاهدات هیچ‌یک محســوس و تجربی نیستند و تنها تحلیلی هستند که ذهن 

ما از کنار هم نهادن داده‌ها و مشــاهدات حسی ارائه می‌کنند؛ از این‌رو حتی اگر مشاهدات حسی 

را خطاناپذیــر تلقی کنیم، باز هم نمی‌توانیــم این نظریه‌ها را عین واقع و یقینــی بدانیم؛ زیرا خود 

این نظریه‌ها تحلیل صرف هســتند؛ برای مثال نیوتن در پاســخ به این ســؤال که چرا سیب به‌جای 

افتادن روی زمین به ســمت آســمان نمی‌رود، نظریۀ جاذبه را مطرح کــرد؛ درحالی‌‌که خود جاذبه 

رؤیت‌شدنی نیست و تنها تحلیل ذهنی او از مشاهدۀ سیب بوده است. ممکن است شخص دیگری 

این افتادن را ناشی از دافعۀ خورشید تلقی کند؛ چنان‌که اینشتین با نفی جاذبه و دافعه، افتادن اشیا را 

ناشی از خاصیت انحنای فضا دانست؛ با این تحلیل که در فضا، اشیای سنگین در مرکز قرار بگیرند 

و به‌دلیل فرورفتگی فضا، اشیای سبک‌تر به سمت آن‌ها حرکت می‌کنند.

با این توضیح ســطح دخالت مبانــی و پیش‌فرض‌های ذهنی اندیشــمندان در تحلیل پدیده‌ها 

روشــن می‌شــود و دخالت این مبانی و نیز عوامل متعدد روانی، اجتماعی، اقتصادی، سیاســی و 

فرهنگی بر فرایند نظریه‌پردازی بیشــتر خود را نشــان می‌دهد و همین‌جاست که تأثیر مبانی دینی و 

الحادی نمایان می‌شود )فاضل، 1396، صص 60-26، 120-62(. این البته تنها تأثیر مبانی فوق 

در مرحلۀ نظریه‌پردازی اســت؛ وگرنه کســی نقش عوامل فوق را در تغییر سبک زندگی و نظام نیاز 

و عرضۀ مبتنی بر آن انکار نمی‌کند؛ از این‌رو عوامل سیاســی، اقتصادی و فرهنگی نقش مهمی در 

مرحلــۀ تبدیل نظریه‌ها به محصولات بازی می‌کنند کــه این عوامل متأثر از مبانی دینی و غیر دینی 

خواهند بود.

با توجه به این موضوع باید گفت طرفداران نظریۀ پذیرش مشــروط و مداخلۀ هنجاری دین باید 

به این ســؤال پاسخ دهند که چگونه می‌توانند از یک‌سو رویکرد پوزیتیویستی و تجربه‌انگاری را در 

علوم انسانی رد کنند، اما در علوم طبیعی با انکار دخالت مبانی نظری و غیرتجربی، پوزیتیویسم را 

ترویج کنند. به نظر می‌رسد پذیرش سیانتیســم و علم‌گرایی محض در علوم طبیعی، سکۀ دیگری 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             8 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


117

ار|
گذ

ن 
ورا

ی د
برا

ی 
یه‌ا

ظر
؛  ن

ری
جا

هن
یۀ 

ظر
| ن

از سکولاریسم البته در حوزۀ علوم طبیعی است که مانعی برای دستیابی به تمدن دینی خواهد بود.

علم مدرن حاصل تغییر مبانی فکری بشر مدرن )تقابل(

 همۀ علوم 
ً
ســومین رویکرد در مواجهه با علوم برخاســته از تمدن مدرن بر این باور است که اساسا

جدید اعم از علوم طبیعی و انســانی، متأثر از فضای مــدرن و دارای پیش‌فرض‌های مادی‌گرایانه و 

الحادی هستند. بر این اساس علوم طبیعی نیز مانند علوم انسانی متأثر از پیش‌فرض‌ها هستند و در 

گزاره‌های علوم طبیعی نیز عنصر تجویز دخیل است؛ ازاین‌رو دخالت دین به حوزه تشریع احکام و 

بیان قواعد اخلاقی و مباحث مرتبط با علوم انسانی منحصر نیست و در حوزۀ علوم طبیعی نیز فراتر 

از بیان بایدها و نبایدهای هنجاری می‌تواند نقش ایفا کند. درواقع براســاس این نگرش ما در حوزه 

علوم، با دو الگو یا به عبارتی منظومۀ فکری متفاوت مواجه هســتیم که هریک پیش‌فرض‌ها، علوم 

و محصولات متناســب با مبانی خود را دارد؛ الگوی الحــادی و مادی‌گرایانه علوم جدید و الگوی 

توحیدی و دینی.

براســاس ایــن رویکرد علوم جدیــد )اعم از طبیعی و انســانی( نیز متأثــر از پیش‌فرض‌های 

هستی‌شناســی خاصی اســت که هرچند در برخی اجزا و پیش‌فرض‌ها با پیش‌فرض‌های توحیدی 

مشترک است، با نگرش‌بخشی به واقعیت و انکار برخی حقایق موجود در عالم هستی، بخش اعظم 

واقعیت را نادیده گرفته و با نگاهی مادی‌گرایانه و یک‌بعدی، خود را از دستیابی به بسیاری از حقایق 

راقی محروم کرده اســت. درواقع الگوی کنونی به‌دلیل نبود نگاه همه‌جانبه به دانش بشری که بتواند 

علوم کمی را در جایگاه شایستۀ خود قرار دهد، فراموش کرده که پدیده‌ها لایه‌های مختلفی دارند که 

با هم در تعامل هســتند و واقعیت وجودی آن‌ها تنها مصروف یک سطح وجودی واحد و بلکه اقل 

سطوح، یعنی سطح مادی نمی‌شود. این نقیصه سبب شده است تا علم جدید با بی‌توجهی به سایر 

حیثیات عالم ماده، بزرگ‌نمایی بعد کمی و غفلت از بعد کیفی آن، برداشتی ناقص و معیوب از عالم 

مُونَ 
َ
طبیعت ارائه دهد. چنان‌که با توجه به تفســیر علامه طباطبایی در تفســیر آیۀ 7 سورۀ روم »يَعْل

نْيَا« )نک: طباطبائی، 1374، ج 16، ص 236( می‌توان استنباط کرد که حیات 
ُّ

حَيَاةِ الد
ْ
اهِرًا مِنَ ال

َ
ظ

دنیا باطنی هم دارد که کفار به آن علم ندارند و این نشان می‌دهد هرچند آنان به حیات دنیا، از طریق 

حواس ظاهری‌شــان علم ظاهری دارند، علمشان ناقص اســت. همچنین کلمۀ ظاهر را نکره آورده 

که علامت تحقیر اســت؛ بنابراین حتی همین علم ظاهری آن‌ها نیز به‌دلیل فراموشی سایر سطوح، 

معیوب است )نک: فاضل، 1396، صص 180-205(.

علامــه جوادی آملی نیز با اشــاره به رویکرد الحادی علوم جدیــد و نادیده‌گرفتن مبدأ و غایت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                             9 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

118

توحیــدی در علوم طبیعی جدید، آن‌هــا را از همین ناحیه معیوب تلقی می‌کنــد؛ زیرا این علوم با 

نادیده‌گرفتن حقایق و واقعیاتی که دیگر شاخه‌های معرفتی در اختیار می‌نهند، در سیری افقی به راه 

خــود ادامه می‌دهد، برای طبیعت نه مبدائی می‌بیند و نه فرجامی و از همین‌رو در طبیعت جز علل 

و اسباب مشــاهده‌پذیر مادی نمی‌بیند )جوادی آملی، 1386(. در مقابل در علوم طبیعی مطلوب، 

عقل و سایر ابزارهای ادراکی کمک می‌کنند تا جهان طبیعت و سایر مراتب وجود به‌عنوان آیینه‌هایی 

دیده شود که سیمای خداوند را بازتاب دهند )نصر، 1379، ص 198(.

گذشته از این موضوع، چنان‌که پیش‌تر اشاره شد، ابزار و فناوری‌های استفاده‌شده در هر عصر و 

 محتاج است یا احساس می‌کند به آن احتیاج دارد 
ً
زمان، تابعی از نیازهایی است که بشر به آن واقعا

و این نظام نیاز و ارضا خود تابع ارزش‌های فکری و مبانی معرفتی شــخص و جامعه است. زمانی 

که نیاز بشــر مادی تعریف شود، توسعۀ نیازها یعنی توسعۀ تعلق‌خاطر به دنیا و ارضای آن‌ها نیز در 

همین قالب تعریف می‌شود )میرباقری و طاهری، 1394، ص 39(.

طبیعی اســت ابزارها و فناوری برآمــده از این رویکرد الحادی و مــادی و نظام نیاز و ارضای 

مبتنی بر آن نیز جلوه‌ای از همین برداشت ناقص هستند و بر همین اساس تفکیک کامل آسیب‌ها و 

ناهنجاری‌ها از این محصولات ناشــدنی است؛ زیرا ترکیب این محصولات با ناهنجاری‌ها ترکیبی 

اتحادی است نه انضمامی؛ درحالی‌که براساس نگرش توحیدی، انسان، جهان و طبیعت مجموعۀ 

یکپارچه‌ای است که اجزای آن، با هم مورد مداقه قرار می‌گیرند و مفاهیمی مانند خلقت و ربوبیت 

خداوند و عبودیت انســان در آن برجسته است. این مفاهیم به شکل شبکه‌ای درهم‌تنیده، در روان و 

شــخصیت انسان و تمام زوایای اقتصادی، فرهنگی، اجتماعی و سیاسی زندگی او تأثیر می‌گذارد و 

به او بینشــی می‌دهد تا هنگام مطالعۀ طبیعت، به مقدار مرتبۀ وجودی خود، عوامل مادی و مجرد، 

سطوح مختلف واقعیت و حیثیاتِ تأثیرگذار را دخیل کرده و فناوری و ابزار مورد نیاز را هم براساس 

همین نگاه برای بشر مهیا کند.

چگونگی برخورد با دستاوردهای بشر براساس نگاه کل‌نگر

همان‌گونه که اشــاره شد، در رویکرد سوم که نگاهی کل‌نگر دارد، علومی که در تمدن مدرن توسعه 

یافته‌اند، اعم از علوم طبیعی و انســانی، متأثر از مبانی مادی‌گرایانه و پیش‌فرض‌های الحادی است 

و با بی‌توجهی به لایه‌های مختلف واقعیت و کمی‌نگری، واقعیت را به شــکلی عیب‌ناک، ناقص و 

 نادرست روایت می‌کند. اندیشمندانی که این نگاه را پذیرفته‌اند، در نوع مواجهه با دستاوردها 
ً
احیانا

و محصولات حاصل از علم مدرن برخورد یکســانی پیشــه نکرده‌اند، بلکه گروهی به کلی آن‌ها را 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            10 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


119

ار|
گذ

ن 
ورا

ی د
برا

ی 
یه‌ا

ظر
؛  ن

ری
جا

هن
یۀ 

ظر
| ن

مضر و بی‌استفاده دانسته و برخی نیز تلاش کرده‌اند با توجه به اقتضائات زمان راه‌حلی برای استفادۀ 

بهتر از آن‌ها ارائه کنند که در ادامه به تبیین این دو نگاه خواهیم پرداخت.

نگاه سلبی و انکاری )تقابل محض(

برخی قائلان بــه الحادی‌بودن علوم مدرن دســتاوردهای این علم را نیز متأثــر از همین نگاه نفی 

کرده‌اند و معتقدند به‌دلیل ذات الحادی این ابزار، اســتفاده از آن‌ها به‌تدریج در ســامت و آرامش 

روحی و جســمی انسان اثر گذاشــته و به دوری از خدا و نگاه توحیدی منجر خواهد شد )فردید و 

ممدپور، 1387، صص 447 و 43(. این رویکرد تقابلی خواه ناخواه به نفی اســتفاده از امکانات 

و فناوری‌های علم مدرن انجامیده اســت. امروزه گروه‌هایی هستند که با رهاکردن زندگی مدرن و 

به جان خریدن ســختی‌هایی که از رها کردن این ابزارها حاصل می‌شــود، در جست‌وجوی آرامش 

هســتند؛ برای مثال آمیش‌ها فرقه‌ای پروتستان در ایالات‌متحده آمریکا هستند که با ایجاد خانه‌های 

ابتدایی دور از شــهر و در دل جنگل، برخی ماه‌های سال را دور از مظاهر فناوری‌های مدرن به سر 

می‌برند )نک: پایا، 1393، ص ۱۸۰(.

در ایران نیز گروهی به ‌نام اهل توقف در روستای ایستای طالقان وجود دارند که اهالی آن خود 

را از پیــروان مرحوم میرزا صــادق مجتهد تبریزی از علمای عصر مشــروطه معرفی می‌کنند که تا 

پایان عمر بر جواز اســتفاده‌نکردن از فناوری‌های مدرن باقی ماند )نک: غلامی، 1397، ص 16؛ 

عســگری، 1389(. طبیعی است در پیش گرفتن چنین رویکردی گذشته از عسر و حرج آن به‌دلیل 

لزوم کناره‌گیری از جامعه و دورماندن از مظاهر تمدنی، مشــکلات فراوانی از جمله قطع ارتباط با 

عالم خارج را به دنبال دارد و از منظر اســامی نیز چنین رویکــردی به نوعی رهبانیت غیرممدوح 

خواهد انجامید؛ البته در ذیل این نگاه، نگاه دیگری نیز وجود دارد که براساس تحلیل برخی روایات 

قائل به توقیفی‌بودن همۀ علوم اعم از کشــاورزی و دامداری و... و به طریق اولی سایر علوم انسانی 

است؛ به این معنا که تنها علوم و فناوری‌های دوران حیات معصومین )علیهم‌السلام( رسمیت دارد 

)نصیری، 1387، مقدمه(.

با این حال مطابق این رویکرد به‌دلیل ســیطرۀ علم مدرن و عدم امکان تحقق این علوم در عصر 

غیبت، گریزی از پذیرش دســتاوردهای مدرن و اســتفاده از آن نیســت و هر تلاشی برای بازگشت 

به این علوم توقیفی تا فرارســیدن عصر ظهور ابتر و محکوم به شکســت اســت )نصیری، 1398، 

صــص 178-170(. در تحلیل این نگاه نیز گذشــته از رد توقیفی‌بودن علــوم به‌دلیل القای نوعی 

انحصار مذموم که با رویکرد خود اهل بیت نیز در تنافی اســت، باید گفت این نگاه القاکنندۀ نوعی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            11 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

120

نگاه یــأس‌آور و انفعالی به جامعه و دارای پیامدهای زیان‌باری اســت که از جمله می‌توان به لزوم 

کنارگذاشتن بســیاری از ابعاد فردی و اجتماعی دین خدا در عصر غیبت به‌دلیل تعارض با فرهنگ 

و دستاوردهای مدرنیته و نیز قبول محرومیت از علوم توحیدی معصومان تا زمان ظهور اشاره کرد.

نگاه ایجابی و تمدنی )تقابل مشروط(

نــگاه دیگری که عمدۀ معتقدان به رویکرد ســوم یعنی الحادی‌بودن مبانی همۀ علوم برخاســته از 

جهان‌بینــی مدرن دنبــال می‌کنند، نوعی تقابل مشــروط در مواجهه با دســتاوردها و محصولات 

علوم مدرن اعم از علوم طبیعی و انســانی اســت. بر این اساس هرچند دستاوردهای فوق به شکل 

 کنار گذاشت )نصیری، 1387، 
ً
ناگزیری آســیب‌زا هستند، به چند دلیل نمی‌توان ابزار فوق را کاملا

صــص 241-231(. دلیل اول برون‌دینی و به اجتماعی‌بودن انســان بازمی‌گردد؛ زیرا تمدن مدرن 

در تمام زوایای جامعۀ انســانی نفوذ کرده و با نظام‌ســازی انسان‌ها را به خود وابسته کرده است؛ از 

این‌رو اســتفاده‌نکردن از ابزار مدرن نتیجه‌ای جز انزوای اجتماعی و دورشدن از مظاهر تمدن و نیز 

مواجه‌شدن با مشکلات متعدد به‌دلیل نبود ابزار مفید جایگزین است.

دومین دلیل درون دینی است و به نهی از رهبانیت و دوری از زندگی جمعی بازمی‌گردد. اسلام 

تعالی انسان‌ها را در ارتباط با هم‌نوعان خویش و خدمت به آن‌ها تعریف کرده است؛ چنین چیزی با 

رهاکردن ابزار و فناوری‌های مدرن ممکن نیست و این موضوع دست‌کم استفاده از ابزارهای ارتباط 

جمعی را به دنبال دارد؛ امری که خواه ناخواه کار درون سیســتم مدرن و تعامل با ســایر اجزای این 

منظومه اعم از نظام‌های اقتصادی، آموزشی، سیاسی و... آن را ناگزیر خواهد کرد.

بــا مفروض‌گرفتن لزوم چنین تعاملی این پرســش پیش می‌آید که شــیوۀ تعامل و اســتفاده از 

دستاوردهای علم مدرن چگونه و تا کجا خواه بود؟ پاسخ به این پرسش تقابل مشروط با دستاوردهای 

علم مدرن اســت که البته به نگاه قائلان به رویکرد دوم یعنی پذیرش مشــروط این دستاوردها بسیار 

 گریزی از آسیب‌زایی این ابزارها و دستاوردها نیست، 
ً
نزدیک است. به این صورت که هرچند اساسا

باید تا حد ممکن این آسیب‌ها را کاهش داد و با ابزارهای دینی و رعایت هنجارهای فقهی و اخلاقی، 

آن‌ها را به حداقل رساند. با این حال باید دقت کرد که چنین نگاهی با رویکرد پذیرش مشروط تفاوت 

مهمی دارد؛ زیرا در نگرش پذیرش مشروط، ابزار و دستاوردهای علم مدرن خنثی و بی‌طرف هستند 

و فی‌نفســه نافع یا مضر نیستند و این انسان‌ها هســتند که با نوع استفادۀ خود سبب آسیب‌زایی آن‌ها 

می‌شوند، اما در رویکرد تقابل مشروط ابزار جهت‌دار بوده و مداخلۀ دین به‌دلیل ضرورت استفاده و 

کاهش آسیب‌ها قابل توجیه است )میرباقری و طاهری، 1394، ص 20(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            12 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


121

ار|
گذ

ن 
ورا

ی د
برا

ی 
یه‌ا

ظر
؛  ن

ری
جا

هن
یۀ 

ظر
| ن

ســومین و آخرین دلیل لزوم استفادۀ مشــروط از ابزار و فناوری مدرن با وجود آسیب‌زایی آن و 

البتــه با رعایت هنجارها؛ لزوم نگاه منظومه‌ای به واقع یا همان رویکرد تمدنی اســت. این نگاه بر 

این پیش‌فرض استوار است که الگوی الحادی یا همان الگوی تمدنی حاکم با توجه به سیطرۀ خود 

بر جوامع اجازۀ رشــد و سرکشیدن الگوی رقیب یا همان الگوی توحیدی را نمی‌دهد. در این تقابل 

تمدنی، الگوی توحیدی برای ســربرآوردن و به چالش کشــیدن تمدن حاکم باید ضمن استفاده از 

ابزارهای الگوی حاکم، مراحلی را طی کند که ذیل عنوان زیر به آن خواهیم پرداخت.

تقابل مشروط؛ راه‌حل اجرای الگوی تمدنی

تمدن‌ها الگوهای زیســت اجتماعی هستند که هریک نظام‌ها و به تبع آن ابزارهای متناسب با مبانی 

فکری خود را تأســیس و ابداع می‌کنند؛ از نظام آموزش و پــرورش گرفته تا نظام اقتصادی و حتی 

طبی. زمانی که یک تمدن و الگوی فکری بر عالم مســلط می‌شــود، تمام تلاش خود را می‌کند تا 

حاکمیت مطلق و مرجعیت او با ایجاد یک تمدن رقیب به چالش کشــیده نشــود. اکنون این سؤال 

مطرح می‌شــود که با وجــود حاکمیت بلامنازع الگوی الحادی کنونــی، چگونه می‌توان از اجرا و 

تحقق الگوی دینی تمدن سخن گفت؟ در پاسخ به این سؤال به نظر می‌رسد با توجه به سلطۀ الگوی 

رقیب لازم اســت ضمن اســتفاده از آن الگو، به‌تدریج آن را به چالش کشــید تا به مرحلۀ نخست 

الگوی دینی برســد. بر این اساس برای رســیدن به الگویی از دانش طبیعی دین‌محور، گذر از چند 

مرحله ضروری است که در برخی از آن‌ها استفاده از ابزارهای تمدن حاکم ضروری است.

اولین و مهم‌ترین مرحله، ایجاد تردید در حقانیت و کارایی علم مدرن، نه‌تنها در سطح معدودی 

از نخبگان، بلکه در ســطح استادان و دانش‌پژوهان اســت. طبیعی است ایجاد حاکمیتی باثبات و 

قدرتمند از لوازم ورود قدرتمند به این مرحله است؛ زیرا با نبود چنین حاکمیتی، شرایط اجتماعی، 

اقتصادی و فرهنگی لازم محقق نشــده و الگوی رقیب با اعمــال قدرت، هرگونه تلاش برای ایجاد 

الگویی متفاوت را با شکست منجر می‌کند.

دومین مرحله از این روند، خروج از انفعال و ورود به مرحلۀ فعال است؛ بدین معنا که در بدنۀ 

جامعه، رویکردی ایجاد شــود که معتقد به امکان مبارزه با الگوی کنونی و جایگزین‌کردن رقیب آن 

باشد. سومین گام برای تحقق الگوی دینی، با توجه به سطح استفادۀ عمومی و اکثری از دستاوردهای 

تمدن موجود، مرحلۀ تلاش برای مقابلــه و حذف برخی مؤلفه‌ها و پیش‌فرض‌های به‌صراحت غیر 

دینی این دستاوردهاست که می‌توان با ضمیمۀ یک پیوست فرهنگی به این محصولات، آسیب‌های 

آن را به حداقل رســاند؛ امری که از آن به‌عنوان تقابل مشروط یا لزوم مداخلۀ هنجاری دین نام برده 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            13 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

122

شــد و بر همین مبنا نظریۀ هنجاری به‌عنوان نظریــه‌ای برای دوران گذار از تمدن الحادی و ورود به 

تمدن دینی قابل دفاع است.

طبیعی اســت برای تحقق تمدن دینــی نمی‌توان در این مرحله باقی ماند، بلکه لازم اســت با 

رســیدن به مرزهای دانش جدید به بومی‌کردن ایــن محصولات پرداخت. در این مرحله البته هنوز 

ســاختار و پیش‌فرض‌های الگوی غربی وجود دارد، اما با حذف عناصر به‌صراحت غیر اسلامی و 

اختلاط با برخی الگوهای بومی از مرحلۀ غربی محض عبور کرده است. آخرین گام ایجاد الگوی 

دینی، مرحلۀ تحقق تمدن دینی اســت که در آن ساختارهای آموزشی، اقتصادی و فرهنگی مبتنی بر 

 ایجاد شده و به‌تدریج ابزارها و محصولات متناسب با این تمدن بروز و ظهور 
ً
مبانی توحیدی کاملا

خواهند یافت.

نتیجه‌گیری

در این مقاله انواع مواجهه با محصولات تمدن مدرن صورت‌بندی شــد. براســاس تقســیم‌بندی 

انجام‌شده می‌توان این مواجهه را به‌صورت کلی در قالب سه رویکرد جای داد:

الف( رویکرد پذیرش محض که براســاس نگاه خطی همۀ محصولات علم مدرن را در تمام 

علوم اعم از طبیعی و انسانی حاصل رشد و پیشرفت علوم بشری می‌داند، در برخی دوره‌ها 

شتاب بیشتری داشته است و باید از آن استقبال کرد.

ب( رویکرد پذیرش مشــروط که با تفکیک بین علوم انســانی و طبیعی معتقد است تنها علوم 

انســانی و نتایج آن برخاسته از تمدن مدرن بر مبانی الحادی و ماده‌گرایانه مبتنی است، اما 

علوم طبیعی و محصولات آن ناشی از پیشرفت‌های بشر و تجربی صرف است و اگر آسیبی 

هم در آن‌ها وجود دارد، ناشــی از استفادۀ نادرست از آن است و دین می‌تواند با مداخله و 

تبیین هنجاری راه استفادۀ درست از این محصولات را تبیین کند.

ج( رویکــرد تقابلی کــه میان علوم انســانی و طبیعی مدرن تفاوتی نمی‌بیند و معتقد اســت 

مبانی همۀ این علوم برخاســته از نگاه یک‌بعدی و ماتریالیستی است و درنتیجه نظریه‌ها و 

محصــولات برآمده از این علوم با توجه به این نگاه ناقص و معیوب، آســیب‌زا و مانعی در 

مســیر هدایت نهایی بشر خواهد بود. براســاس این نگاه دربارۀ چگونگی مواجهه با علوم 

مدرن و محصــولات آن دو نگاه وجود دارد؛ رویکرد تقابل محض که هرگونه اســتفاده از 

این محصولات را تقبیح می‌کند و رویکرد تقابل مشــروط که معتقد اســت استفاده از این 

محصــولات به‌دلیل اقتضائات زمان لازم اســت، اما برای کاهش آســیب‌های مبنایی این 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            14 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


123

ار|
گذ

ن 
ورا

ی د
برا

ی 
یه‌ا

ظر
؛  ن

ری
جا

هن
یۀ 

ظر
| ن

محصولات باید استفاده از آن‌ها هنگام ضرورت با رعایت هنجارهای دینی همراه باشد.

هرچنــد این نگاه در موضــوع مداخلۀ دین برای اعمال هنجارها، به رویکرد پذیرش مشــروط 

نزدیک می‌شــود، مطلوبیت ذاتی ایــن محصولات را نمی‌پذیرد و اعمــال هنجارها را تنها به‌عنوان 

امر ناگزیر در دوران گذار تمدنی مطلوب می‌داند؛ امری که به‌شــکل طبیعی در دوران تحقق تمدن 

دینی ضرورت نخواهد داشــت؛ زیرا در این تمدن به شکل مبنایی، ابزاری بروز و ظهور می‌یابند که 

آسیب‌های مبنایی فوق در آن‌ها وجود ندارد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            15 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

124

کتابنامه

آوینی، مرتضی. 1367. توسعه و مبانی تمدن غرب. تهران، ساقی. 	.1

باربور، ایان. 1392. دین و علم. ترجمۀ پیروز فطورچی. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه. 	.2

براون، رابرت مک‌آفی. 1381. روح آیین پروتستان. ترجمۀ فریبرز مجیدی. تهران: نگاه معاصر. 	.3

بهنام، جمشید. 1375. ایرانیان و اندیشۀ تجدد. تهران: فرزان روز. 	.4

یابی نقادانه امکان‌پذیــری تکنولوژی دینی؛ نمونۀ تکنولوژی فرقۀ  پایــا، علی. 1393. »ارز 	.5

آمیش«. گفتمان الگو. سال سوم. شمارۀ ۶.

یخ و جامعه. ترجمۀ حسین اسدپور. تهران: امیرکبیر. پولارد، سیدنی. 1354. اندیشۀ ترقی تار 	.6

تاونی، ریچارد هنری. 1377. دین و ظهور ســرمایه‌داری. ترجمۀ احمد خزاعی. تهران: نشر  	.7

مرکز.

تقی‌زاده، حسن، 1353. مقالات. زیر نظر ایرج افشار. جلد چهارم. تهران: انتشارات شکوفان. 	.8

جوادی آملی، عبدالله. 1386. منزلت عقل در هندسۀ معرفت دینی. قم: اسراء. 	.9

10. حافظ‌نیا، محمدرضا. 1377. مقدمه‌ای بر روش تحقیق علوم انسانی. تهران: سمت.

11. حســنی، حمیدرضا؛ علی‌پور، مهدی؛ موحد ابطحی، ســید محمدتقــی. 1387. علم دینی 

دیدگاه‌ها و ملاحظات )گزارش، تبیین و ســنجش دیدگاه‌های متفکــران ایرانی در باب 

چیستی، امکان و ضرورت علم دینی(. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

12. خســروپناه، عبدالحسین. 1393. در جست‌وجوی علوم انســانی اسلامی. قم: دفتر نشر 

معارف.

یخ جهان لاروس. ترجمۀ امیر جلال‌الدین اعلم. تهران: سروش. 13. دونان، مارسل. 1378. تار

14. رســول‌زاده، عباس؛ باغبانی، جواد. 1389.‌ شناخت مسیحیت. قم: مؤسسۀ آموزشی پژوهشی 

امام خمینی )ره(.

15. رهنمایی، احمد. 1389. غرب‌شناســی )ســیری در تحولات فرهنگی و سیاسی غرب از 

یونان باستان تا پایان هزاره دوم(. قم: مؤسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.

16. سروش، عبدالکریم. 1377. »دین اقلی و اکثری«. کیان. دورۀ هشتم. شمارۀ 41. صص 1-5.

یتانیا و ایران. جلد 1.  17. شــهبازی، عبدالله. 1377. زرسالاران یهودی و پارســی؛ استعمار بر

تهران: مؤسسۀ مطالعات و پژوهش‌های سیاسی.

18. طباطبائی، محمدحسین. 1374. ترجمۀ تفسیر المیزان. ترجمۀ محمدباقر موسوی. قم. جلد 

16. قم: جامعۀ مدرسین حوزۀ علمیه.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            16 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


125

ار|
گذ

ن 
ورا

ی د
برا

ی 
یه‌ا

ظر
؛  ن

ری
جا

هن
یۀ 

ظر
| ن

19. عبدالســام، محمد. 1387. شــکوفایی علم در جهان اســام. ترجمۀ اصغر افتخاری و 

غلامرضا خواجه سروی. تهران: پژوهشکدۀ مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

عســگری، حسین. 1389. روستای ایستا: پژوهشــی دربارۀ اهل توقف در طالقان. تهران: نشر 

شهید محبی.

20. غلامی، رضا. 1397. »بررســی رویکردهای پنج‌گانه در مواجهه با علم«. تحقیقات بنیادین 

علوم انسانی. سال چهارم. شمارۀ 2 )پیاپی 11(. صص 7-31.

21. فاضل فلاورجانی، داود. 1396. نقش پیش‌فرض‌های دینی در علوم طبیعی. رســالۀ دکتری 

موسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(. استاد راهنما: محمد مطهری.

22. فردید، احمد؛ مددپور، محمد. ۱۳۸۷. دیدار فرهی و فتوحات آخرالزمان. تهران: مؤسســۀ 

فرهنگی و پژوهشی چاپ و نشر نظر.

23. گلشــنی، مهدی. 1385. از علم ســکولار تا علم دینی. تهران: پژوهشــگاه علوم انسانی و 

مطالعات فرهنگی.

24. _________. 1389. »چرا علم دینی؟«. اسراء. دورۀ دوم. شمارۀ 4. صص 15-25.

یۀ سیاســی اســام. جلد 1. قم: مؤسسۀ آموزشی و  25. مصباح یزدی، محمدتقی. 1391. نظر

پژوهشی امام خمینی )ره(.

26. _______________. 1392. رابطۀ علم و دین. قم: مؤسســۀ آموزشــی و پژوهشی امام 

خمینی )ره(.

27. _______________. 1394. پاســخ استاد به جوانان پرسش‌گر. قم: مؤسسۀ آموزشی و 

پژوهشی امام خمینی )ره(.

یخ در قرآن. قم: مؤسســۀ آموزشی و پژوهشی  28. _______________. 1398. جامعه و تار

امام خمینی )ره(.

29. مطهری، مرتضی. 1390. مجموعه آثار. جلد 2. تهران: صدرا.

30. __________. 1385. قیام و انقلاب مهدی. تهران: صدرا.

31. موحد ابطحی، سید محمدتقی. 1391. »دفاعی از رویکرد تهذیب و تکمیل علوم موجود«. 

پژوهش‌نامۀ علم و دین. دورۀ سوم، شمارۀ 5. صص 103-126.

32. میرباقری، ســید محمدمهدی؛ طاهری، محمدحسین. 1394. نسبت دین با علم و فناوری 

یۀ علم دینی(. قم: تمدن نوین اسلامی. )مبانی مفهومی نظر

یخ انگلستان. ترجمۀ مجید مسعودی. تهران: گوتنبرگ. 33. موروآ، آندره. 1366. تار

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

                            17 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html


| 1
40

ر 1
ها

 | ب
26

ی 
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

126

یســم در حوزۀ معرفت سیاســی و  34. نجف��ی، موس��ی. 1377. اندیشــۀ دینــی و سکولار

غرب‌شناسی. تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.

35. نصر، سید حسین. 1350. علم و تمدن در اسلام. ترجمۀ احمد آرام. تهران: اندیشه.

36. ___________. 1379. نیاز به علم مقدس. ترجمۀ حسن میانداری. قم: طه.

37. نصیری، مهدی. 1387. اسلام و تجدد. تهران: کتاب صبح.

38. _________. 1398. عصر حیرت. تهران: مکتبة الصدیقة الشهیده.

39. وبر، ماکس. 1385. اخلاق پروتســتان و روح سرمایه‌داری. ترجمۀ عبدالکریم رشیدیان و 

پریسا منوچهری کاشانی. تهران: علمی و فرهنگی.

یخ تحلیلی علم و فناوری در جهان اســام. ترجمۀ سعید  40. هیل، دونالد راتلیج. 1393. تار

رفعت‌جاه. تهران: جوانۀ رشد.

41. Cahoone, L. 1996. From Modernism to Postmodernism. Cambridge: 

Massachusetts.

42. Mcgrath, A. E. 2002. Christian Theology. An Introduction, 3rd edn, 

Blackwell.

43.  McLuhan, M.1987. Letters of Marshall McLuhan. Oxford University 

Press.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
1.

6.
4 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

02
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            18 / 18

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.1.6.4
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-407-fa.html
http://www.tcpdf.org

