
33

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف چکیده

مروری بر آثار مربوط به سیاســت‌گذاری علم، نشانگر طبقه‌بندی این رشتۀ علمی 

در ذیل علوم اجتماعی و به‌طور مشخص، مطالعات اجتماعی علم و جامعه‌شناسی 

علم است که خود در آرای متفکران کلاسیک جامعه‌شناسی مانند دورکیم و مارکس 

ریشه دارد. در این حوزه، بعضی از نظریات، مطالعات اجتماعی یا سیاست‌گذاری 

علــم را ناظر بر منظرهای مختلف جهان مدرن بررســی می‌کنند و بعضی دیگر از 

آن‌ها به تمایز کلی همۀ منظرهای مدرن با جهان ماقبل مدرن، به‌‌ویژه قرون وسطای 

کید بر منظرهای دستۀ دوم مانند دیدگاه  مســیحی اشــاره دارند. در این مقاله، با تأ

میشــل فوکو، توماس کوهن و برونو لاتور، تحولات مربوط به گسست علوم مدرن 

از جهان قرون وســطای مســیحی به‌لحاظ موضوع و مبانی بررسی شد. همچنین 

ارتباط تکوینی حوزۀ مطالعات اجتماعی و سیاســت‌گذاری علم در قرن بیستم با 

دوره‌های قبلی علم مدرن تحلیل شدند و درنهایت با توجه به نگاه مابعدالطبیعی به 

علم در جهان اســامی ـ ایرانی، به‌ویژه تا قبل از مواجهه با دنیای مدرن، براساس 

حکمت اسلامی اقتضائات معرفتی مطالعات اجتماعی و سیاست‌گذاری علم در 

سنت اسلامی ـ ایرانی مدنظر قرار گرفت.

کلیدواژه‌ها: سیاست‌گذاری علم، حکمت اســامی، مطالعات اجتماعی علم، 

جامعه‌شناسی علم.

یخ پذیرش:1401/10/15 | یافت: 1401/07/13 | تار یخ در تار

محمدرضا قائمی‌نیک*
استادیار گروه علوم اجتماعی دانشگاه علوم اسلامی رضوی، مشهد، ایران.

‏اقتضائات معرفتی سیاست‏گذاری علم 
در سنت اسلامی ـ ایرانی

ghaeminik@razavi.ac.ir

https://orcid.org/0000-0001-7181-5782*

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             1 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

34

مقدمه

سیاست‌گذاری علم1 و حوزه‌های مشابه آن مانند مطالعات علم و تکنولوژی2 یا مطالعات اجتماعی 

علم3 در نیم قرن اخیر اهمیت فوق‌العاده‌ای یافته اســت. هرچند انتشار گستردۀ مجلات و مقالات 

متعدد و تأسیس نهادهای علمی متکثر در کشــورهای مختلف4 می‌تواند به‌تنهایی نشانگر اهمیت 

این حوزۀ علمی باشــد، انتشار آثار علمی پرشماری از سوی دانشمندان متعددی5 که بعضی از آثار 

1. science policy making
2. Science and technology studies (STS)
3. Social Study of Science
ایرلند، هلند،  آلمان، هند،  اروپا،  اتحادیۀ  برزیل،  کانادا،  استرالیا،  از جمله  نهادها در کشورهای مختلف،  این   .4
شرح  به  آن‌ها  از  بعضی  اسامی  که  شده‌اند  تأسیس  آمریکا  متحدۀ  ایالات  و  انگلستان  سوئد،  روسیه،  پاکستان، 
به‌تازگی  و  فرهنگی، مرکز تحقیقات سیاست علمی کشور  انقلاب  عالی  از شورای  فارغ  نیز  ایران  در  زیر است. 
نهادها  این  جمله  از  شریف  صنعتی  دانشگاه  جمله  از  مختلف  دانشگاه‌های  در  فناوری  و  علم  پژوهشکده‌های 

محسوب می‌شوند.

Australi :Australian Research Council

Canada: (SSHRC)/ (NSERC)/ (CIHR).

Brazil: (CNPTD)/ São Paulo Research Foundation.

European Union: the European Commission and Member States of the European Union 

(EU).

Germany: German research funding agencies.

India: (CSIR)/ (DST)/ (UGC)/ (ICMR)/ (DBT)/ (SERC).

Ireland: (IRC)/ (IRCSET)/ (IRCHSS).

The Netherlands: (NWO)/ (SOFA).

Pakistan: The National ICT R&D.

Russia: Russian Humanitarian Scientific Foundation/ Russian Foundation for Basic 

Research/ Russian Science Foundation.

Switzerland: (SNSF)/ (CTI/KTI).

United Kingdom: Research Councils UK/ (AHRC)/ (BBSRC)/ (ESRC)/ (EPSRC)/ (MRC)/ 

(NERC)/ (STFC).

United States: (DARPA)/ United States Department of Energy Office of Science/ National 

Institutes of Health: biomedical research.
5. احصای تام آثار این حوزه در این مجال ممکن نیست، اما مهم‌ترین پژوهشگران این حوزه عبارت‌اند از:

Karen Barad, S. Barry Barnes, Wiebe Bijker, David Bloor, Barry Bozeman, 

MassimianoBucchi, Michel Callon, Harry Collins, Andrew Feenberg, Ulrike Felt, 

Ludwik Fleck, Steve Fuller, Steven L. Goldman, Matthias Gross, Ian Hacking, Donna 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             2 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

35

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

آن‌ها در ایران شناخته‌شده‌تر هستند )مانند کتاب ساختار انقلاب‌های علمی توماس کوهن )1389( 

و نظم اشیاء: دیرینه‌شناسی علوم انسانی )1398( از میشل فوکو( مؤید دیگری بر اهمیت روزافزون 

این حوزۀ علمی و پژوهشی است1؛ با این ‌حال حوزۀ سیاست‌گذاری علم چنان‌که آثار مربوط به این 

حوزه نشــان می‌دهد، از درون نقد و تکمیل تحولات مطالعات اجتماعی علم، جامعه‌شناسی علم 

یا رابطۀ علم و جامعه سربرآورده است )نک: Fuller,1997; David; 2005؛ مولکی، 1389(.

در میان این دیدگاه‌های متکثر، بعضی با تأثیر از نظریۀ انتقادی یا نگاه مارکسیســتی به مســئله 

می‌نگرند )نظیر دیالکتیک روشــنگری از هورکهایمر و آدورنــو، 1383(2 و بعضی دیگر با تأثیر از 

رویکردهــای محافظه‌کارانه یا کارکردی به علم، به تحلیل تحولات علم در دورۀ معاصر پرداخته‌اند 

)مانند الزامات نهادی علم از Merton, 1972( یا برخی با تکیه بر نگاه فمینیســتی و تمایز بنیادین 

مرد و زن، به مطالعۀ علم و رابطۀ آن با نگاه زنانه توجه نشــان داده‌اند )مانند زنان در علم آمریکا از 

Zucherman and Cole,1975(. ایــن نظریات به‌لحاظ مبانی و بنیان‌ها، در بررســی تحولات 

علم و معرفت با تکیه بر اپیســتمۀ مدرن اشــتراک دارند و به تمایزات علم در جهان ماقبل مدرن و 

مابعد آن نپرداخته‌اند.

در مقابل، بعضی از تحلیل‌های دیگر مانند ساختار انقلاب‌های علمی توماس کوهن )1389(، 

نظم اشیاء: دیرینه‌شناسی علوم انسانی میشل فوکو )1398(، مواجهه با گایا )2017a( و مانند آن‌ها 

تحولات علم مدرن را در نســبت با تلقی از علم در تمدن‌های ماقبــل مدرن از قبیل یونان یا قرون 

وســطی دنبال کرده‌اند. این آثار مطالعات علم و سیاست‌گذاری دربارۀ آن‌ را نه منحصر به اپیستمۀ 

مدرن، بلکه در مقایسه با دیگر اپیستمه‌ها یا پارادایم‌های علمی توضیح داده‌اند. در ادامه با اشاره به 

این دست آثار، به این نکته پرداخته‌ایم که اگر در سنت اسلامی ـ ایرانی قصد داریم سیاست‌گذاری 

Haraway, Sandra Harding, S. Lochlann Jain, Sheila Jasanoff, Thomas Kuhn, Bruno 

Latour, John Law, Donald Angus MacKenzie, Carl May, Annemarie Mol, Elting E. 

Morison, Michelle Murphy, David F. Noble, Trevor Pinch, Arie Rip, Simon Schaffer, 

Johan Schot, Bernard Stiegler, Lucy Suchman, Helen Verran, Judy Wajcman, Robin 

Williams, Langdon Winner, Steve Woolgar.
1. با این حال در کنار آثار علمی و ترجمه‌شده، دربارۀ اهمیت مسئله می‌توان به انتشار اسناد متعدد سیاست‌گذاری 
علم یا نهادهای علمی که در سال‌های اخیر در شورای عالی انقلاب فرهنگی یا دیگر شوراهای عالی تدوین شده 
است، از جمله سند نقشۀ جامع علمی کشور، سند تحول آموزش و پرورش، سند راهبردی تحول در علوم انسانی 

و نظایر آن‌ها اشاره کرد.
 از مقالۀ بوریس هسن )1971( که اولین بار در 

ً
2. با این حال در کنار این اثر قابل‌توجه از مکتب فرانکفورت، معمولا

1931 منتشر شد و دربارۀ تحلیل مارکسیستی از کتاب اصول فلسفۀ ریاضی نیوتن به‌مثابۀ اثری سرمایه‌دارانه بود، 
به‌عنوان یکی از مهم‌ترین تحلیل‌های مارکسیستی یاد می‌شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             3 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

36

علم را بررســی کنیم، باید به بنیان‌های متفاوت علم در جهان اسلامی ـ ایرانی با جهان مدرن غربی 

که به‌ویژه از دورۀ رنســانس آغاز شده اســت، توجه داشته باشیم. با نظر به مقدمۀ فوق، پرسش‌های 

مقاله عبارت‌اند از:

 1. اپیستمه یا پارادایم علم مدرن چه تمایز ماهوی با علم در جهان ماقبل مدرن )قرون وسطی( دارد؟

2. مطالعات اجتماعی علم و سیاســت‌گذاری علم چه نسبتی با حوزه‌های پژوهشی قبل از آن 

در جهان مدرن دارد؟

3. با نظر به تمایز پارادایمی علم مدرن از جهان ماقبل آن، اقتضائات کلی سیاست‌گذاری علم 

در جهان اسلامی ـ ایرانی چیست؟

پیشینۀ پژوهش

بــا نظر به تلاش این مقاله برای نگاهی به سیاســت‌گذاری علم از منظر جهان غیرمدرن، پیشــینۀ 

تحقیقی این مقاله از یک‌ســو ناظر به آثاری اســت که نشــان داده‌اند سیاست‌گذاری علم و گاهی 

سیاســت‌گذاری علم و تکنولوژی یا مطالعات اجتماعی علم در دورۀ اخیر در جهان غرب، در چه 

مختصات علمی تعریف شــده و از سوی دیگر، ناظر به بعضی از پژوهش‌هایی است که ضرورت 

توجه به نگاه متفاوتی به سیاست‌گذاری علم در جهان اسلامی ـ ایرانی را متذکر شده‌اند. بعضی از 

این آثار به این شرح‌اند:

1. اســتیو فولر )1997( در مقالۀ »سکولاریزاسیون علم و سیاســت علم نیودیل« به‌صراحت 

سیاست‌گذاری علم را در ذیل نگاه سکولاری به علم توضیح می‌دهد که از زمان آگوست کنت 

و تأسیس جامعه‌شناسی به‌مثابۀ علم »مقدس‌کننده و سکولارکنندۀ علم« در جهان غرب شکل 

گرفته است )فولر، 1997، ص 484(. او این فرایند را در قرن بیستم با اشاره به آثار کارل پوپر 

و توماس کوهن ادامه می‌دهد و معتقد اســت سیاست‌گذاری علم در جهان انگلوساکسونی 

 به‌شــکلی اســت که درنهایت بــه بی‌معنایی یا سکولارشــدن خــود علم نیز منتهی شــده 

است )همان، ص 492(. راهکار نهایی او برای برون‌رفت از این وضعیت که برخاسته از نگاه 

نســبی‌گرایانه به علم است، در پیش‌گرفتن نوعی سیاست علم ملی در ایالات متحدۀ آمریکا 

برای حفظ حداقلی از معنا به‌منظور قلمرو فعالیت علمی است )همان، صص 495-500(.

2. دیویــد متیــو )2005( در کتاب »علــم در جامعه«، پس از تشــریح نظریات متعددی که 

به رابطــۀ »علم در جامعه« پرداخته‌انــد از جمله آثار افرادی ماننــد توماس کوهن، الریش 

بک، رابرت مرتن، میشــل فوکــو، مکتب فرانکفورتی‌ها، نظریات فمینیســتی علم، نظریات 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             4 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

37

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

 نژادی علم و نظایر آن‌ها، ریشــۀ بحث را در آرای جامعه‌شناســانی کلاسیک از قبیل دورکیم 

)Matthew, 2005, p. 5( یــا مارکس )همان، ص3( و تأســیس جامعه‌شناســی معرفت 

توســط کارل مانهایم )همان، 6( جست‌وجو می‌کند. او پس از اشاره به مطالعات اجتماعی 

کید بر کتاب  علم1 در اســتمرار جامعه‌شناسی معرفت و رابطۀ آن با سیاست‌گذاری علم، با تأ

کارکــرد اجتماعی علم از جان دزمونــد برنل )1939( یا رویکردهای مارکسیســتی افرادی 

مانند ائوگنیوس اولشفســکی )1972( به اولین نقطه‌های آغاز سیاست‌گذاری علم نیز اشاره 

می‌کند )Matthew, 2005, pp. 13-7(. اهمیت کار متیو در توجه او به رابطۀ رشــته‌های 

جامعه‌شناسی علم، مطالعات علم و سیاســت‌گذاری علم است؛ هرچند برخلاف رویکرد 

فولر، هیچ تلاشی برای عبور از نگاه مدرن ندارد.

3. تلاش‌های ســید محمدامین قانعی‌راد در کتاب‌های پیمایــش علم و جامعه، تجربۀ جهانی 

و اجرای نســخۀ ایرانی )1396 الف(، ناهم‌زمانی دانــش؛ روابط علم و نظام‌های اجتماعی 

و اقتصادی در ایران )1396 ب( و الگوی چهاروجهی برای ارزیابی توســعه علوم انســانی 

)1396 ج( به‌لحاظ موضوعی قرابت بســیاری با موضوع این مقاله دارد، اما به‌لحاظ رویکرد 

 متمایز است 
ً
به‌ویژه نسبت به سنت اسلامی ـ ایرانی گذشته و نسبت آن با جهان مدرن، کاملا

و شــاید بتوان گفت، این مقاله نقد چنین رویکردی به سیاست‌گذاری علم در ایران از منظر 

این دست آثار است.

4. آثار رضا داوری اردکانی )1389الف، 1391( نیز به‌لحاظ موضوعی و توضیح مســئله منبع 

الهام‌بخش این مقاله بوده‌اند؛ برای مثال مسئله‌شناسی که در ذیل فصول »شرایط فرهنگی پدیدآمدن 

 و رشد علم و تکنولوژی جدید« )ص 27( یا »شرایط برنامه‌ریزی و مدیریت علم و پژوهش«

 )ص 171( از کتاب علم و پژوهش و سیاســت‌های پژوهشــی صورت گرفته است، قرابت 

بسیاری زیادی با این مقاله دارد؛ هرچند در این مقاله لوازم این اشارات کاویده شده است.

همان‌طور که اشاره شــد، برای فهم بنیادین از مبانی سیاست‌گذاری علم و مطالعات اجتماعی 

علم، باید به نقطۀ گسســت جهان مدرن از قرون وسطای مسیحی در دورۀ رنسانس توجه نشان داد. 

در ادامه به این سیر توجه خواهیم کرد.

رنسانس، دورۀ گسست از جهان قرون وسطای مسیحی

همان‌طور که باربور )1388(، برت )1369(، کوســتلر )1396( و لازی )1362( نشــان داده‌اند، 

1. social study of science

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             5 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

38

درک متافیزیک یونانی یا مدرســی از علم در جهان غرب تا ســدۀ چهاردهم مسلط بوده است. در 

این درک، مابعدالطبیعه یا متافیزیک، به‌مثابۀ قلمرویی شــناخته می‌شد که در ورای محدودیت‌های 

طبیعی و انســانی قصد داشــت تحولات رابطۀ میان انســان و طبیعت را توضیح دهد؛ با این ‌حال 

ارسطو با یکی‌دانســتن جوهر و وجود درنهایت نتوانست وجود را از محدودیت‌های جوهر به‌مثابۀ 

ماهیت )که مبنای تعریف انسان و طبیعت نزد ارسطوست( برهاند )ارسطو، 1377، 4،1003 ب، 

کویناس تحت تأثیر مواجهه با آثار حکمای مسلمان مانند  ص 25(. در ادامه افرادی مانند توماس آ

ابن‌سینا1 در فهم ارسطویی از جوهر، علت فاعلی و بسیاری دیگر از امور متافیزیکی دیگر تحولاتی 

ایجــاد کردند2 تا بتوانند بــر مبنای نگاه مابعدالطبیعی رابطۀ میان قلمــرو نامتناهی وجود و ماهیت 

متناهی انسان و طبیعت را توضیح دهد3 )ژیلسون، 1394، صص 317-319(.

کویناس در ســدۀ ســیزدهم  به‌دلیل نواقص توضیح توماســی یا دیگر دلایل تاریخی، دیدگاه آ

م و آدم دیدگاه مقبول افتادند 
َ
فراگیر نشــد و ابن‌رشــدیان لاتینی با احیای توضیح ارســطویی از عال

)ژیلسون، 1387، ص 96(. در واکنش به این مکتب، از یک‌سو افرادی مانند ویلیام اوکام با نگرانی 

از محدودیت قدرت، علم و ارادۀ الهی در ایجاد تغییرات در این جهان، به نقد کلیات و ذوات ازلی 

به‌عنوان مبنای وحدت‌بخش ماهیت متکثر و جزئی جهان انسانی و طبیعی پرداختند و کلیات را در 

قلمرو الفاظ زبانی منحصر کردند. به‌زعم اوکام، اگر موضوع شناخت انسان، کلیات ثابت واقعی و 

نه زبانی باشــد، آنگاه ارادۀ خداوند در تغییر آن‌ها محدود خواهد شد )کاپلستون، 1393، ص 61؛ 

گیلســپی، 1389، ص 74(. از ســوی دیگر، متألهین ایتالیایی مانند نیکولاس کوزانوس، جوردانو 

امکان  طرح  است،  پیگیری  قابل  ارسطویی  فلسفۀ  با  قیاس  در  ابن‌سینا  یا  فارابی  کار  در  که  تحولاتی  از  یکی   .1
بنابراین نقشی  با یکی‌دانستن جوهر و وجود ضروری، جوهر را قدیم و ازلی می‌دانست؛  ماهوی است؛ ارسطو 
تعریف کند؛؛ در حالی که حکمای  نمی‌توانست  این هستی  در  یعنی خداوند  بالذات  تأثیر واجب‌الوجود  برای 
 مسلمان، با طرح امکان ماهوی، واجب‌الوجود بالذاته را علت هستی‌بخش به ممکنات می‌دانستند )زالی،1390،

 صص 98-120(.
2. ژیلسون، دو نتیجۀ مهم در تفاوت مابعدالطبیعۀ ارسطویی و توماسی ذکر می‌کند. اول، تعریف بدیع توماس از علت 
 فاعلی است که آن ‌را برخلاف ارسطو، علت وجود حرکت می‌داند و دوم مغایرت میان دو سلسلۀ علیت صوری
و علیت فاعلی است. در نظر توماس »علیت فاعلی می‌تواند به جوهر، هستی وجودی اعطا کند؛ همچنان که 
برعکس، علیت صوری می‌تواند به وجود بالفعل، هستی جوهری ببخشد« )ژیلسون،1394، صص 317-319(.
3. ژیلسون معتقد است سومین نکتۀ اصلاحی مابعدالطبیعۀ ارسطویی که در توماس محقق شده و کمتر مورد توجه 
متفکران قرون وسطی و حتی دورۀ تجدد قرار گرفته، پویایی درونی هستی وجودی است. »از آنجا که ماهیت مجرد 
 باید مابعدالطبیعه‌ای پویا باشد« 

ً
ساکن است، درحالی‌که وجود پویاست؛ لذا چنین مابعدالطبیعۀ هستی، الزاما

 نگاه ارسطویی به وجود که آن ‌را در قید 
ً
)ژیلسون،1394، ص 340(. با فرض چنین تلقی از مابعدالطبیعه، اساسا

تعریف حدی می‌گنجاند، در توماس وجود ندارد و اصلاح شده و بنابراین موضوع مابعدالطبیعۀ توماسی، وجود 
نامتناهی است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             6 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

39

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

برونــو و مانند آن‌ها از جهان‌بینی ارســطویی اعراض کرده و با بهره‌گیــری از ریاضیات، به توضیح 

موضوعــات الاهیات بالمعنی ‌الاخص مانند خداوند و نفــس پرداختند )باربور، 1388، ص 40؛ 

.)Voegelin,1948, p. 262 کوستلر، 1393، ص 230؛ کاسیرر، 1393، ص 111؛

با این‌ حال ریاضیاتی که در این دوره احیا می‌شــود و در ســدۀ شانزدهم به‌ویژه در آرای افرادی 

ماننــد دکارت با عنــوان ریاضیات تحلیلی صورت‌بندی فلســفی می‌یابد1، ریاضیات یا هندســۀ 

کادمی فلسفه بود )کاپلستون، 1373، ص 225؛ مقدم‌حیدری،  افلاطونی نیست که مقدمۀ ورود به آ

1385، ص 10( همچنین ریاضیاتی محســوب نمی‌شــود که در طبقه‌بندی علوم ارسطویی، میان 

طبیعیات و مابعدالطبیعه قرار می‌گرفت )کاپلستون، 1373، صص 371-319(، بلکه با نفی و طرد 

مابعدالطبیعه، فی‌نفسه متکفل توضیح موضوعات الاهیاتی مانند خداوند و نفس می‌شود.

تکوین علوم طبیعی و علوم انسانی مدرن

راهــی که با متألهین ایتالیایی آغاز شــده بــود، در قلمرو علوم طبیعی با دانشــمندانی مانند کپلر، 

کوپرنیک، گالیله و نیوتن اســتمرار یافت و در قلمرو تأملات فلســفی، با مســاعی فیلســوفانی از 

قبیــل دکارت، کانت، هــگل و نظایر آن‌ها دنبال شــد. ایــن درک از طبیعت یا بــه تعبیر بعضی، 

جوهر یا واقعیت ثانویه،2 طبیعت و انســان را با تکیه بــر ریاضیاتی توضیح می‌داد که با انفکاک از 

 نظمی ریاضیاتی دارد که مســتقل 
ً
مابعدالطبیعه، متقوم به ذهن انســانی بود. با گالیله، طبیعت ذاتا

از جهــان ایده‌های افلاطونی می‌توان به کشــف آن‌ها نائل آمد؛ به همین دلیــل گالیله دیگر نیازی 

1. ریاضیات ترکیبی، مترادف با ریاضیات نفس، قبل از طرح ریاضیات تحلیلی رایج بود، اما ریاضیات تحلیلی با آثار 
افرادی نظیر »جیرولامو کاردانو«، ریاضی‌دان ایتالیایی در کتاب فن کبیر )1545(، فرانسوا ویت در کتاب مدخل 
فنون تحلیلی )1591(، توماس هریوت، در کتاب فنون تحلیلی حل معادلات جبری )1631(، جان ران در کتاب 
 در 

ً
مقدمه‌ای بر جبر )1668( مطرح شد و دکارت در کتاب گفتار در روش به‌ کار بردن عقل، )1637(، مخصوصا

ضمیمۀ کتاب به تفصیل به این نوع از ریاضیات پرداخت )مقدم‌حیدری،1387، صص 14-37(.
گفتۀ  به  که  می‌کند  استفاده  واقعیت  از  مدرن  علم  درک  توصیف  برای   second reality تعبیر  از  وگلین  اریک   .2

خودش، البته آن ‌را از رابرت موزیل وام گرفته است. نک:
Eric Voegelin (1990) The Collected Works of Eric Voegelin, Published Essays, 1966-

1985, Vol 12, Ed. Eliss Sandoz, LSUP, P3.
و در زبان فارسی نک: کچویان، حسین )1383، ص 75(.

رنه گنون نیز تعبیر »جوهر ثانی« را مترادف با »ماد« فیزیک‌دانان مدرن می‌داند که با جوهر اولی مدنظر فیلسوفان 
کویناس، جوهر ثانی، برخلاف جوهر اولی، جوهری است  کویناس متفاوت است در نظر آ مدرسی از جمله آ
که با کمیت مشخص می‌شود، اما فیزیکدانان جدید در کوشش برای تأویل کیفیت به کمیت، بر اثر نوعی منطق 
اشتباه، این ‌دو را به هم می‌آمیزند و سرانجام کل واقعیت را در این ماده می‌گنجانند و میان جوهر ثانی و جوهر 

اولی، خلط می‌کنند و این کار از نمونه‌های شاخص انحراف جدید است )گنون،1361، صص 22-24(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             7 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

40

به تبیین‌های غایت‌شناختی احســاس نمی‌‌کرد. »گالیله نمی‌پرسید چرا اشیاء سقوط می‌کنند، بلکه 

می‌پرسید »چگونه« سقوط می‌کنند« )باربور، 1388، ص 31(.

اولین توضیح از این چگونگی، در نســبت طبیعت و حرکــت صورت گرفت. »برای افلاطون، 

 ناقص از نســبت‌های انتزاعی ریاضی، اما 
ً
نظریــۀ حرکت فقط یک پارادایم بود؛ یک نمونۀ ضرورتا

در رنسانس، حرکت، اعتباری فی‌نفســه می‌یابد و موضوع واقعی ریاضیات محض می‌شود. گالیله 

آخرین مرحله این تحول را عرضه می‌کند. با این اتفاق اســت که تجربۀ حســی برای نخســتین‌ بار 

به قلمرو شــناخت دقیق ارتقا می‌یابد و همچنان که در گالیلــه می‌گوید: با ارتقای تجربه به قلمرو 

 جدیدی ]به نام مکانیک[ دربارۀ موضوع بسیار کهنی ]به نام حرکت[ به‌ 
ً
شــناخت دقیق، علم کاملا

دســت آمد« )کاســیرر، 1393، ص 251(. این درک ریاضیاتی از جهان طبیعت، در قالب فیزیک 

نیوتنی استمرار یافت. ما در فیزیک نیوتنی دیگر نمی‌توانیم از رابطۀ جوهر و اعراض سراغ بگیریم یا 

به عناصر اربعۀ جهان یعنی خاک، آب، باد و آتش مراجعه کنیم، بلکه همان‌طور که نیوتن در کتاب 

اصول ریاضی‌اش متذکر شده، سخن از نیروهایی است که با ریاضیات محاسبه و کنترل‌ می‌شوند. 

»سعی کردم تا قضایایی را به برهان ریاضی مبرهن سازم و آنگاه به‌کمک آن‌ها، نیروهای جاذبه را از 

پدیدارهای کیهانی نتیجه بگیرم. به مدد این نیروهاســت که اجسام به‌سوی خورشید و سیارات میل 

می‌کنند. آنگاه به‌کمک قضایای دیگری که آن‌ها هم ریاضی هستند، از این نیروهای جاذبه حرکات 

سیارات و شهاب‌ها و ماه و دریا را نتیجه می‌گیرم« )برت، 1369، ص 206(.

 افرادی مانند برت )1369، ص 206(، باربور )1388، ص 44( و کاپلستون )1380، ص 166(

 در تفســیر این قطعه از کتاب اصول متذکر شده‌اند که موضوع اصلی فیزیک نیوتنی، نیروهایی در 

طبیعت است که قابل محاســبۀ ریاضیاتی و تابع حرکت هستند. با توجه به اینکه دگرگونی طبیعت 

تابع این نیروهاست، درواقع این نیروها تعبیر دیگری از علل طبیعی هستند که فیلسوفان مدرسی به 

آن‌ها در فلســفه توجه می‌کردند؛ با این تفاوت که این نیروها برخلاف علل فاعلی یا غایی فلسفی، 

موضوعاتی متافیزیکی نیســتند، بلکه با محاســبات ریاضی و مشــاهدات حسی سنجش‌‌پذیرند. 

»مقصود نیوتن علت فاعلی یا متافیزیکی پدیده‌ها یعنی خدا نیســت. بــه علل فرضی فیزیکی نیز 

اشاره ندارد که یا برای تبیین آن پدیده‌هایی که به وجهی موفقیت‌آمیز به کنش قوانین مکانیکی تحویل 

نیافته‌اند یا برای تبیین هم‌ســازی واقعی حرکات بالفعل با این قوانین مفروض گرفته شده‌اند. اشارۀ 

او به خود قوانین مکانیکی اســت. این قوانین توصیفی البته فاعلان فیزیکی نیســتند؛ یعنی علیت 

فاعلی از آن‌ها ســر نمی‌زد. آن‌ها اصول مکانیکی هستند« )کاپلستون، 1380، ص 166 همچنین 

نک: باربور، 1388، ص 44(. این شواهد و شواهد بسیار دیگر نشانگر آن هستند که در اپیستمه یا 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             8 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

41

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

پارادایم علم مدرن، موضوع علم به قرون وســطی تمایز ماهوی یافته و دیگر درک مابعدالطبیعی از 

جهان، انسان و طبیعت رایج نیست.

به‌موازات این درک جدید از طبیعت، فیلسوفانی از قبیل دکارت و کانت، توضیح متناسب با این 

درک را از انســان، جهان و خداوند ارائه کردند. فیلسوفی مانند دکارت، در کتاب تأملاتی در فلسفۀ 

اولی، ســودای توضیح دو مســئلۀ نفس و خداوند با اتکا بر »برهان فلسفی و نه استدلال کلامی« 

را داشــت )دکارت، 1385، ص 13(، اما مراد او از برهان فلســفی، نه متافیزیک ارسطویی، بلکه 

مقدماتــی با تصورات واضح و متمایز ریاضیاتی و هندســی بود )همــان، صص 24-23(. کانت 

برای تکمیل طرح دکارتی و رفع دور منطقی او )کاپلســتون، 1385، ص 137(، عقل نظری را مقید 

بــه پدیدارهای تجربی کرد و توضیح نفــس، خداوند و جهان را در قلمرو عقــل نظری دنبال کرد. 

کانت در عقل نظری، با نظر به انقلاب کوپرنیکی کوشید به این پرسش پاسخ دهد که »ذهن انسان 

چگونه ترکیبی باید داشــته باشد تا بتواند تصور نیوتن از طبیعت را توجیه کند؟« )ژیلسون، 1387، 

ص 180؛ کاپلســتون، 1380، ص 278( و با پــس‌زدن و محدود‌کردن علم در قلمرو عقل نظری، 

در عقــل عملی »جایی برای ایمان باز کند« )کاپلســتون، 1380، ص 249(. ماحصل این نقادی 

برای رابطۀ علم و دین، نفی شناخت مابعدالطبیعی و تلقی مابعدالطبیعه به‌مثابۀ یک میل طبیعی غیر 

شــناختی بود )همان، ص 290(. در منظر کانتی، بحث از هستی جهان، نفس و خداوند با حدود 

عقل نظری، غایتی جز مغالطات روان‌شناختی، تعارضات جهان‌شناختی یا تناقضات خداشناختی 

عقل نخواهــد یافت )همان، صص 304-295( و در عقل عملی، برخلاف مابعدالطبیعۀ ســنتی 

گاهی اخلاقی است، نه اینکه قانون اخلاقی مبتنی بر اعتقاد به خدا باشد«   »اعتقاد به خدا مبتنی بر آ

)همــان، ص 322(. هرچنــد این تفکیک، کانت را از معضلۀ دکارتی رهایی بخشــید، انســان به 

موجودی تبدیل شــد که »شــهروند دو جهان«1 بود؛ جهان ضرورت‌های علوم طبیعی و شــهروند 

جهــان آزادی و اختیار اخلاقی؛ بنابراین ما از دوگانه‌انگاری دکارتی به دوگانۀ کانتی منتقل شــدیم 

.)Cassirer,1970, p. 18(

کانت کوشــید در نقد ســوم یا نقد قوۀ حکم و تصدیق، نه دیگر در حیطــۀ عقل، بلکه با تکیه 

 بر تحلیل حکم زیباشــناختی و حکم غایت‌شــناختی بر این دوگانگی فائق آید )حســینی بهشتی، 

1384، ص 122(. همچنیــن بــا نفی مابعدالطبیعۀ علمی و تلقــی آن به‌مثابۀ یک میل طبیعی غیر 

شناختی )کاپلستون، 1380، ص 290(، عقل انسان را با گسست میان دو حیث عملی و نظری‌اش 

مواجه کرد.

1. Burger zweier Welten

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             9 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

42

ظهور قلمرو علوم اجتماعی به‌مثابۀ راه‌حلی برای بحران

ظهور جامعه‌شناسانی مانند دورکیم یا مارکس که در آثار فوق‌ مربوط به سیاست‌گذاری علم، به‌‌منزلۀ 

مقدمات رشته‌های مطالعات اجتماعی علم معرفی شده‌اند، در سدۀ نوزدهم در پاسخ به بحرانی بود 

که کانت نتوانست به آن پاسخ قانع‌کننده‌ای بدهد. دورکیم با بسط منطق علوم تجربی که کانت آن ‌را 

در عقل نظری توضیح داده بود، به قلمرو اخلاق و دین، بنیاد جامعه به‌مثابۀ علم جدید جامعه‌شناسی 

را بنا نهاد. به‌زعم او »تنها نکته‌ای که کانت در نظریه‌اش تبیین‌ناشــده باقی گذارد« تخاصم میان دو 

جهانی اســت که ما در این دنیا بدان گرفتاریم و کانت ســعی داشت با تفکیک دو حیث عقل بدان 

پاســخ دهد، اما »به‌محض اینکه اذعان کنیم عقل فراشخصی یا فرافردی ]که در ادیان توضیح داده 

می‌شــد[ چیزی جز نام دیگری نیســت که به اندیشۀ جمعی داده شده اســت، ابهام مسئله از بین 

می‌رود؛ زیرا این اندیشه جمعی جز از راه گروه‌شدن افراد امکان‌پذیر نیست. در یک کلام وجود امر 

غیرشخصی در ما به‌خاطر وجود امر اجتماعی در ماست و از آنجا که حالت اجتماعی در عین حال 

دربردارندۀ تصورات و اعمال اســت، این حالت غیر شخصی‌بودن اندیشه‌ها ]یعنی عقل نظری[ و 

اعمــال ]یعنی عقل عملی[ هر دو را در بر می‌گیــرد« )دورکیم، 1383، ص 618(؛ با این ‌حال این 

قلمرو جدید اجتماعی از نظر دورکیم، نه با توضیحی الاهیاتی یا فلسفی و استعلایی، بلکه »بررسی 

و پژوهــش دربارۀ اصل موضوعه‌ای به ‌نام جامعه ]برخلاف خداوند یا نفس در نظر کانت[ از طریق 

آزمون تجربی ممکن و میسر است« )دورکیم، 1391، ص 104(. این توضیح از جامعه به‌مثابۀ بنیان 

همۀ امور از جمله دین، علم و نظایر آن‌ها در دورکیم، او را یکی از مؤسســان جامعه‌شناســی علم، 

معرفــت و مطالعات اجتماعی علم معرفی کرد. در نظریۀ انتقادی مارکس نیز تحت تأثیر دیالکتیک 

هگل، جامعه متشــکل از دو طبقۀ متضاد اجتماعی اســت که هرکدام تحت تأثیر ایدئولوژی‌های 

خاص خود، تلقی متفاوتی از علم خواهند داشت.

 مارکس با معکوس‌سازی ایدئالیسم تاریخی هگل، بنیاد علم بشری را در ماتریالیسم تاریخی تعریف

گاهی انسان‌ها نیست که هستی‌شان  گاهی انسانی را مقید به طبقۀ اقتصادی دانسته است. »آ  کرده و آ

گاهی‌شــان را تعیین می‌کند«   را تعییــن می‌کند، بلکه برعکس، هســتی اجتماعی آنان اســت که آ

گاهی‌های کاذب که روی دیگر نقد سرمایه‌داری  )کالینیکوس، 1386، ص 147(؛ از این‌رو نفی این آ

است، زمینه‌ساز انقلاب پرولتری و ظهور جامعۀ بی‌طبقه خواهد بود. همۀ این توضیحات، توجیه‌گر 

نظام سرمایه‌داری و نفی پرولتاریا به‌‌منزلۀ طبقه‌ای از انسان‌هاست که حقیقتش با طبیعت گره خورده 

اســت. اقتصاد ســرمایه‌داری که تابع قانون علم نیوتنی اســت، توضیحی ناقص از رابطۀ انسان و 

طبیعت به‌دست می‌دهد؛ بنابراین باید با وقوع انقلاب، ایدئولوژی‌های کاذب آن رخت بربندند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            10 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

43

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

از علوم اجتماعی تا سیاست‌گذاری علم

در مقدمه اشــاره شد که آثار منتشرشده در حوزۀ رابطۀ علم و جامعه )جامعه‌شناسی علم و معرفت( 

را می‌تــوان از منظر نگاهی که به علم مدرن دارند، در دو دســته قــرار داد، اما به‌طورکلی این حوزۀ 

پژوهشی، در قرن بیستم در استمرار علوم اجتماعی قرن نوزدهم و با طی‌کردن گام‌هایی شکل گرفت 

که به اختصار به آن‌ها اشــاره می‌شود. هرچند جامعه‌شناسی معرفت در آثار دورکیم یا مارکس قابل 

پیگیری است، صورت‌بندی اولیۀ آن در قرن بیستم به‌مثابۀ یک حوزۀ پژوهشی خاص، با آثار ماکس 

شــلر و بیش از او، کارل مانهایم و اثر مشهور ایدئولوژی و اتوپیا )1380( شناخته می‌شود. مانهایم 

با تأثیر از مارکس و نیچه، ایدئولوژی را ناظر به وجه »ثبات و ســکون« و اتوپیا را بیانگر وجه متغیر 

و دگرگون‌کنندۀ جامعه معرفی می‌کند )مانهایم،1380، ص 80(. در کنار دیدگاه او، دیدگاه مکتب 

فرانکفورتی‌ها نگاه انتقادی مارکس را به اصل ایدۀ روشــنگری و علم مدرن بســط داد )هورکهایمر 

و آدرنو، 1383(. همچنین پوپر با اشــاره به معضــات اثبات‌گرایی، رویکرد ابطال‌گرایی را مطرح 

 کرد و در ادامــه لاکاتوش و فایرابند، برنامۀ پژوهشــی دیگری را دربارۀ فلســفۀ علم مطرح کردند 

)برای توضیح مبسوط این دیدگاه‌ها نک: چالمرز، 1378(.

با این‌ حال در ذیل این حوزۀ پژوهشــی گســترده که احصای تام آن‌ها در این مجال نمی‌گنجد، 

دیدگاه‌های منتقد کلی علم مدرن نیز ســربرآوردند. در استمرار پروژۀ لاکاتوش و فایرابند، توضیح 

مشهور توماس کوهن دربارۀ چگونگی انقلاب‌های علمی و تحول پارادایمی آن‌ها در کتاب ساختار 

انقلاب‌های علمی، برخاســته از مقایســۀ علوم دورۀ مدرن با دورۀ یونانی یا قرون وســطی اســت 

)کوهن، 1389، ص 39(. به‌زعم کوهن در هریک از این دوره‌ها، دو ویژگی مشــترک وجود داشته 

اســت: »دســتاورد آن‌ها چنان بی‌نظیر و نو بود که می‌توانســت توجه گروه پایداری از حامیان را از 

شیوه‌های رقیب فعالیت علمی منصرف کرده، به‌ســوی خود جلب نماید. هم‌زمان این دستاوردها 

چنان گسترده و بیکران بود که همواره انواعی از مسائل را پیشِ روی پژوهشگران نوپا قرار می‌دادند تا 

به حل آن‌ها بپردازد« )همان(. کوهن مفهوم پارادایم را برای اشاره به دو ویژگی نوآوری و گستردگی 

مســائل علمی در یک دوره برمی‌گزیند. »پارادایم مشتمل بر مفروضات کلی نظری و قوانین و فنون 

کاربرد آن‌ها که اعضای جامعۀ علمی خاصــی آن‌ها را برمی‌گیرند« )چالمرز، 1378، ص 108(. 

پارادایم‌ها در اثر ظهور اعوجاجات علمی بی‌پاسخ متعدد، به بحران رسیده و »درنتیجه سست‌شدن 

قواعد پژوهش‌های عادی آغاز می‌شوند« )همان، ص 118(. از نظر او جابه‌جایی پارادایم‌ها و توجه 

به این تحولات، امری جامعه‌شــناختی و تاریخی و بنابراین در قلمرو مطالعات علم و جامعه است 

)همان، ص 114(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            11 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

44

در رویکرد دیگر، میشــل فوکو در مقدمۀ کتاب نظم اشــیاء: دیرینه‌شناسی علوم انسانی متذکر 

می‌شود این کتاب، مطالعه‌ای مقایسه‌ای است که نه بر مبنای نوع خاصی از دانش یا مجموعه‌ای از 

ایده‌ها تصویری از یک دوره یا روح یک قرن را ترســیم می‌کند، بلکه ارائۀ مشخصی از عناصر کنار 

یکدیگر شــامل دانش موجودات زنده )زیست‌شناســی(، دانش قواعد زبان )زبان‌شناسی( و دانش 

واقعیت‌های اقتصادی )اقتصاد سیاســی( است که با گفتمان‌های فلســفی سده‌های هفده تا نوزده 

پیوند داشته‌اند. این کتاب مطالعه‌ای موضعی است )فوکو، 1398، ص 2(؛ با این‌ حال او برخلاف 

شــیوۀ رایج تاریخ علم و اندیشه که در کتاب دیرینه‌شناسی دانش نیز بدان تصریح کرده، نه بر تاریخ 

ایده‌ها، تاریخ علوم، تاریخ فلســفه، تاریخ اندیشــه و تاریخ ادبیات رایج، بلکه بر لایۀ زیرین آن‌ها 

کید بر واحدهای پیوســتۀ فراخی همچون دوره‌ها و ســده‌ها، بر پدیده‌های  تمرکز کرده و به‌جای تأ

کید می‌‌کند )فوکو، 1392، ص 10(. گسست تأ

گاهی  گاهانۀ مثبت نظریات علمی را آشکار می‌کند؛ »سطحی که از آ این لایۀ زیرین، قلمرو ناآ

دانشــمند می‌گریزد و با این‌ حال بخشی از گفتمان علمی است« )فوکو، 1398، ص 5(. این قواعد 

شــکل‌گیری که فوکو آن‌ها را به‌لحاظ روشی به‌طور مبســوط با عنوان »قاعده‌مندی‌های گفتمانی« 

در دیرینه‌شناســی دانش صورت‌بندی کرده اســت )فوکو، 1392، صص 110-33(، هرچند هرگز 

 
ً
فی‌نفسه از سوی خود دانشــمندان صورت‌بندی نشده‌اند، در نظریه‌ها، مفاهیم و موضوعات کاملا

متفاوت پیدا می‌شــوند. فوکو قصد دارد با جداســازی سطحی، آن‌ها را آشــکار کند. همچنین این 

مفاهیم و موضوعات را سطح دیرینه‌شناختی می‌نامد )فوکو، 1398، ص 5(. فوکو در دیرینه‌شناسی 

دانش متذکر می‌شــود نظام دانایی1 که آن ‌را به‌جای رشتۀ علمی به‌ کار می‌برد »در یک عصر خاص، 

 نظام‌های صوری را 
ً
وحدت‌بخش اعمال گفتمانی هستند که اشکال معرفت‌شناسانه، علم و احتمالا

پدید می‌آورند. نظام دانایی مجموعه روابطی است که در یک عصر خاص می‌توان میان علوم یافت؛ 

به‌شرط آنکه این علوم را در سطح قاعده‌بندی‌های گفتمانی تحلیل کنیم« )فوکو، 1392، ص 191(. 

او در بررسی تاریخی‌اش در نظم اشــیاء، به چهار عصر رنسانس )1660(، کلاسیک )تا 1800(، 

تجدد )تا 1950( و بعد از تجدد )1950 به بعد( اشاره می‌کند.

اشارۀ ســل رِســتیوو مبنی بر اینکه برونو لاتور را پس از توماس کوهن بانفوذترین محقق علم 

و جامعه در طول پنجاه ســال گذشــته می‌داند )Restivo, 2010, p. 1(، یکی دیگر از شواهدی 
است که نشان می‌دهد این حوزۀ پژوهشی با چه چهره‌هایی شناخته می‌شود. نظریۀ کنشگر ـ شبکه2 

1. Episteme
2. Actor-Network Theorists

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            12 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

45

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

 مشهور لاتور هرچند مستقیم بحثی دربارۀ گایا ندارد، در حکم تمهیدات آن است. لاتور با طرح مفهوم

  اکتانت1 به‌جای کنشگر، در توضیح چگونگی تکوین علم و تکنولوژی مدرن، استعلای کانتی سوژۀ انسانی 

 )کنشگر( بر طبیعت2 را نقد کرده و به‌جای نقش کنشگر، با یکدست‌دانستن انسان و غیر انسان، به »روابط« 

 شبکه‌ای اصالت می‌دهد )latour, 2017b, pp. 3-2(. لاتور بعدها در کتاب مواجهه با گایا با ارجاع 

 به تاریخ ظهور علم، به‌ویژه دورۀ گالیله )latour,2017a, p. 76( با تحلیل مفهوم فوق‌ از »طبیعت« 

به‌مثابۀ موضوع علوم طبیعی نشــان دهد این مفهوم، با درکی منفعلانه از کرۀ خاکی، ســبب سلطۀ 

.)Ibid, pp. 12-10( انسان مدرن بر محیط‌زیست و ظهور بحران‌های زیست‌محیطی شده است

این درک از طبیعت که با نشســتن بر مرکب نگاهی شبه‌دینی یا ضد دینی3 نگاهی آخرالزمانی به 

جهان را مطرح کرد )Ibid, p. 195( و امر متعالی را به‌شکل درون‌ماندگار4 می‌فهمید )Ibid( سبب 

شد تا در دورۀ مدرن، هیچ‌ گوش شنوایی برای درک معضل علوم مدرن و بحران‌های زیست‌محیطی 

نباشد. لاتور به‌عنوان جایگزینی برای این شکل از علوم طبیعی و مفهوم طبیعت، گایا5، به‌مثابه الهۀ 

یونانــی زمین را برمی‌گزیند. »ترجیح می‌دهم به‌جای اینکه بگویم من به طبیعت تعلق دارم، عرض 

کنم که من به گایا تعلق دارم« )Ibid(. این آثار به‌خوبی نشان می‌دهند شکل‌گیری حوزۀ مطالعات 

اجتماعی علم و سیاست‌گذاری علم چگونه از تحولات علمی مابعد دورۀ رنسانس و در استمرار آن 

ســربرآورده‌اند. هرچند تدقیق در جزئیات آن از جمله تبدیل گفتمان علم به سیاست‌گذاری علم و 

نظایر آن‌ها نیازمند تدقیق بیشتر است و می‌تواند موضوع مقالۀ مستقلی باشد.

مسیر متفاوت تحولات علم در جهان اسلام

برای پاســخ به پرسش سوم مقاله باید به مقطع گسست جهان مدرن از جهان قرون وسطی مسیحی 

بازگردیم. اشــاره شد که معضلات فلســفه‌های اواخر قرون وسطی و ناتوانی آن‌ها در توضیح رابطۀ 

وحدت و کثرت یا نامتناهی و متناهی ســبب شــد تا متألهین ایتالیایی مانند نیکولاس کوزانوس با 

بهره‌گیــری از ریاضیات، توضیح متفاوتی از موضوعــات الاهیاتی ارائه دهند؛ با این ‌حال در جهان 

اسلام، در واکنش به نقصان‌های حکمت مشاء به‌ویژه در اموری مانند عَرَضی‌بودن حرکت6، تعریف 

1. Actant
2. Nature
3. Counter-Religion
4. Immanent
5. Gaia
6. مسئله‌ای که از عرَضی‌بودنِ حرکت برمی‌خیزد، آن است که حرکت، در لحظه‌ای از لحظات قطع می‌شود؛ به تعبیر 
دیگر درصورت عرضی‌بودن حرکت، فرد و مقوله‌ای که در آن حرکت واقع شده، آیا غیر از فرد و مقولۀ »سیال« در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            13 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

46

علم‌النفس در ذیل طبیعیات و نقصان در توضیح رابطۀ علم و عالم و معلوم1 و نقص در براهین اثبات 

وجود خداوند در برهان صدیقین،2 مکاتبی همچون عرفان نظری3 و حکمت اشــراق4 سربرآوردند، 

حال حرکت است؟ علی‌القاعده با توجه به اینکه قطع حرکت منجر به سکون خواهد شد، این دو فرد یکی نخواهند 
نتیجه گرفت که »متحرک در حین  باید  این ‌صورت  در  زیرا  دیگر است؛  نیز گرفتار مشکلی  نتیجه  این  اما  بود، 
حرکت فاقد افرادی است که در حال سکون می‌یابیم« )عبودیت، 1386، ص 293(. به‌زعم ملاصدرا این مشکل 
گاه فیلسوفانی نظیر ابن‌سینا به اصالت ماهیت است؛ زیرا تنها درصورتی می‌توانیم جسم  برخاسته از غلتیدن ناخودآ
در حین حرکت را فاقد مقولات یا فاقد جوهر بدانیم که قائل به اصالت ماهیت باشیم؛ از این‌رو تنها راه باقی‌مانده 
آن است که »فرد سیال و تدریجی مقوله را بپذیریم و چنین فردی هم فقط با اصالت وجود قابل پذیرش است« 

)همان، ص 296(.
1. فارابی در علم‌النفس، »تعریف ارسطویی از نفس را به‌عنوان صورت و کمال جسم می‌پذیرد. انواع گوناگون نفوس 
به انواع اجسامی که این نفوس با آن‌ها ارتباط برقرار می‌کند وابسته‌اند، هر نفسی برحسب قوه یا نیروی خاصش 
وصف می‌شود. کامل‌ترین آن‌ها نفس آدمی است که علاوه بر داشتن قوای نباتی و حیوانیِ غیر ناطق، از قوه ناطقه 
هم برخوردار است. این تعریف، به ناچار باعث می‌شود که فارابی علم‌النفس را در ذیل شاخه‌ای از علوم طبیعی 

تعریف کند« )بکار و نصر، 1389، ص 128(.
2. به‌زعم صدرالمتألهین، برهان سینوی، هر چند »نزدیک‌ترین مسلک به راه صدیقین است، اما راه صدیقین نیست؛ 
زیرا در راه صدیقین نظر به حقیقت وجود است و در این برهان، نظر در »مفهوم« موجود صورت گرفته است« 
)صدرالمتألهین شیرازی، 1393، ج 6، صص 14-13( و همان‌طور که می‌دانیم، نظر به مفهوم موجود براساس 
فص  در  عربی  ابن   .)42 ص   ،1390 می‌برد )پارسانیا،  راه  امکان  و  ماهیت  به  ناگزیر  وجود،  اصالت  مسلک 
ابراهیمی کتاب فصوص‌الحکم، در نقد این برهان در اساس ادعای ابن‌سینا در صدیقین نامیدن این برهان مبنی بر 
اینکه می‌توان به وجود، فارغ از عالم ممکنات نظر کرد، تردید می‌کند. »ابن‌عربی اثبات الله را بدون نظر به عالم، 
ممکن نمی‌داند« )همان، ص 20(. قیصری نیز در شرح فصول‌الحکم یکی از مهم‌ترین نقدها به تقریر ابن‌سینا را 
مطرح می‌کند، هرچند اصل استدلال او را خدشه‌دار نمی‌سازد، بلکه ادعای صدیقی‌بودن‌ِ آن را نقد می‌کند. به‌زعم 
او »ابن‌سینا برهانی اقامه کرده است که از نظر به وجود حاصل آمده است، حال آنکه حد وسط برهان، امکان است 

و امکان وصفی از اوصاف ماهیت است« )همان، ص 22(.
3. با ظهور امام محمد غزالی در فضای اهل سنت جهان اسلام، مخالفتی جدی در مقابل تأملات فلسفی صورت 
این  دانسته‌اند، می‌توان  او  ـ کلامی  فقهی  مبانی  از  برخاسته  را  فلسفه  با  برخی مخالفت غزالی  گرفت. هر چند 
مخالف را ناشی از گرایش تصوف وی با فلسفه دانست؛ زیرا در المنقذ من‌الضلال »هر چند نظرات متکلمان را 
موافق‌تر با اصول عقاید اسلامی می‌دانست، اما به نظر وی تنها تصوف است که وسیلۀ رسیدن به یقین و سعادت 
با تهافت‌الفلاسفۀ  اولین مخالفت‌ها  به همین دلیل،  را در اختیار آدمی قرار می‌دهد« )نصر، 1392، ص 63(؛ 
غزالی، نه از سوی هواداران ابن‌سینا که در اواخر حیاتش آثاری با رویکرد عرفانی نظیر حکمة‌المشرقین، حی بن 
یقظان، رسالة‌الطیر و سلامان و ابسال نوشت )داوری اردکانی، 1389ب، ص 252(، بلکه از سوی ابن رشد و 

کتاب تهافت‌ التهافت او آغاز شد )همان(.
 به نظر به آثار اشراقی ابن‌سینا مانند ترجمۀ فارسی رسالة‌الطیرِ ابن سینا یا 

ً
4. شیخ شهاب‌الدین سهروردی، عمدتا

کید ورزید  رسالۀ فی‌حقیقة‌العشق که در حقیقت مبتنی بر رسالۀ فی‌العشق ابن‌سیناست، بر جنبهٔ عرفانی آثار او تأ
و حکمت اشراقی خویش را در تعیین نسبت با آن بنا نهاد )همان، ص 69(. به تعبیر دیگر سهروردی با وجود نقد 
فلسفۀ ابن‌سینا، حکمت خود را از دل همین نقد مطرح می‌کند )همان، ص 70(. با این ‌حال سهروردی، در نقدِ 
فلسفۀ ارسطو معتقد بود »فلسفۀ ارسطو، آغاز فلسفۀ یونانی نبوده، بلکه پایان آن است؛ زیرا با محدودکردن حکمت 

به جنبۀ استدلالی، میراث قدیمی را به نهایت رسانده است« )همان، ص 71(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            14 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

47

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

 اما برخــاف عرفان اکهارت در دورۀ رنســانس، تنزیــه محض و تعطیل عقل در شــناخت امور 

ماورایی رایج نشــد، بلکه به‌ویژه با ظهور حکمت متعالیه تلاش شــد میان برهــان، عرفان و قرآن 

 
ً
هماهنگی صورت گیرد )جوادی آملی، 1375، ص 27( ؛ به همین دلیل ابداعات ملاصدرا عمدتا

 با چهار اصل اصالت و تشــکیک وجــود، اتحاد عقل و عاقل و معقــول، حرکت جوهری و اثبات 

معاد جســمانی شناخته می‌شــود )داوری اردکانی، 1389ب، ص 365(. این ابداعات سبب شد 

 تا مســیر طی‌شــده در جهان اســام از طریق شــک دکارتی و بحران‌های پیرامون آن گذر نکند و 

متفاوت حرکت کند.

برای مثــال تقریر صدرالمتألهین از برهــان صدیقین با تکیه بر اصالت وجود، مشــکل دیرینۀ 

 رابطــۀ متناهی و نامتناهی را مرتفع کرد. این برهان و دیگر براهین ملازم آن، از یک‌ســو مانع ظهور 

عرفــان مبتنــی بر تنزیه و تعطیل اکهارتی در جهان اســام شــد و از ســوی دیگــر راه را بر تلقی 

 مابعــد رنسانســی و مابعد روشــنگری از خداوند به شــکل حلول‌یافته و درون‌بــود و به تعبیری، 

الاهیات تشبیهی بســت. مدعای برهان صدیقین آن است که از نظر به حاقِ وجود و با بی‌نیازی از 

ممکنات محدود آغاز می‌کند؛ درحالی‌که مقدمۀ برهان دکارت که مبتنی بر شــک دکارتی در وجود 

اســت، در قضیه »می‌اندیشــم پس هستم« از اندیشــه، مفهوم و ماهیت، آن هم ماهیت هندسی و 

ریاضیاتی آغاز می‌شــود و قصد دارد به هستی و وجود نائل آید و البته ناکام می‌ماند؛ به همین دلیل 

ملاصدرا، در توضیح رابطۀ انسان و جهان طبیعت، برخلاف کانت ناگزیر از تقلیل و محدودسازی 

 خداونــد یا تبعیــد آن به قلمرو عقــل عملی نخواهد بــود. صدرالمتألهین در حکمــت متعالیه با 

ابداعات خاص خود به ســوژۀ خودبنیاد مدرن گرفتار نشــد و راه متفاوتــی را در پیش روی جهان 

 اســام قرار داد. هرچند پیگیری لوازم این دیدگاه در علوم طبیعی و علوم مدنی )اجتماعی( صورت 

نگرفته1 و لوازم سیاســت‌گذاری علم در این نوع نگاه هنوز مهیا نیســت، دست‌کم در مبانی اولیه، 

»اقتضائات کلی« سیاســت‌گذاری علم در جهان اســامی ـ ایرانی را به شکلی متفاوت از جهان 

غرب رقم زده است.

ابداعات  به  نظر  با  )اجتماعی(  مدنی  علوم  و  علوم طبیعی  دو حوزۀ  در  پاورقی‌های گذشته، دست‌کم  به  نظر  با   .1
حکمت متعالیه در حرکت جوهری و علم‌النفس، باید تحولاتی را دنبال کرد که در نتیجه‌گیری به بخشی از آن‌ها 
وابستگی  به  پایان‌دادن  واسطۀ  به  است »ملاصدرا  معتقد  نصر  علوم طبیعی،  در  فی‌المثل  اما  اشاره خواهد شد، 
فهم  برای  ابزاری  فراهم‌ساختن  مکان،  و  زمان  ابعاد  یکپارچه‌ساختن  بطلمیوسی،  هیئت  بر  سنتی  کیهان‌شناسی 
تحولات طبیعی بدون گرفتارآمدن در خطای تقلیل‌گرایی تکاملی ]داروینی[ و با مبنا قراردادن حرکت ]اشتدادی[ 
جوهری، فلسفه‌ای را بنیان نهاد که می‌تواند حتی در جهان معاصر و با وجود چالش‌های علم مدرن، همچنان 
دارای کاربرد و قابل اعتنا باشد، بی‌آنکه ]همچون انقلاب کوپرنیکی[، مجبور به کنارگذاشتن باور به حقایق وحیانی 

باشد« )نصر، 1396، ص 274(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            15 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

48

نتیجه‌گیری و طرح مسئله برای پژوهش‌های دیگر

همان‌طور که پژوهشگرانی مانند استیو فولر نشان می‌دهند، تحولات علم در سده‌های گذشته یعنی 

در سدۀ نوزدهم و بیســتم منتهی به پیدایش قلمرو علوم اجتماعی و سپس مطالعات اجتماعی علم 

و درنهایت سیاست‌گذاری علم شده اســت؛ با این‌ حال اگر از منظر جهان اسلامی ـ ایرانی به این 

تحولات بنگریم، نتیجه می‌گیریم هرچند نگاه اسلامی ـ ایرانی به علم، با نگاه مابعدالطبیعی اواخر 

قرون وســطی در غرب قرابت دارد، پاســخی که به مســائل معرفتی اواخر قرون وسطی در جهان 

اسلامی ـ ایرانی داده شده، متفاوت از پاسخ متفکران دورۀ رنسانس است.

با وجــود آنکه حکمت متعالیه توضیح دقیقی از علم و عالــم و معلوم و حرکت جوهری نفس 

صورت‌بنــدی کــرده، اقتضائات این حکمت در رابطۀ علم انســانی با طبیعت یــا جامعه و تاریخ 

 کمتر مورد توجه قرار گرفته و نتوانســته است بستر ظهور رشــته‌هایی مانند علوم اجتماعی و سپس 

مطالعات علم و سیاســت‌گذاری علم را براساس نگاه خود به حد کفایت مهیا کند. در دورۀ معاصر 

در جهان اســام، متفکرانی مانند مرحوم علامه طباطبائی، شــهید مطهری، حمید پارسانیا و مانند 

آن‌ها ســعی کرده‌اند براســاس مبانی حکمت متعالیه، بنیان جامعه و تاریخ را تبیین کنند و توضیح 

دهند. در ادامه به بعضی از تلاش‌های ارزشــمند این حوزه به‌عنوان ســرآغازی برای پژوهش‌های 

بعدی اشاره شده است.

هرچند در آثار قدمایی از قبیل فارابی یا ابن‌ســینا، ابن‌مســکویه، خواجه نصیرالدین طوسی و 

مانند آن‌ها طرح بحث‌هایی دربارۀ مدینۀ فاضله، زندگی سیاســی و مسائلی از این دست، مباحثی 

مطرح شــده است، اما »بحث مستقل و مســتقیمی درمورد وجود جامعه بیش از این مقدار نیست 

گاهی انســان‌ها پیدا می‌شود و  که هســتی جامعه، از زمرۀ هستی‌هایی اســت که از مسیر اراده و آ

این مقدار مانع از قول به ظهور و شــکل‌گیری وجود جدیدی به نام جامعه نیست. چه اینکه برخی 

 از عبارات آنان اشــعار به این معنا نیز دارد، اما طرح مســتقل دربارۀ موجودی به نام جامعه در آثار 

متفکران مســلمان، به مباحث علامه طباطبائی ]به‌ویژه در ذیل تفســیر آیۀ 200 سوره آل‌عمران در 

تفسیر المیزان[ بازمی‌گردد« )پارســانیا، 1380، 193(. در این نگاه معاصر که از علامه طباطبائی 

آغاز شــده است، متفکران مسلمان سعی دارند تا در نقد و بررســی آرای متفکران مدرن به‌ویژه در 

قلمرو جامعه و تاریخ، از جمله مارکس و دورکیم، براســاس سنت اسلامی به تولید علم اقدام کنند؛ 

برای مثال طرح بحــث علامه طباطبائی دربارۀ موضوع علوم اجتماعــی، با نظر به ترکیب اتحادی 

تحت تأثیر امکان جدیدی مطرح می‌شــود که پیش از ایــن در بحث صدرالمتألهین از علم ‌النفس 

اشاره شد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            16 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

49

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

در ترکیب اتحادی »اجزا با حفــظ امتیازات و خواص خود، صورت نوعی جدیدی پیدا کرده و 

احکام و آثار نوینی نیز می‌یابند« )عبودیت، 1386، ص 188(. در حکمت متعالیه، نفس انســانی 

نمونه‌ای از این ترکیب قلمداد می‌شــد و علامه طباطبائی »بر همین قیــاس، رابطۀ افراد با یکدیگر 

را زمینۀ تکویــن واقعیتی جدید ]به‌نام جامعه یا اجتماع[ می‌خوانــد« )همان(. این واقعیت جدید 

 قوانین و ســنن 
ً
که علامه طباطبائی معــادل قرآنی آن را با تعابیری مانند »امت« یاد می‌کند، »قهرا

مخصوص به خــود را دارد و برای آن، در قرآن وجود، اجل، کتاب، شــعور، فهم، عمل، طاعت و 

معصیت قائل شــده‌اند« )همان، ص 189(. شهید مطهری نیز در بحث‌های فلسفۀ تاریخ یا کتاب 

جامعه و تاریخ، آخرین اثر مکتوبش، دیدگاه اســتادش علامه طباطبائی را پذیرفته و آن ‌را بسط داده 

 جامعه به حکم اینکه خود از نوعی حیات مســتقل از حیات فردی برخوردار است، 
ً
اســت. »اولا

هرچند این حیات جمعی وجود جدایی نداشــته و در افراد پراکنده شده و حلول کرده است، قوانین 

 اجزای جامعه که همان افراد 
ً
و سننی مســتقل از افراد اجزای خود دارد که باید شناخته شــود؛ ثانیا

انســان‌اند، برخلاف نظریۀ ماشینی، استقلال هویت خود را ولو به‌طور نسبی از دست داده، حالت 

ارگانیزه پیدا می‌کنند، ولی در عین حال اســتقلال نســبی افراد محفوظ اســت؛ زیرا حیات فردی و 

فطرت فردی به مکتســبات فرد از طبیعت به کلــی در حیات جمعی نیز حل نمی‌گردد و درحقیقت 

مطابق این نظریه، انسان با دو حیات و دو روح و دو من زندگی می‌کند. حیات و روح و من جمعی 

که مولود زندگی جمعی اســت و درون فردی حلول کرده اســت و علی هذا بر انســان هم قوانین 

روان‌شناســی حاکم است و هم سنن جامعه‌شناســی« )مطهری، 1380، ص 34(. شهید مطهری 

بــرای حل تعارض فرد ـ جامعه یا عاملیت ـ ســاختار که در جامعه‌شناســی مدرن مطرح اســت، 

 در قلمرو کلام و حکمت اســامی و در ذیل حل مســئلۀ جبر و اختیار انسان 
ً
قاعده‌ای را که عمدتا

مطرح بوده به قلمرو تاریخ و جامعه می‌کشــاند و با اشــاره به حدیــث لاجبر و لا تفویض، بل امر 

بین‌الامرین، می‌کوشد این مسئله را حل کند )همان، ص 39(.

برخلاف درک دورکیمی که جامعه را در ذیل فلسفۀ کانتی به شکل پوزیتیویستی توضیح می‌دهد 

تا به تصریح خودش، حتی برخلاف فلســفۀ اســتعلایی کانت »بررســی و پژوهــش دربارۀ اصل 

موضوعه‌ای به‌نام جامعه، از طریق آزمون تجربی ممکن و میسر شود« )دورکیم، 1391، ص 104(، 

در نگاه شــهید مطهری، حقیقت مستقل جامعه، به‌مثابۀ مرکب حقیقی مجرد )و نه طبیعی(، با نظر 

به اصالت وجود توضیح داده می‌شــود )مطهری،1380، ص 71(. با این توضیح از تاریخ و جامعه 

روشــن است جامعه‌شناسی علم و معرفت، مطالعات »اجتماعی« علم و درنهایت سیاست‌گذاری 

علم تابع درک متفاوتی از علم و نسبت آن با جامعه خواهد بود. زمانی‌ که حقیقت علم در ذیل نگاه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            17 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

50

اســامی، به‌مثابۀ حقیقت مجرد و در ذیل قاعدۀ اتحاد علم و عالم و معلوم تبیین می‌شود، منطقی 

اســت سیاســت‌گذاری دربارۀ آن نمی‌تواند با درکی از علم انجام شــود که علم را به‌مثابۀ حقیقی 

تاریخــی ـ اجتماعی یا منحصر به رویکرد حســی و تجربی و بدون ابعــاد ماورایی و متعالی درک 

می‌کند. به ‌نظر می‌رســد متفکرانی نظیــر لاتور در نقد علم مدرن به تمایز nature و giai اشــاره 

می‌کنند و سودای جایگزینیِ giailogy به‌جای علوم مدرن را دارند و به همین دلیل، بنیادهای علم 

مدرن را از دورۀ گالیله نقد می‌کنند )latour, 2017b, pp. 220-214(، بیراه نیست که در جهان 

اســامی ـ ایرانی نیز موضوع علم، متناســب با درک متعالی از طبیعت، انسان و جامعه مدنظر قرار 

بگیرد و سیاســت‌گذاری دربارۀ آن، با ناظر به همین منظر و افق صورت پذیرد؛ البته ناگفته روشــن 

است مسیری که با علامه طباطبائی و نظایر او در نقد مبانی علوم اجتماعی گشوده و به آن اشاره شده 

است تا رســیدن به تدقیق در لوازم سیاست‌گذاری علم از جمله لوازمی مانند توضیح رابطۀ قدرت 

ـ دانش، اقتصاد دانش، رابطۀ طبقۀ اجتماعی و دانش و نظایر آن‌ها که در حوزۀ سیاست‌گذاری علم 

در جهان غرب مورد تدقیق قرار گرفته، راه درازی در پیش داشته و نیازمند تأملات گسترده‌ای با نظر 

به مبانی اسلامی است و پژوهش‌های گستردۀ دیگری را می‌طلبد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            18 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

51

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

کتابنامه

1. ارســطو. 1377. متافیزیک )مابعدالطبیعه(. ترجمۀ شــرف‌الدین خراســانی. تهران: انتشارات 

حکمت.

2. باربور، ایان. 1388. علم و دین. ترجمۀ بهاءالدین خرمشاهی. تهران: مرکز نشر دانشگاهی.

3. برت، ادوین آرتور. 1369. مبادی مابعدالطبیعی علوم نوین. ترجمۀ عبدالکریم سروش. تهران: 

انتشارات علمی و فرهنگی.

4. بکار، عثمان؛ نصر، سید حســین. 1389. طبقه‌بندی علوم نزد حکمای مسلمان. ترجمۀ جواد 

قاسمی. مشهد: بنیاد پژوهش‌های آستان قدس رضوی.

5. پارسانیا، حمید. 1380. »چیستی و هستی جامعه از دیدگاه استاد مطهری«. علوم سیاسی. دورۀ 

چهارم. شمارۀ 14، صص 197-220.

6. ـــــــــــــــ�ـ . 1390. مبانی و تطورات برهان صدیقین. تهران: پژوهشــگاه علوم انســانی و 

مطالعات فرهنگی.

7. جــوادی آملی، عبداللــه. 1375. »حکمت متعالیه، مجموعه فهم و شــهود«. خردنامه صدرا، 

شمارۀ 3. صص 31 -23.

8. چالمرز، آلن اف. 1378. چیستی علم. ترجمۀ سعید زیباکلام. تهران: انتشارات سمت.

9. حسینی بهشتی، ســید محمدرضا. 1384. »جایگاه نقد قوۀ حکم در فلسفۀ استعلایی کانت«. 

حکمت و فلسفه. سال اول. شمارۀ 1. صص 17-26.

10. داوری اردکانی، رضا. 1391. علم و پژوهش و سیاست‌های پژوهشی. تهران: پژوهشگاه علوم 

انسانی و مطالعات فرهنگی.

یزی توسعه. تهران: در انتظار فردایی دیگر. 11. ـــــــــــــــ . 1389. الف. علوم انسانی و برنامه‌ر

یخ فلســفۀ اســامی. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشۀ  12. ـــــــــــــــ . 1389 ب. ما و تار

اسلامی.

13. دکارت، رنه. 1385. تأملات در فلسفۀ اولی. ترجمۀ احمد احمدی. تهران: انتشارات سمت.

14. دورکیم، امیل. 1383. صور بنیادین حیات دینی. ترجمۀ باقر پرهام. تهران: نشر مرکز.

یف پدیده‌هــای دینی. ترجمۀ مرتضی  15. ـــــــــــــــ . 1391. جامعه‌شناســی و فلســفه؛ تعر

ثاقب‌فر. تهران: نشر علم.

16. زالی، مصطفی. 1390. »اسلامی‌ســازی علــوم یونانی: مطالعۀ موردی دریافت ابن‌ســینا از 

یه‌های اجتماعی متفکران مسلمان. دورۀ اول. شمارۀ 1. صص 89-109.  مابعدالطبیعۀ ارسطو«. نظر

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            19 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

52

17. ژیلسون، آتین. 1387. نقد تفکر فلسفی غرب. ترجمۀ احمد احمدی. تهران: انتشارات سمت.

18. ـــــــــــــــ . 1394. هستی در اندیشۀ فیلسوفان. ترجمۀ حمید طالب‌زاده. تهران: انتشارات 

حکمت.

19. صدرالمتألهین شیرازی، محمد. 1393. الحکمه المتعالیه فی الاسفار الاربعه العقلیه. 9 جلد. 

قم: منشورات طلیعۀ نور.

20. طباطبائی، محمدحسین. 1382. شیعه. تهران: موسسۀ پژوهشی حکمت و فلسفۀ ایران.

21. عبودیت، عبدالرســول. 1386. درآمدی بــه نظام حکمت صدرایی. جلد دوم. قم: مؤسســۀ 

آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.

ینه‌شناسی دانش. ترجمۀ نیکو سرخوش و افشین جهاندیده. تهران:  22. فوکو، میشــل. 1392. دیر

نشر نی.

ینه‌شناسی علوم انسانی. ترجمۀ یحیی امامی. تهران:  23. ـــــــــــــــ . 1398. نظم اشــیاء: دیر

نشر نی.

24. قانعی‌راد، سید محمدامین. 1396 الف. پیمایش علم و جامعه؛ تجربۀ جهانی و اجرای نسخۀ 

ایرانی. تهران: پژوهشکدۀ مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

25. ـــــــــــــــ . 1396 ب. ناهم‌زمانی دانش؛ روابط علم و نظام‌های اجتماعی و اقتصادی در 

ایران. تهران: مرکز تحقیقات سیاست علمی کشور.

یابی توســعۀ علوم انســانی. تهران:  ــــــــــــــ�ـ . 1396 ج. الگوی چهار وجهی برای ارز 26. ـ

پژوهشکدۀ مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

یخ فلسفه، یونان و روم. جلد اول. ترجمۀ سید جلاالدین  27. کاپلستون، فردریک چارلز. 1373. تار

مجتبوی. تهران: انتشارات سروش.

یخ فلســفه، از ولف تا کانت. جلد ششم. ترجمۀ سید جلال‌الدین  28. ـــــــــــــــ . 1380. تار

مجتبوی، اسماعیل سعادت و منوچهر بزرگمهر. تهران: انتشارات سروش.

یخ فلسفه، از دکارت تا لایب ‌نیتس. جلد چهارم. ترجمۀ غلامرضا  29. ـــــــــــــــ . 1385. تار

اعوانی. تهران: انتشارات سروش.

یخ فلســفه، فلسفۀ اواخر قرون وسطی و دورۀ رنسانس. جلد سوم.  30. ـــــــــــــــ . 1393. تار

ترجمۀ ابراهیم دادجو. تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

31. کاســیرر، ارنســت. 1393. فرد و کیهان در فلسفۀ رنســانس. ترجمۀ یدالله موقن. تهران: نشر 

ماهی.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            20 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

53

اقتضائات  



معرفتی سیاست‏گذاری عل 













م
در سنت اسلا  







م
ی ـ

ا 
رانی

 
|

32. کالینیکوس، الکس. 1386. اندیشــۀ انقلابی مارکس. ترجمۀ پرویز بابایی. تهران: نشر قطره و 

آزادمهر.

33. کچویان، حسین. 1383. تجدد از نگاهی دیگر. تهران: انتشارات سازمان تبلیغات اسلامی.

34. کوستلر، آرتور. 1396. خوابگردها. ترجمۀ فؤاد روحانی. تهران: امیرکبیر.

35. کوهن، توماس. 1389. ساختار انقلاب‌های علمی. ترجمۀ سعید زیباکلام. تهران: انتشارات 

سمت.

یشه‌های الاهیاتی مدرنیته. ترجمۀ زانیار ابراهیمی. تهران: نشر  36. گیلســپی، مایکل آلن. 1389. ر

پگاه روزگار نو.

37. گنون، رنه. 1361. ســیطرۀ کمیت و علائم آخر زمان. ترجمۀ محمدعلی کاردان. تهران: مرکز 

نشر دانشگاهی.

یخی به فلســفۀ علم. ترجمۀ علی پایا. تهران: مرکز نشــر  38. لازی، جــان. 1362. درآمــدی تار

دانشگاهی.

39. مانهایم، کارل. 1380. ایدئولوژی و اتوپیا. ترجمۀ فریبرز مجیدی. تهران: انتشارات سمت.

یخ؛ مقدمه‌ای بر جهان‌بینی اســامی. جلد 2. قم:  40. مطهــری، مرتضی. 1380. جامعــه و تار

انتشارات صدرا.

41. مقدم ‌حیدری، غلام‌حسین. 1385. قیاس‌ناپذیری پارادایم‌های علمی. تهران: نشر نی.

یاضی. تهران: انتشارات سمت. 42. ـــــــــــــــ . 1387. جامعه‌شناسی اثبات ر

43. مولکی، مایکل. 1389. علم و جامعه‌شناسی معرفت. ترجمۀ حسین کچویان. تهران: نشر نی.

44. نصر، سید حسین. 1392. سه حکیم مسلمان. ترجمۀ احمد آرام. تهران: انتشارات امیرکبیر.

45. ـــــــــــــــ .1396. فلســفه در ســرزمین نبوت: فلسفۀ اســامی از آغاز تا امروز. ترجمۀ 

بیت‌الله ندرلو. تهران: ترجمان علوم انسانی.

46. هورکهایمر، ماکس؛ آدرنو، تئودور. 1383. دیالکتیک روشنگری. ترجمۀ مراد فرهادپور و امید 

گه. مهرگان. تهران: نشر آ

47. Cassirer, H. W. 1970. A Comentary on Kant`s Crtitique Judgement, 

London.

48. Matthew, D. 2005. Science in Society. London: Red Globe Press.

49. Fuller, S. 1997. “The secularization of science and a new deal for science 

policy”. Futures. Vol. 29. No. 6. pp. 503-483.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            21 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

54

50. Hessen, B. 1931. “The Social and Economic Roots of Newton’s  

Principia”. inBukharin, Nikolai et al. (eds), Science at the Crossroads.  

London, Cass, 146–212.

51. Latour, B. 2017a. Facing Gaia; Eight Lectures on the New Climatic  

Regime, tr. Cathy Porter. London: polity press.

52. ___________ . 2017b. “On Actor-Network Theory. A Few  

Clarifications Plus More Than A Few Complications”. Philosophical  

Literary Journal Logos. Vol. 27. No. 1. pp. 197-137.

53. Merton, R. 1972. “The Institutional Imperatives of Science”. in Barnes. 

pp. 65–79.

54. Restivo, S. 2010. Bruno Latour: The Once and Future Philosopher, 

 Entry in the New Blackwell Companion to Major Social Theories. Edited 

by George Ritzer and Jeffery Stepinsky. Boston: Blackwell.

55. Voegelin, E. 1948. The Origins of Scientism. Social Research. Vol. 15, 

No. 4, pp. 494-462.

56. Voegelin, E. 1990. “The Collected Works of Eric Voegelin”. Published 

Essays, 1966-1985, Vol. 12, Ed. Eliss Sandoz: LSUP.

57. Zucherman, H., and Cole, J. 1975. “Women in American Science”. 

 Minerva. Vol. 13. pp 102-82.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

2.
6 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.2.6
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-485-fa.html
http://www.tcpdf.org

