
97

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف چکیده

کارگزاران سیاســی برای زندگی شهروندان تصمیم می‌گیرند و اگرچه در سعادت و 

شــقاوت آن‌ها نقشی تعیین‌کننده ندارند، تأثیرگذار هستند؛ از این‌رو شناخت انواع 

کارگزاران قدرت بحثی مهم اســت. از ســوی دیگر شناخت کارگزاران در شناخت 

انواع سیاســت‌ها و سیاستمداران نقشی اساســی و کلیدی دارد. مقالۀ حاضر این 

بحث را به‌عنوان مســئلۀ مقاله از منظر فیلسوف بزرگ سیاسی معاصر، امام خمینی 

)ره( بررسی کرده و پاسخ آن را ارائه داده است. براساس چارچوب نظری دو فطرت 

که برگرفته از اندیشــۀ امام خمینی )ره( است، کارگزاران قدرت در دو مدل متعالی 

و متدانی طبقه‌بندی می‌شــوند. کارگزاران قدرت متعالی در مدار صراط مســتقیم 

در حرکت هســتند، وضعیتی جامع دارند و تصمیم‌گیری‌های آن‌ها پوشش‌دهندۀ 

ابعاد دنیوی و اخروی، ظاهری و باطنی، جســمی و روحــی، فردی، خانوادگی و 

اجتماعی آحاد افراد جامعه اســت. کارگزاران قدرت متدانی متکثر هستند و در سه 

طیف تک‌ساحتی، دوساحتی و سه‌ساحتی در سه وضعیت بسیط، پیچیده و بسیار 

پیچیده دسته‌بندی می‌شوند؛ بنابراین باید کارگزاران قدرت متعالی در رأس مناصب 

قدرت قرار بگیرند و از ســوی مردم انتخاب شوند. مقالۀ حاضر با روش استنباطی 

و بــا بهره‌گیری از نظریۀ دلالت ـ مطابقی، تضمنی و التزامی ـ که در دانش منطق و 

اصول فقه ارائه شده، انجام شده است.

کلیدواژه‌ها: کارگزاران قــدرت متعالی، کارگزاران قدرت متدانی، انواع کارگزاران، 

امام خمینی، نظام سیاسی اسلام.

رضا لک‌زایی*
پژوهشگر گروه اندیشه اسلام و غرب، پژوهشکدۀ مطالعات سیاسی و دفاعی، 

پژوهشگاه علوم اسلامی امام صادق)ع(، قم، ایران.

انواع کارگزاران قدرت در اندیشۀ سیاسی امام خمینی

rlakzaee@gmail.com

یخ پذیرش:1401/09/11 | یافت: 1401/06/28 | تار یخ در تار

https://orcid.org/0000-0001-8529-3241*

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             1 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

98

مقدمه

این پرســش که چه کســی و چرا باید قدرت را به دســت بگیرد از دیرباز مطرح بوده است، اما این 

سؤال که انواع کارگزاران قدرت کدام‌اند و در چند دسته طبقه‌بندی می‌شوند )که مسئلۀ مقالۀ حاضر 

 کارگزاران قدرت 
ً
را شکل می‌دهد( پاسخ جدیدی براساس دستگاه فکری امام خمینی دارد. معمولا

در هر نظام سیاسی از دو دستۀ اصلی و اقتضایی تشکیل می‌شوند. در اندیشۀ سیاسی امام عناصری 

مانند ریاست جمهوری، مجلس شورای اسلامی و قوۀ قضائیه، اقتضایی و مبتنی بر تجارب بشری و 

نیاز و مصلحت کشور است. عنصر کلیدی و اصلی هم ولی امر است. در زمان حضور پیامبر)ص( 

و ائمه )علیهم السلام( آن بزرگواران ولی امر هستند و درصورت غیبت امام )عج( ولی فقیه، ولی امر 

و رهبر جامعۀ اسلامی است و قدرت را در دست دارد. ریاست جمهوری، مجلس شورای اسلامی، 

مجمع تشــخیص مصلحت نظام و قوۀ قضائیه، عناصر اقتضایی نظام سیاسی‌ و قابل تغییر و تحول 

هســتند و ممکن است برحسب نیازهای موجود، نظام پارلمانی یا ریاستی باشند و براساس مصالح 

و نیاز جامعه شکل بگیرند.

محل بحث ما عنصر کلیدی نظام سیاسی است که تصمیم‌گیر اصلی در نظام سیاسی محسوب 

می‌شود؛ از این‌رو ما به تمامی مؤلفه‌های سیستم سیاسی نمی‌پردازیم. براساس دستگاه انسان‌شناسی 

امام خمینی )ره( انسان دو فطرت دارد؛ فطرت مخموره و فطرت محجوبه.

بــا توجه به اینکه قوای ســه‌گانۀ نفس یعنی شــهویه، غضبیــه و همیه تابع کــدام فطرت قرار 

 بگیرند، با هشــت نوع انسان و درنتیجه هشــت نوع کارگزار قدرت روبه‌رو خواهیم بود. این هشت 

کارگزار، هشــت مدل قدرت را رقم می‌زنند که هفت مدل آن متدانی در ســه طیف ساده، پیچیده، 

بســیار پیچیــده و یک مدل آن متعالی و دارای وضعیتی جامع اســت. شــناخت مدل‌های متدانی 

که نقــش نظریۀ رقیب را ایفا می‌کنند، از چند جهت لازم اســت؛ یکی اینکه آن‌ها را بشناســیم تا 

 گرفتارشان نشویم. دیگر اینکه از آنجا که هویت، شامل شناخت تشابهات و تمایزات است، زمانی 

نظریۀ قدرت متعالی و کارگزار آن هویت و تشــخص می‌یابد که تشــابهات و تمایزات و حد و مرز 

 خــود را با دیگر کارگزاران قدرت متدانی و نظریه‌های قدرت‌های متدانی روشــن و برجســته کند. 

 تا جایی که نگارنده بررســی کرده اســت، این بحــث برای اولین بار با محتــوا و چارچوب نظری 

بومی و اســامی ارائه می‌شــود. البتــه نگارنده پیش از این هــم به بحث قدرت در اندیشــۀ امام 

 خمینی و از زوایایی دیگر و از جمله بحث مهم مفهوم قدرت پرداخته اســت که اینجا از ذکر آن‌ها 

صرف‌نظر می‌کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             2 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


99

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

جدول 1. چارچوب نظری دو فطرت

ت
طر

ع ف
نوا

ا

ی
رآن

ت ق
دا

ستن
م

ی
ود

وج
جۀ 

در

ش
رای

گ

ت
طر

و ف
ت د

هی
ما

رد
یک

رو

قوا

قوا
رد 

رک
کا

عه
ام

ج
م 

جا
س

 ان
ار

عی
م

ت
در

ر ق
گزا

ار
 ک

وع
ن

وره
خم

ت م
طر

ف

.)4
ن: 

)تی
مٍ 

وِي
ْ َق نِ ت

حْسَ
َ ي أ

نَ فِ
سَا

نْ ِْ ال
نَا 

ْ َق َل  خ
ْ د

َ َق ل

قل
ع

ی
صل

ا

لق
مط

ل 
ما

ه ک
ق ب

عش

ت
انی

وح
و ر

ب 
غی

م 
عال

به 

یه
هو

 ش
وۀ

ق

به 
ق 

عش
 و 

ت
عف

ی، 
واه

اخ
خد

ل، 
عق

ود 
جن

 و 
ی

واه
رخ

خی
ی، 

رای
داگ

خ

ی
واه

رخ
غی

ت
حب

و م
ت 

دال
ع

ت.
اس

ک 
شک

ی م
دل

ه م
ل ک

عاد
ل 

عاق
ن 

سا
ان

ی
بع

ت

لق
مط

ص 
 نق

 از
ت

فر
بیهن
ض

 غ
وۀ

ق

 و 
ت

اع
ج

ش

رد 
هب

 را
 به

هز
ج

م

له
م ل

قیا

میه
وه

وۀ 
ق

ق 
عش

 و 
ت

کم
ح

ی، 
لان

عق
ف 

ار
مع

به 

بر
عت

ی م
جرب

و ت
ی 

یان
وح

به
جو

ح
ت م

طر
ف

)5
ن: 

)تی
نَ 

فِلِي
سَا

 َ ل
َ سْف

َ هُ أ
دْنَا

رَدَ
 ّ ُمَ ث

هل
ج

ی
صل

ا

ل 
ما

ه ک
ق ب

عش

ود
حد

م

ت
یع

طب
 و 

ت
هاد

 ش
لم

عا
به 

یه
هو

 ش
وۀ

ق

ق 
عش

 و 
ک

هت
ت

ی 
ها

ب‌
بو

ح
ه م

ب

از 
ی 

ور
و د

ی 
قیق

رح
غی

ی
قیق

 ح
ب

بو
ح

م

غوا
و ا

س 
تر

 و 
ت

فع
من

رد.
 دا

ثر
تک

ل م
مد

ت 
هف

که 
م 

ظال
ل 

اه
 ج

ان
نس

ا

ی
بع

ت

ود
حد

ص م
 نق

 از
ت

فر
ن

بیه
ض

 غ
وۀ

ق

 و 
ت

شون
خ

ت 
در

ه ق
ق ب

عش

ی 
ور

و د
ی 

قیق
رح

غی

ی
قیق

 ح
ت

در
ز ق

ا

میه
وه

وۀ 
ق

ق 
عش

 و 
ت

طن
شی

 و 
ی

قیق
رح

غی
ت 

عرف
ه م

ب

ی
قیق

 ح
ت

عرف
ز م

ر ا
تنف

منبع: لک‌زایی، 1394

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             3 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

100

| 1
40

ز 1
ایی

| پ
 2
8 

پی
پیا

ره 
ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

کارگزاران قدرت متعالی

1. کارگزار عاقل عادل

کارگزار عاقل به‌دنبال »جهان‌آرایی« اســت. عقل نظری رهبر اندیشــه و عقــل عملی رهبر انگیزۀ 

انســان عاقل است. عقل نظری اندیشه را از وسوسه‌های حس و وهم و خیال می‌رهاند، اما از آن‌ها 

به‌طورکلی دســت نمی‌شــوید، بلکه با پرهیز از افراط و تفریط تعدیل این امور و مهار این نیروهای 

چموش و ســرکش بهرۀ عالمانه از آن‌ها می‌برد. در گام بعدی عقل عملی زانوی شــهوت و غضب 

را می‌بندد و بســان مرکبی راهوار از آن‌ها بهره می‌گیرد؛ بنابراین شهوت و غضب لجام‌شده با دست 

عقل، به نام جاذبه و دافعه یا تولی و تبری در خدمت انســان سالک صالح قرار ‌می‏گیرد و شهوت و 

غضب لجام‌گســیخته انسان را از حیوان پست‌تر می‌کند. گفتنی است بارگاه منیع عقل نظری و عقل 

عملی در موحد کامل به یک نقطه بازمی‌گردد؛ بدین‌ســان که ابتدا اندیشه و انگیزۀ آن‌ دو از یکدیگر 

جداســت، ولی با تکامل خرد بشــر، این دو به هم نزدیک و نزدیک‌تر می‌شــوند و کم‌کم به اتحاد 

می‌رسند. وقتی اندیشه و انگیزۀ انسان به وحدت رسید، دانش او عین قدرت و اراده و علمش همان 

عمل خواهد شد؛ درنتیجه جز به خیر و حق نمی‌اندیشد و جز به فلاح و صلاح عمل نمی‌کند. چنین 

انســان کاملی مظهر خدای علیم و قدیر است که علم و قدرتش هیچ‌گاه از یکدیگر جدا نمی‌شوند. 

 خدا قدیر اســت با همان معیاری که علیم اســت و نیز علیم اســت با همان معیاری که قدیر است 

)نک: جوادی آملی، 1381، صص 119-122(.

بنابراین در مدل از کارگزار، عقل و عدل حرف اول را می‏زند و عقل قدرت اول است و ریاست 

 کشور وجود انسان را بر عهده دارد. گفتیم که قدرت یعنی فاعل به‌گونه‌ای باشد که اگر فعلی را خواست 

 انجام دهد و اگر نخواست انجام ندهد. سایر قوا یعنی شهویه، غضبیه و وهمیه نیز تحت کنترل، مدیریت، 

تدبیر و قدرت عقل قرار دارند و چون اصل وجود این قوا خیر، شــریف و به تعبیر امام خمینی )ره( 

مائده‌های آسمانی‌اند، وقتی تحت اشراف عقل قرار گرفتند، انسان عاقل از آن‌ها بهره می‌برد.

 در چنین نگرشی، دین و پیامبر بیرونی به‌کمک عقل و پیامبر درونی می‌آید؛ بنابراین عقل ناقص نیست 

و دین هم میزبانی درونی دارد و این‌گونه نیســت که امری منقطع از انسان باشد؛ به همین دلیل امام 

 الحَقِّ )مجلسی، 1403 ق، ج 75، ص 127(.
ِ

باع
ِّ
 بِات

ّ
 إل

ُ
 العَقل

ُ
حسین )ع( می‌فرماید: لا يَكمُل

2. کارگزار اصلی قدرت

پرســش اصلی این اســت که انسان عاقل چه کســی را منشأ قدرت می‌داند. پاســخ اجمالی امام 

خمینی)ره( این اســت که »قدرت ما به قدرت او و علم ما به علم اوســت و بالجمله تمام شــئون 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             4 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


101

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

کمالیه‌ای که در مراتب نازله اســت به نحو اکمل و اتمّ در مرتبۀ بالاســت و البته اکمل، قیوم کامل 

هِ 
َّ
ى الل

َ
رَاءُ إِل

َ
ق

ُ
ف

ْ
نْتُمُ ال

َ
ــاسُ أ هَا النَّ يُّ

َ
و کامل قیوم ناقص اســت« )اردبیلی، 1381، ج 2، ص 22(: »يَا أ

« )فاطر: 15(؛ بنابراین دســت خدا باز اســت و رابطۀ خدا با مخلوقاتش 
ُ

حَمِيد
ْ
نِيُّ ال

َ
غ

ْ
ــهُ هُوَ ال

َّ
ۖ وَالل

 منقطع نیســت. این تفکر در ادبیات همواره مورد توجه بوده و ادبا و حکما دربارۀ آن سخن گفته‌اند

 )نک: اعتصامی، 1389، ص 268؛ مولوی، 1384، دفتر اول، ص 83(. این نگاه به قدرت خدا در 

کلام رزمندگان هشت سال دفاع مقدس هم وجود دارد )کاظمی، 1387، ص 653(.

رابطۀ خدا به‌عنوان کارگزار اصلی قدرت و دیگر کارگزاران قدرت

اکنون پرســش دوم مطرح می‌شــود که رابطۀ قدرت خدا با قدرت انســان چیست؛ زیرا به هر حال 

قدرت به انسان هم نسبت داده می‌شود. در این باره امام خمینی )ره( از پنج دیدگاه نام برده است:

1. دیدگاهی که در آن همه چیز به انســان و جهان نســبت داده می‌شود. در این دیدگاه خداوند 

 حذف می‌شود و هیچ دخالتی در امور ندارد )دیدگاه معتزله(.
ً
تقریبا

 بدون اراده، اختیار 
ً
2. دیدگاهی که همه چیز را به خدا اســتناد می‌دهد و انسان و جهان را تقریبا

و قدرت تأثیرگذاری می‌داند )دیدگاه اشاعره(.

3. دیدگاهی که هم برای خدا و هم برای انســان و جهان تأثیر قائل اســت و امور را به‌صورت 

مشترک، به هر دو نسبت می‌دهد )دیدگاه ثنویون(.

4. دیدگاهی که امور را به‌صورت مســتقل به خداوند و به‌صورت غیرمســتقل و وابسته به سایر 

مخلوقات نسبت می‌دهد )دیدگاه شیعه(.

5. دیــدگاه بعد تنها به یک وجود حقیقی قائل اســت و در مقابل وجود واحد به وجود دیگری 

معتقد نیست و به‌هیچ‌عنوان وارد بحث جبر و تفویض یا امر بین‌الامرین نمی‌شود؛ زیرا نوبت 

به این حرف‌ها نمی‌رسد )دیدگاه عرفا(.

 این بحــث به‌طور مفصــل در آثــار گوناگون امــام خمینی )نــک: اردبیلــی، 1381، ج 2، 

صــص 336-310؛ همــان، ج 1، صــص 338-337؛ همــان، ج 3، ص 273؛ امام خمینی، 

1421ق، ص 74؛ امام خمینی، 1377، ص 644( و دیگر متفکران و دانشــمندان شیعه بحث شده 

اســت که در اینجا ما به ذکر یک مثال می‌پردازیم که امام خمینی )ره( ذیل دیدگاه چهارم برای تبیین 

مطلــب ذکر کرده‌اند. ما در گفت‌وگوهای خود بارها و بارهــا گفته‌ایم و می‌گوییم که من دیدم، من 

شنیدم، چشمم دید، با گوش‌های خودم شنیدم و از این قبیل. حال پرسش این است که شما دیده‌اید 

یا چشم شما؟ اگر کسی تنها به روح و بعد غیبی وجود انسان توجه داشته باشد، همۀ افعال آدمی را 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             5 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

102

نیز به روح او نســبت می‌دهد. اگر کســی منکر روح و بعد غیبی انسان باشد، تمامی افعال انسان را 

به ماده و جسم انسان نسبت می‌دهد و اگر کسی روح و بدن را به رسمیت بشناسد و چشمش سالم 

باشــد، می‌گوید دیدن چشم به سبب روح است. چشــم می‌بیند، اما به‌صورت غیرمستقل و نفس 

می‌بیند به‌صورت مستقل. اگر هم چشم احول باشد، قائل به مشارکت چشم و روح در دیدن می‌شود 

)اردبیلی، 1381، ج 2، صص 336-310؛ همان، ج 1، صص 338-337، ج 3، ص 273(.

نگاه به قدرت نیز از همین منظر است؛ عده‌ای تنها انسان و سلاح و دیگر امور مادی را به‌صورت 

مستقل، منبع و منشأ قدرت می‌دانند، اما عده‌ای دیگر تنها خداوند را و عده‌ای دیگر خداوند را منشأ 

اصلی و مســتقل قدرت و ســاح و امور مادی را به‌صورت وابستۀ منشــأ قدرت می‌دانند؛ بنابراین 

وقتی از منابع قدرت ســخن گفته می‌شــود، تنها خداوند منشأ مستقل و واقعی قدرت است و سایر 

موجودات مظاهر خداوند و منابع قدرت هســتند، نه آنکه در عرض خداوند مالک چیزی باشند یا 

به‌صورت شــراکتی و پشــتیبانی به خداوند کمکی کنند. از این منظر تنها خداوند وجود استقلالی 

دارد و دیگر موجودات وجود تعلقی که در اصل وجود، صفات و آثار مســتقل نیســتند، بلکه ربط 

محض‌اند و وجودشــان عین فقر، تعلق، ربط و احتیاج اســت؛ بنابراین ولی حقیقی و اصیل انسان 

تنها خداست و کسی که خدا او را به‌عنوان ولی تعیین کند، در زمان حضور نبی، نبی است، در زمان 

حضور امام، امام و در زمان غیبت امام، نائب اوست که ولی فقیه نامیده می‌شود.

ویژگی‌های کارگزاران قدرت متعالی

انبیای الهی و پس از انبیا، اوصیای ایشــان صلاحیت و شایســتگی رهبری و به دست گرفتن قدرت 

را دارند. امام خمینی )ره( هم بحث را در همین مســیر سر و سامان داده‌ و رابطۀ مرجع و مقلد را به 

رابطۀ »امام« و »امت« ارتقا داده‌اند )جــوادی آملی، 1394، ص 282(. دلیل اینکه حضرت امام 

مکرر می‌فرمود اگر کسی سراسر دین را بررسی کند، خواهد دید که دین، سیاست را به همراه دارد، 

ســایس و کارگزار عرصۀ سیاست را پیش‌بینی کرده و کارگزار قدرت را از نظر دور نداشته، این است 

که ایشان از دیدگاه کلامی به فقه نگریست و درنتیجه ولایت‌فقیه را جانشینی »امامت« امام معصوم 

دانســت؛ بر این اساس فقیه جامع‌الشــرایط در زمان غیبت، جانشین امام معصوم بوده و چون امام 

معصوم، گذشــته از اینکه حکم خدا را بیان می‌کرد، مسائل حکومتی را نیز اداره می‌کرد و رابطۀ بین 

او و مردم رابطۀ امام و امت بود، رابطۀ جانشــینان امام معصوم که فقهای واجد شــرایط علم و عدل 

هستند، رابطۀ امام و امت خواهد بود. با این نگاه التزام به ولایت فقیه قابل تفکیک از التزام به اسلام 

و ولایت رسول‌الله و ولایت ائمّه معصومین )علیهم‌السلام( نیست )همان، ص 279(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             6 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


103

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

در همین باره، تفاوت برجســتۀ امــام خمینی )ره( از دیگر علمای عظام این اســت که دیگران 

می‌گفتند ولایت فقیه وجود دارد، اما همه شرایط آن را حصولی می‌دانستند، نه تحصیلی؛ به این معنا 

که باید شــرایط را تحصیل کرد و این چنین نیســت که اگر مردم حاضر شدند و امکان داشت بدون 

خطر، نظام اسلامی را تأسیس کرد، فقیهی زمام این نظام را به دست بگیرد، بلکه بسیاری از شرایط 

ولایت و رهبری، تحصیلی اســت نه حصولی؛ به تعبیر دیگر شرط واجب است نه شرط وجوب؛ به 

همین دلیل برای اقامۀ عدل باید خون داد و از جان گذشــت و خطر کرد؛ چنان‌که امام رنج زندان و 

تبعید و... را به جان خرید. با اســتفاده از ادبیــات قدرت می‌توان گفت امام خمینی )ره( معتقد بود 

فقیه برای تحصیل قدرت متعالی، باید وارد میدان اقدام و مبارزه شود و از بذل نفس و نفیس واهمه 

نداشته باشد؛ حال آنکه سایر فقهای بزرگوار چنین نظری نداشتند )همان، ص 284(.

ایشــان می‌فرماید قانون‌دانی و عدالت از نظر مســلمانان شــرط و رکن اساسی کارگزار کلیدی 

قدرت یعنی ولی فقیه است و عقل هم همین اقتضا را دارد؛ چراکه حاکم اسلامی باید احکام اسلام 

را اجرا کند و حکومت اســام، حکومت قانون اســت نه خودســری و حکومت اشخاص و هوای 

نفس؛ بنابراین برای زمامدار علم به قوانین لازم اســت و اگر زمامدار مطالب قانونی را نداند، لایق 

حکومت نیست. به باور امام خمینی )ره( کسی که تقلید می‌کند، نمی‌تواند زمامدار مسلمین باشد، 

»چون اگر تقلید کند، قدرت حکومت شکســته می‌شــود و اگر هم تقلید نکند، نمی‌تواند حاکم و 

مجری قانون اسلام باشد« )امام خمینی، 1390، ص 48(. چنان‌که روشن است، امام خمینی )ره( 

 با توجه به تمرکز قدرت، به این پرسش پاسخ داده‌اند.
ً
کاملا

حال که حاکم اســامی باید قانون‌دان باشــد، تکلیف سایر کارکنان حکومت چیست؛ آیا لازم 

است آن‌ها هم قانون‌شــناس و قانون‌دان باشند؟ به نظر امام خمینی )ره( اشراف کارکنان، کارمندان 

و مســئولان جامعۀ اســامی به همۀ قوانین فقهی لازم نیست و کافی است قوانین مربوط به شغل و 

وظیفۀ خویش را بدانند و اگر مســئله‌ای پیش آمد، از مصدر امر بپرســند )همان، ص 29(. شرط 

دیگر زمامدار هم این بود که از کمال اعتقادی و اخلاقی برخوردار و عادل باشد و دامنش به معاصی 

آلوده نباشــد؛ چون کســی که می‌خواهد حدود الهی را جاری کند؛ یعنی قانون جزای اسلام را به 

اجــرا بگذارد، متصدی بیت‌المال و خرج و دخل مملکت شــود و خداوند اختیار ادارۀ بندگانش را 

الِمِينَ« )بقره: 124(. خداوند تبارک و 
َّ

 عَهْدِي الظ
ُ

 يَنَال
َ

 ل
َ

ال
َ
به او بدهد، نباید معصیت‌کار باشــد: »ق

تعالی به جائر چنین اختیاری نمی‌دهد. زمامدار اگر عادل نباشد، در دادن حقوق مسلمین، دریافت 

مالیات‌هــا و صرف صحیح آن و اجرای قانون جزا عادلانه رفتار نخواهد کرد و ممکن اســت اعوان 

و انصار و نزدیکان خود را بر جامعه تحمیل کند و بیت‌المال مســلمین را صرف اغراض شخصی و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             7 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

104

هوســرانی خویش کند. ایشان اذعان می‌کند اگر فرد لایقی که این دو خصلت را دارد، به پا خاست 

و تشکیل حکومت داد، »همان ولایتی« را که حضرت رسول اکرم )ص( در امر ادارۀ جامعه داشت 

داراست و بر همۀ مردم لازم است از او اطاعت کنند؛ البته لازم نیست حاکم مرجع تقلید باشد.

باید دقت داشــت اینکه امام خمینی )ره( می‌فرماید فقها همان ولایت پیامبر را دارند، به اجرای 

قوانین اسلام مربوط است و نباید توهم شود که »مقام« فقها برابر است با مقام رسول اکرم )ص( و 

ائمه )علیهم السلام(؛ به عبارت دیگر نبی و امام به اسم از سوی خداوند تعیین می‌شوند؛ برخلاف 

فقیه که به وصف تعیین شده است. دیگر اینکه نبی و امام برخلاف فقیه معصوم هستند، اما در حوزۀ 

اختیارات، اختیارت دولت نبوی، دولت علوی، دولت فقیه و دولت مهدوی مساوی و برابرند )امام 

 خمینی، 1390، ص 52(. پس »حاکم، متصدی قوۀ اجراییه است« و »ولایتی که برای رسول کرم )ص(

 و امام در تشــکیل حکومت و اجرا و تصدی اداره هست، برای فقیه هم هست« )همان، ص 53(؛ 

یعنی اختیارات فقیه و نبی و امام یکی است، نه آنکه به لحاظ معنوی هم یکی باشند.

ســؤال دیگر این اســت که با توجه به اینکه ولایت فقیه همان ولایت رســول‌الله است، آیا اگر 

کسی ولایت فقیه را قبول نداشت مسلمان است؟ پاسخ این پرسش از توضیحی که داده شد، روشن 

می‌شــود؛ زیرا درواقع اختیارات و وظایف فقیه همان اختیارات و وظایف رسول‌الله است، نه آنکه 

همان مقامی که رســول‌الله دارد، داشته باشد و تا فردی به رسالت ایشان اقرار نکند، مسلمان نیست 

)نک: لک‌زایی، 1394، صص 171-220(.

کارگزاران قدرت متدانی

الف( کارگزاران تک‌ساحتی

1. کارگزار منفعت‌گرا

این کارگزار به‌دنبال »جهان‌خواری« اســت. او تمام کنش‌های سیاســی خود را بر محور تمایلات 

مادی انجام می‌دهد و منفعت مادی، دال مرکزی تفکرات و تمایلات او را شــکل می‌دهد. روشــن 

اســت انســان تمایلات گوناگونی دارد، گرایش به داشــتن ثروت و رفاه و اینکه دیگران به او احترام 

بگذارند و به تعبیر دیگر پول، پســت و پرستیژ بخشــی از این تمایلات است. در آیۀ شریفۀ زیر این 

تمایلات به‌صورتی جامع ذکر شده است:

ةِ 
َّ

فِض
ْ
هَبِ وَال

َّ
رَةِ مِنَ الذ

َ
نْط

َ
مُق

ْ
نَاطِيرِ ال

َ
ق

ْ
بَنِينَ وَال

ْ
سَــاءِ وَال ــهَوَاتِ مِنَ النِّ

َّ
اسِ حُبُّ الش نَ لِلنَّ »زُيِّ

مَآبِ: 
ْ
هُ حُسْــنُ ال

َ
هُ عِنْد

َّ
نْيَاۖ  وَالل

ُّ
حَيَاةِ الد

ْ
 مَتَاعُ ال

َ
لِك

َٰ
حَرْثِۗ  ذ

ْ
نْعَامِ وَال

َ ْ
مَةِ وَال مُسَــوَّ

ْ
يْلِ ال

َ
خ

ْ
وَال

محبــت امور مادی، از زنان و فرزندان و اموال هنگفت از طلا و نقره و اســب‌های ممتاز 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             8 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


105

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

و چهارپایان و زراعت، در نظر مردم جلوه داده شــده اســت )تا در پرتــو آن، آزمایش و 

تربیت شــوند، ولی( این‌ها )در صورتی که هدف نهایی آدمی را تشــکیل دهند( سرمایۀ 

زندگی پست )مادی( است و ســرانجام نیک )و زندگی والا و جاویدان(، نزد خداست« 

)آل عمران: 14(.

در این آیه تمایلات انســان در گرایش به چهار دســتۀ جمادات )طلا و نقــره(، گیاهان )باغ و 

مزرعه(، حیوانات )اســب و دیگر چهارپایان( و انســان‌ها )زن و فرزند( طبقه‌بندی می‌شود. بر این 

مبنا، کارگزار شــهوت‌گرا به‌دنبال رسیدن به این تمایلات چهارگانه است و از قدرت در راه رسیدن به 

این چهار مؤلفه بهره می‌گیرد. در ادامه دو مؤلفۀ ثروت‌طلبی و لذت‌جویی را بیان کرده‌ایم.

ثروت‌طلبی

یکی از متفکرانی که به‌طور مبســوط از این منظر به انســان نگریسته، وبلن است. او می‌نویسد در 

 ســیری 
ً
حالت عادی و طبیعی، میل به گردآوری ثروت در افراد، کمتر ســیری‌پذیر اســت و عموما

میل به گردآوری مال، امری غیرممکن اســت. اگر به فرض، زمانی انگیزۀ مال‌اندوزی در حد تأمین 

معاش روزمره یا نیازهای بدنی محدود می‌شــد، امکان داشــت در مرحله‌ای از پیشرفت تولیدی، 

 مسابقه‌ای برای کسب 
ً
میل به انباشــت ثروت در جامعه متوقف شــود، اما چون این مبارزه اساســا

اعتبار بیشــتر در میدان مقایســۀ رشک‌انگیز است، دسترســی به یک حد مطلق امکان‌پذیر نیست 

)وبلــن، 1386، ص 77(. او در ادامه این نکته را مطرح می‌کند که افزایش راحتی، برآوردن هرچه 

بیشتر خواســته‌ها و دســت‌یافتن به احترام و رضایت خاطر از دلایل دیگری هستند که فرد به‌دنبال 

کســب ثروت می‌رود. از منظر وبلن قدرتی که همراه ثروت به دســت می‌آید، خود انگیزه‌ای برای 

مال‌اندوزی بیشتر تولید می‌کند )همان، ص 78(؛ چراکه ثروت شاهدی مؤثر بر بزرگواری صاحب 

قدرت است )همان، ص 71(.

از منظــر این نــوع از کارگزاران حتی اگر مــاه را هم نتوان خرید و فروش نکرد، ارزشــی ندارد 

)بلومبــرگ، 1390، ص 232(. از این زاویه به قول ســعدی »هر که را زر در ترازوســت، زور در 

بازوســت و آنکه بر دینار دســترس ندارد، در همه دنیا کس ندارد« )ســعدی، 1376، ص 396(. 

وبلن تصریح می‌کند یکی از استثناهای بارز این قاعدۀ کلی افرادی هستند که به ایمان دینی محکم 

شهرت دارند )وبلن، 1386، ص 76(. ممکن است کسی در کشور اسلامی زندگی کند و مسلمان 

هم باشد، اما در الگوی فطرت محجوبه قرار بگیرد؛ چنان‌که پیامبر اکرم دربارۀ برخی از کسانی که 

ادعای مسلمانی دارند، می‌فرمایند: ای ابن مسعود! پس از من مردمانی خواهند آمد که خوراک‌های 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                             9 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

106

لذیذ و رنگارنگ می‌خورند و بر مرکب‌ها سوار می‌شوند و خود را با آرایشی همچون آرایش زن برای 

شوهر زینت می‌دهند و مانند زنان به خودنمایی می‌پردازند و هیئت و پوشش ایشان بسان پادشاهان 

ستمگر است. اینان منافقان این امت‌اند در آخرالزمان که می می‌نوشند و قاب‌بازی می‌کنند و خود 

را به شــهوات مشــغول می‌دارند. خانه‌ها می‌ســازند و کاخ‌ها می‌افرازند و مساجد را زرق و برق و 

آرایش می‌دهند. ای ابن مســعود! زنان ایشان محرابشان است و درهم و دینار )مال و ثروت( شرف 

و آبروی ایشــان و شکم )و شکم‌بارگی( هدف اصلی‌شــان )طبرسی، 1370، ص 449؛ حکیمی، 

حکیمی و حکیمی، 1380، ج 3، ص 382(.

خانه‌ها می‌ســازند، کاخ‌ها می‌افرازند و مساجد را آرایش می‌دهند. جز دنیا هم و غمی ندارند، 

بندۀ دنیا هســتند و دل‌بسته به آن. شخصیتشان در گرو درهم و دینار )پول( است و عمدۀ توجهشان 

به خورد و خوراکشان. آنان بدترین بدانند؛ فتنه )و فسادهای اجتماعی و ضلالت و تباهی( از ایشان 

است و کار ایشان.

لذت‌طلبی

ویلیام تامس جونز چکیدۀ تفکــر بنتام را این‌طور خلاصه می‌کند، از میان امکانات مختلفی که در 

برابر ما وجود دارد، باید آن امکان را برگزینیم که بزرگ‌ترین ســعادت، یعنی بزرگ‌ترین لذت را برای 

حداکثر افراد ایجاد کند )جونز، 1373، ص 1078(؛ بر این مبنا، قدرت در خدمت لذت قرار دارد 

و بر محور درد و لذت در گردش است و تنها درد می‌تواند قدرت را محدود کند.

بعد دیگر لذت‌طلبی که می‌توان به آن اشــاره کرد، این اســت که کارگزار شهوت‌گرا به‌راحتی از 

این منفذ نفوذپذیر است. در مصاحبه‌ای که نشریۀ آمریکایی تایم با وزیر خارجۀ اسبق رژیم غاصب 

صهیونیســتی انجام داد و روزنامۀ »یدیعوت احارونوت« هم آن را منتشر کرد، تزیپی لیونی اعتراف 

کرده اســت برای منافع اســرائیل، با برخی شــخصیت‌های مهم اروپایی و منطقه‌ای و از آن جمله 

برخی ســران عرب روابط جنسی داشته است. هدف او از این کار آن‌طور که خودش گفته این بوده 
است که آن‌ها را به دام موساد بیندازد.1

همچنین ارتباطی که مونیکا لوینســکی با بیل کلینتون برقرار کرد و به دلایلی به دادگاه کشــیده 

و ســبب رســوایی رئیس‌جمهور وقت آمریکا شــد، از همین نمونه اســت )اســتار، ۱۳۷۷(. این 

برنامه چنان‌که گفته شــد به ایــن دلیل صورت گرفت که کلینتون و حــزب دموکرات همراهی لازم 

را با صهیونیســت‌های غاصب انجام نداده بود. جهاد نکاح هم که داعش صورت داد، در راســتای 

yon.ir/ZpCRK .1؛ به نقل از خبرگزاری باشگاه خبرنگاران جوان.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            10 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


107

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

 جذب نیرو، تســخیر و بعد هم حفظ قدرت براساس قوۀ شهویه تحلیل می‌شود )عارفیان و هدایت، 

1396(. این روش یعنی اســتفاده از زن و جاذبه‌های جنســی با هدف حفظ قدرت را شوروی‌ هم 

انجام اســت )بارون، 1370، ص 167(. در نزاع قدرت، کارگزاران شــهوت‌گرا براساس تمایلات 

شــهوانی که دارند، به‌آسانی به دام می‌افتند و شــکار می‌شوند؛ گاهی با رشوه و هدیه و گاهی هم با 

جنس مخالف.

2. کارگزار سلطه‌گرا

این کارگزار به‌دنبال »جهان‌گیری« اســت. کارگزار سلطه‌گرا تمام کنش‌های سیاسی خود را بر محور 

قوۀ غضبیه و کسب، حفظ و توسعۀ قدرت برای اصالت دارد و سلطۀ دال مرکزی تفکرات و تمایلات 

او را شــکل می‌دهد. در این تفکر کشورها، ملت‌ها و دولت‌ها یا سلطه‌گر هستند یا سلطه‌پذیر و راه 

دیگری وجود ندارد. از این منظر، قدرت عبارت اســت از سلطه بر انسان‌ها و هدف تسلط و سیطرۀ 

هرچه بیشتر بر جان و مال بشر، بدون اعتنا به جان، آبرو و ارزش انسان‌ها )نک: خامنه‌ای، بیانات، 

1382‌/10/4(. نمونۀ بارز کارگزار سلطه‌گرا در قرآن کریم فرعون است.

شاید بتوان هابز را کسی دانســت که در این زمینه بیش از دیگران کنکاش‌هایی داشته است. او 

صلح و نظم را بزرگ‌ترین خیرهای سیاســی می‌داند و از دولت قدرتمند حمایت می‌کند؛ زیرا تنها 

یک دولت قدرتمند می‌تواند ضامن صلح باشد. هابز ترس را یکی از عوامل اصلی می‌داند که افراد 

را به صلح متمایل می‌کند. او از قدرت سیاســی بی‌حســاب حمایت می‌کند و به هر چیز ممکنی 

متوسل می‌شود تا مهارهای سنتی بر حاکمان را از میان بردارد. ماحصل موضع او این است که اتباع 

 هیچ حقی در برابر دولت ندارند و اگر هم قید و شرط‌هایی باشد، هابز سخت می‌کوشد آن‌ها 
ً
عملا

 
ً
را کم‌رنگ کند )کلوسکو، 1391، ج 3، صص 90-89(. از نظر هابز »میثاق‌ها بدون شمشیر صرفا

حرف‌اند و قدرتی در تأمین امنیت هیچ‌کس ندارند« )هابز، 1392، صص 189 و 40(.

در حدیث آمده اســت »همۀ خوبی‌ها در شمشیر اســت و در زیر سایۀ شمشیر و مردم استوار 

نشــوند جز به شمشــیر« )ابن بابویه، 1362، ص 578(. این کلام، با همین ســخن هابز مقایسه 

می‌شــود که پیمان‌ها به‌عنوان یکی از مصادیق خیر، بدون شمشــیرها ارزشــی ندارند. اکنون باید 

دانســت آیا این دو سخن هم‌وزن یکدیگرند یا با هم تفاوت دارند و اگر تفاوت دارند چگونه می‌توان 

تمایز آن دو را نشان داد. باید گفت ظاهر هر دو سخن شبیه هم است و در ظاهر، این دو گزاره تفاوتی 

با هم ندارند؛ چنان‌که کار جلاد و جراح شــبیه هم اســت، اما چگونه می‌توان این تفاوت را تبیین 

کرد؟ اختلاف این دو نگره را باید براســاس چارچوب نظری دو فطرت توضیح داد. بر مبنای نظریۀ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            11 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

108

دو فطــرت، کلام معصوم )ع( در الگوی فطرت مخموره قرار دارد و ســخن هابز در الگوی فطرت 

محجوبه؛ چراکه هابز با ایجاد ترس، هراس و ترســیم دولت به‌منزلۀ گرگ بزرگ یا هیولای دریایی 

بزرگی به نام لویاتان به‌دنبال حفظ و اعمال قدرت است؛ حال آنکه در الگوی فطرت مخموره قدرت 

بر مدار حق و حقیقت در گردش اســت و به همین دلیل در ادامۀ حدیث می‌فرماید: »و شمشــیرها 

کلید بهشت است« )همان(.

جملــۀ معروفی هم که تحت تأثیر داروین دربارۀ تنازع بقا از زیست‌شناســی به علوم انســانی 

وارد شــده است و براســاس آن، ضعیف را محکوم به شکست می‌داند، در الگوی فطرت محجوبه 

قــرار دارد. دربارۀ همیــن نوع کارگزار قدرت ماکیاول می‌نویســد آنجا که زندگی کشــور در خطر 

 اســت و به تصمیمی بســتگی دارد که گرفته می‌شود، نباید اندیشــید کاری که برای نجات کشور 

)بخوانید قدرت( باید انجام داد، عادلانه اســت یا ظالمانه و پســندیده است یا ناپسند )کلوسکو، 

1391،ج 3، ص 44(.

این در حالی اســت که از نظر کارگزار عاقل عــادل، قتل عمد و ریختن خون بی‌گناهان موجب 

يْهِ«2 
َ
رَةِ عَل

ْ
د

ُ
ق

ْ
 لِل

ً
را

ْ
ك

ُ
وَ عَنْهُ ش

ْ
عَف

ْ
ل
َ
اجْعَلِ ا

َ
 ف

َ
ك وِّ

ُ
ى عَد

َ
 عَل

َ
رْت

َ
د

َ
ا ق

َ
 »إِذ

ً
زوال و نابودی قدرت می‌شود.1 اصولا

در ایــن تفکر جایی ندارد، بلکه معنای عکس دارد و گویا معتقدند هرگاه بر دشــمن ظفر یافتی، او 

را نابود کن. ماکیاول به‌صراحت توصیه می‌کند شــهریار باید علاوه بر اینکه انســان اســت، حیوان 

درنده یا فریبکار هم باشــد )همان، ص 30(. همین نگاه وقتی به علم هم نگریســت، گفت دانایی 

برای توانایی اســت و نه برای چیز دیگر و به‌طورکلی نگاه قدســی و ملکوتی به علم، معلم و عالم 

را از میان برداشــت. به تعبیر استاد مطهری این سخن فرانســیس بیکن در ابتدا اثر بد خود را ظاهر 

نکرد، ولی به‌تدریج که بشــر از علم، تنها توانایی و قدرت می‌خواست، به جایی رسید که همه چیز 

در خدمت قــدرت و توانایی قرار گرفت. به این ترتیب راهی که بیکن طی کرد، خواه ناخواه به آنچه 

ماکیاول و به‌ویژه نیچه گفته است، منتهی می‌شود )مطهری، 1372، ج 23، ص 252(.

امام خمینی )ره( شــخصیت هیتلر را به‌عنوان همین نوع کارگزار قدرت، یعنی کارگزار خشونت 

 محور تحلیل کرده است )نک: امام خمینی، 1388، صص 246-245(. گزارش کتاب یورش به‌سوی 

قدرت نیز همین تحلیل امام خمینی )ره( را تثبیت می‌کند. براساس گزارش این کتاب »هیتلر خود را 

 بی‌رحم، بی‌فرهنگ و وحشی می‌نامید و وحشی‌بودن را عنوان پرافتخاری می‌دانست« )لایف، 1389، 

 ص 190(. براساس گزارش همین کتاب، هیتلر در زمان نخست‌وزیری‌اش، در اوایل دهۀ 1930 به افراد 

اس.آ )مخفف حزب نازی( دستور داده بود به‌هیچ‌وجه به کسی رحم نکنند )همان، ص 130(.

1. نهج البلاغه، نامۀ 53، ص 1030.
2. همان، حکمت 11.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            12 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


109

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

 در روحیۀ صدام 
ً

امام خمینی )ره( صدام را کارگزار خشونت محور دانسته و فرموده است: اصل

این تبهکاری است و آدمکشی و جنایت است. اگر ـ خدای نخواسته ـ این یک سلطه‌ای پیدا بکند، 

حجاز را از بین می‌برد، سوریه را از بین می‌برد، این کشورهای خلیج را، کویت را هم همۀ این‌ها را 

از بین خواهد برد... جنس این آدم این‌طوری است )امام خمینی، 1385، ج 17، ص 85(. اهمیت 

این تحلیل امام خمینی )ره( از شخصیت صدام زمانی برجسته می‌شود که بدانیم بعد از آنکه صدام 

نیروهایش را در نزدیکی مرز کویت مستقر کرد، »استقرار ناگهانی سه لشکر در مرز کویت »لانگ« 

]افسر اطلاعاتی مؤسسۀ اطلاعات دفاعی دیا[ را گیج کرده بود« )ودوارد، 1371، ص 16(. »بندر« 

ســفیر وقت حجاز در آمریکا به پاول گفت همه در عراق و در خاورمیانه به فهد پادشــاه عربســتان 

سعودی اطمینان داده‌اند که صدام به کویت حمله نخواهد کرد. پاول موافق بود صدام قدرت‌نمایی 

می‌کند و اطلاعات او نیز این دیدگاه را تأیید می‌کرد )همان، ص 24(.

 از این نقل قول‌های کوتاه از کتاب 240 صفحه‌ای فرماندهان که به حملۀ ناگهانی عراق به کویت

 پرداخته اســت، به‌خوبی می‌توان به گیجی، درماندگی و ناتوانی کارشناسان خبرۀ آمریکایی و غیر 

آمریکایی پی برد؛ مطلبی که امام خمینی )ره( به صراحت و قاطعیت چند ســال قبل آن را پیش‌بینی 

کرده بود. روشن اســت که مبنای پیش‌بینی امام خمینی )ره( دستگاه انسان‌شناسی ایشان است که 

در تحلیل‌های سیاسی و درهم‌آوردی با سایر مکاتب و نظریه‌ها بسیار پرقدرت و پرظرفیت است.

 
ً
امــام خمینی )ره( در جملاتی کوتاه در ســال 1361 ماهیت صدام را تحلیل و به‌صورت کاملا

روشــن و شــفاف حملۀ صدام به کویت و حجاز را پیش‌بینی کرده و فرموده است در روحیۀ صدام 

تبهکاری، آدمکشــی و جنایت نهادینه شده است و اگر سلطه‌ای پیدا کند، حجاز، سوریه، کویت و 

دیگر کشورهای حوزۀ خلیج‌فارس را از بین می‌برد )امام خمینی، 1385، ج 17، ص 85(. به تعبیر 

اســتاد مطهری این مکتب، یک درجه از درجات قدرت را شناخته که همان قدرت حیوانی است؛ 

حال آنکه اهمیت بشــر در این است که در انســان مبدأ قدرتی غیر از قدرت عضلانی وجود دارد 

)مطهری، 1372، ج 23، ص 270(.

3. کارگزار اغواگرا

کارگزار شــیطنت‌محور و اغواگر به‌دنبال »جهان‌فریبی« اســت. او تمام کنش‌های سیاسی خود را 

بر محور قوۀ وهمیه که به آن قوه شــیطنت هم گفته می‌شــود، انجام می‌دهد و اغواگری دال مرکزی 

تفکرات و تمایلات او را شکل می‌دهد. در قرآن نمونۀ بارز این نمونه کارگزار شیاطین جنی و انسانی 

هســتند. این نوع کارگزار را ماکیاولی بهتر و بیشــتر تبیین کرده اســت؛ زیرا به‌صراحت »ماکیاولی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            13 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

110

 به شــهریاران جدید توصیه می‌کند که بی‌رحم و شــیطان‌صفت باشــند« )مکللند، 1393، ج 1، 

ص 348(. از منظر ماکیاولی بر شــهریاری که تصمیم دارد شهریاری را از دست ندهد، لازم است 

شــیوه‌های ناپرهیزگاری را بیاموزد و هر جا که نیاز باشــد به کار ببندد )کلوسکو، 1391، ج 3، ص 

29(. براســاس دیدگاه ماکیاول، مشــاهده می‌کنیم که شــهریارانی که زیاد پایبند حفظ قول خود 

نبوده‌اند، اما در مقابل رموز غلبه بر دیگران را به‌کمک حیله و نیرنگ خوب می‌دانســته‌اند، کارهای 

بزرگی انجام داده‌اند و وضعشــان در پایان کار خیلی بهتر از آن کســانی بوده که در تعامل با دیگران 

صداقت و درستی به خرج داده‌اند )جونز، 1373، ج 1، صص 528-527(. او اذعان می‌کند برای 

فرمانروا داشتن صفات خوب مهم نیست، بلکه مهم این است او فن تظاهر به داشتن صفات خوب 

را بلد باشد )همان، ص 529(. ماکیاول دلیل این توصیه‌اش را چنین می‌داند که اگر تمام مردم دنیا 

خوب و خوش‌فطرت بودند، این اندرزی که می‌دهم خوب نبود، ولی چون موجودات انسانی از نظر 

باطنی نادرست هستند و به کسی وفا نمی‌کنند، پس هیچ‌کس هم در مقابل موظف نیست که نسبت 

به آن‌ها صدیق و وفادار باشد )همان، ص 531(.

 ممکن است در وهلۀ اول میان این سخن ماکیاول با صحبت قبلی‌اش که گفت اگر شهریار انسان 

 خوبی باشد، قدرت را از دست می‌دهد، تناقضی مشاهده شود؛ به این معنا که فریب ابزاری برای حفظ 

قدرت است. از سوی دیگر نیز گفت توصیه برای فریب دیگران به این دلیل است که همۀ مردم فریبکارند؛ 

 درحالی‌که بین این دو جمله تهافتی نیســت؛ زیرا وقتی همۀ مردم و همۀ کارگزاران سیاسی فریبکار 

هستند و کسی با آن‌ها با صداقت برخورد کرد، فوری او را فریب می‌دهند و از گردونۀ قدرت بیرون 

 می‌کنند. در اینجا باید گفت برخی همین تصور را از سیاست دارند و سیاست را مترادف فریب می‌دانند. 

 به باور امام خمینی )ره( »مسئلۀ جدابودن دین از سیاست، مسئله‌ای که با کمال تزویر و خدعه طرح کردند، 

حتی بر ما هم مشتبه کردند! حتی کلمۀ »آخوند سیاسی« یک کلمۀ فحش است در محیط ما! فلان آخوند 

عِباد. مع ذلک از بس تزریق 
ْ
 ال

ُ
 سیاســی است! در صورتی که آقایان خواندند در دعاهای معتبر ساسَة

شده است، از بس اشــتباه کاری شده است، ما خودمان هم باورمان آمده است که دین از سیاست 

 جداست. آخوند در محراب برود و شاه هم مشغول دزدی‌اش باشد!« )امام خمینی، ج 13، ص 12(؛ 

به این ترتیب امام خمینی بین دو سیاست اسلامی و سیاست شیطانی تمایز و تناقض قائل بودند.

کارگزاران دوساحتی

1. کارگزار منفعت‌طلب سلطه‌گر

این کارگزار به‌دنبال »جهان‌خواری و جهان‌گیری« است. او تمام کنش‌های سیاسی خود را بر محور 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            14 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


111

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

دو قوۀ شهویه و غضبیه انجام می‌دهد و منفعت‌طلبی و سلطه‌جویی به‌صورت شورایی و ترکیبی دال 

مرکزی تفکرات و تمایلات او را شکل می‌دهند.

راهبردهایــی مانند چماق و هویــج یا پلیس بد و پلیس خوب و اســتفاده هم‌زمان از تطمیع و 

 کارگزاران قدرت به‌صورت خالص، به این معنا که 
ً
تهدید از همین منظر تحلیل‌شدنی است. معمولا

تنها بر محوریت یک نفس فعال باشــند و فعالیت کنند، وجود ندارند، بلکه به‌صورت ترکیبی وجود 

دارنــد؛ برای مثال در مــدل کارگزار منفعت‌گرا که پیش از این دربارۀ آن بحث شــد، گفتیم کارگزار 

به‌دنبال ثروت، مالکیت، رفاه و لذت است و درصورت لزوم به یغماگری از طریق جنگ می‌پردازد و 

ثروت دیگران را می‌رباید. همچنین افراد را دستگیر کرده و آن‌ها را به‌عنوان غنیمت، برده و کنیز خود 

می‌کند )وبلن، 1386، ص 70(؛ بنابراین این مدل کارگزاران در راستای قدرت خود از این دو اهرم 

بهره می‌برند؛ هم می‌کشــند و غارت می‌کنند و هم از کشــتن و غارت‌کردن لذت می‌برند. یا اینکه 

کشتن را ابزاری برای دست‌یافتن به ثروت و لذت می‌دانند.

امــام خمینی )ره( دولت ایران در زمان پهلوی دوم و شــخص شــاه را مصداق این نوع کارگزار 

قدرت دانســته است. ترکیبی از گاو و پلنگ که گاو، نماد قوۀ شهویه و پلنگ نماد قوۀ غضبیه است: 

»دولت ایران و شــاه ایران یک معجونی اســت که معلوم نیست چه جور ]است[: »شتر گاو پلنگ« 

و یک چیزی است؛ »شــیر، گاو، پلنگ« یک بساطی است در ایران« )امام خمینی، 1385، ج 3، 

ص 343(. ایشان ماهیت رژیم کودک‌کش اسرائیل را هم بر همین مبنا تحلیل می‌کند؛ جنایتکاری 

کــه از جنایت لذت می‌برد و به آن دل‌خوش می‌کند )نــک: همان، ج 17، ص 85(. نمونۀ دیگری 

از این مدل را راســل از قول موسیلینی ذکر کرده که است »می‌بایست تپه‌های جنگلی و کشتزارها و 

 دهکده‌های کوچک را آتش بزنیم... خیلی بامزه بود ... حدود 5 هزار حبشی که در محاصرۀ آتش قرار

 گرفته بودند، جزغاله شدند« )راسل، 1385، ص 49(. چنان‌که واضح است این توصیه سعدی که:

مکـــن تـــا توانـــی دل خلـــق ریـــش

بیـــخ خویش نی 
َ
می‌ک نـــی، 

ُ
می‌ک وگـــر 

در این بینش جایی ندارد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            15 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

112

تفکر مالتوس را نیز می‌توان از همین نوع دانست. او وقتی با مشکل افزایش جمعیت روبه‌رو شد، 

اذعان داشــت جمعیت به نسبت هندســی افزایش می‌یابد و افزایش غذا به نسبت حسابی؛ بنابراین 

توانایی انســان در تولیدمثل بیش از ظرفیت زمین برای تولید غذاســت و این امر سبب تنزل کیفیت 

زندگی بیشتر مردم می‌شود. راهکار پیشنهادی مالتوس کنترل جمعیت است؛ یعنی برای اینکه همه 

زندگی راحت و خوراک، پوشــاک، مسکن و رفاه بهتر و بیشتری داشــته باشند، لازم است از رشد 

جمعیت جلوگیری کرد، اما چگونه؟ پاســخ مالتوس در انتهای »مقاله‌ای دربارۀ اصل جمعیت« که 

در 1798 آن را منتشــر کرد، این است: »در کشورهایی که مدت‌هاست مردم در آن سکونت دارند، 

بــه آن دو عامل اصلی مهار جمعیت که آن‌ها را عوامل بازدارنده و عملی نامیدم، می‌توان بدرفتاری 

بــا زنان، صنایع بیماری‌زا، تجمل‌گرایی، طاعون و جنگ را نیز افــزود. تمام این عوامل بازدارنده را 

 می‌توان به دو عامل اصلی یعنی فقر و فســاد تقســیم کرد« )جی و ســمیوئلیز، 1391، ص 376(. 

 مراد او از کنترل بازدارنده شامل خویشتن‌داری به‌اصطلاح اخلاقی از جمله عقب انداختن ازدواج، پرهیز 

 اســتفاده از وسایل جلوگیری از بارداری است. 
ً
از آمیزش پس از ازدواج، پیش از ازدواج و احتمالا

منظور از کنترل عملی نیز افزایش نرخ مرگ و میر بر اثر قحطی و بیماری‌های واگیردار، فرزندکشــی 

و پیرکشــی است )نک: همان، 352(. چنان‌که مشخص است، در این نوع اندیشه، کارگزار قدرت، 

چون منفعت‌گراســت و برای تمایلات طبیعی خود اصالت و اولویت قائل اســت، از فاز اقتصادی 

وارد فاز سیاســی می‌شــود و حتی جنگ را هم تجویز می‌کند. آیت‌الله نائینی هم وقتی از اقســام 

حکومت، به دو قسم تملیکیه و ولایتیه می‌پردازد، ویژگی حکومت تملیکیه را چنین ذکر می‌کند:

»مملکت را بمافیها، مال خود انگارد و اهلش را مانند عبید و اماء و بلکه اغنام و احشــام 

ر و مخلوق پندارد. هرکه را به این غرض، وافی و در 
ّ

برای مرادات و درک شهواتش مســخ

مقــام تحصیلش  فانی دید، مقربــش کند و هر که را منافی یافــت، از مملکت که ملک 

شــخصی خودش پنداشته، تبعیدش نماید و یا اعدام و قطعه قطعه به خورد سگانش دهد 

و یا گــرگان خونخواره را به ریختن خونش تهریش و به نهب و غارت اموالش وادارشــان 

نماید« )نائینی، 1380، ص 25(.

2. کارگزار منفعت‌طلب اغواگر

 کارگزار منفعت‌طلب اغواگر به‌دنبال »جهان‌خواری و جهان‌فریبی« است. او تمام کنش‌های سیاسی خود

  را بر محور دو قوۀ شهویه و وهمیه که به آن قوه شیطنت هم گفته می‌شود، انجام می‌دهد و منفعت‌طلبی 

و اغواگرایی به‌صورت شورایی و ترکیبی دال مرکزی تفکرات و تمایلات او را شکل می‌دهند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            16 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


113

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

وبلن نقل کرده اســت والاترین دستاورد افتخارآمیز بشر آن است که از طریق تکاپویی آشکار و 

فوق‌العاده یغماگرانه در جنگ یا در یک معاملۀ سیاســی شبه یغماگری به چنگ آمده باشد )وبلن، 

1386، ص 75(. معاملۀ سیاســی شــبه یغماگــری را می‌توان معادل دیپلماســی تلقی کرد. آنگاه 

می‌توان گفت در این مدل کارگزار قدرت، برای دســت‌یافتن به تمایلات و خواسته‌های خود از ابزار 

فریب بهره می‌برد؛ به تعبیر دیگر این مدل ترکیبی از مدل کارگزاری اســت که ماکیاول از یک طرف 

و بنتهام و وبلن از سوی دیگر ترســیم کرده‌اند. هم فریب می‌دهد و هم از فریب‌دادن دیگران لذت 

می‌برد و به آن افتخار می‌کند.

3. کارگزار سلطه‌جوی اغواگر

این کارگزار به‌دنبال »جهان‌گیری و جهان‌فریبی« اســت. او تمام کنش‌های سیاسی خود را بر محور 

دو قوۀ غضبیه و وهمیه که به آن قوۀ شــیطنت هم گفته می‌شــود، انجام می‌دهد و ســلطه‌جویی و 

اغواگرایی به‌صورت شورایی و ترکیبی دال مرکزی تفکرات و تمایلات او را شکل می‌دهند.

راهبردهایی مانند فشار از پایین و چانه‌زنی از بالا و استفادۀ هم‌زمان از فریب و تهدید از همین 

منظر تحلیل‌شــدنی است. این نوع کارگزار به تعبیر امام خمینی ترکیبی از پلنگ و شیطان و به تعبیر 

ماکیاول و سیسرون ترکیبی از شیر و روباه است. کارگزار در این مدل، باید هم شیر باشد و هم روباه. 

 باید روباه بود تا دام‌ها را شــناخت و شیر بود تا گرگ‌ها را رماند )کلوسکو، 1391، ج 3، ص 30(؛ 

 برای نمونه می‌توان رضاخان را مثال زد. او در آغاز ژست طرفداری از مذهب و طرفداری از روحانیت 

را گرفت و دســتۀ عــزاداری قزاق‌ها را به راه انداخت، اما وقتی قــدرت گرفت، به مبارزه با مذهب، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            17 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

114

روحانیت، عزاداری و حجاب پرداخت و در مســجد گوهرشــاد چندین هزار نفر را به خاک و خون 

کشید؛ به این ترتیب اغواگرایی به اضافۀ سلطه‌جویی، بخشی از ماهیت قدرت او را تشکیل می‌داد.

ملاصدرا در تحلیل علت به شــهادت رساندن ائمه )علیهم السلام( با دو عبارت »شید اعدا« و 

»مکر« می‌نویسد ترکیب این دو عامل یعنی خشونت و شیطنت در وجود اشخاصی انسان‌نما سبب 

این جنایات شده است: »... هر چه به سایر ائمه )علیهم السلام( واقع شده همه به زور و شید اعدا 

و مکر و تلبیس ارباب زرق و ریا بوده« )صدرالمتألهین شیرازی، 1376، ص 119(.

کارگزاران سه‌ساحتی

1. کارگزار منفعت‌طلب سلطه‌جوی اغواگر

این کارگزار به‌دنبال »جهان‌خواری، جهان‌گیری و جهان‌فریبی« اســت. او تمام کنش‌های سیاســی 

خود را بر محور ســه قوۀ شــهویه، غضبیه و وهمیه که به آن قوۀ شــیطنت هم گفته می‌شود، انجام 

می‌دهد و منفعت‌طلبی، سلطه‌جویی و اغواگرایی به‌صورت شورایی و ترکیبی دال مرکزی تفکرات و 

تمایلات او را شکل می‌دهند.

در این نوع، هر سه شیوۀ قبلی به‌صورت پیچیده‌تر وجود دارد. هم پلنگ، هم گاو و هم شیطان؛ 

هــم لذت‌جویی، هم درنده‌خویــی و هم فریبکاری. نمونــۀ بارز این نوع کارگــزار قدرت، دولت 

آمریکاست. »جیمی کارتر« رئیس جمهوری اســبق آمریکا این کشور را جنگ دوست‌ترین کشور 

در تاریخ جهان ذکر کرده و گفته اســت آمریکا در تاریخ 242 ســالۀ خود، تنها 16 ســال از صلح 

 این جنگ‌ها با فریب‌کاری و دغل‌کاری شروع شده و اهداف اقتصادی 
ً
برخوردار بوده است.1 عموما

/https://www.irna.ir/news/83279500 1. خبرگزاری ایرنا، مشاهده‌شده در 27 مردادماه 1398؛

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            18 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


115

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

داشــته است؛ برای مثال آمریکا به‌دروغ مدعی شد عراق ســاح کشتارجمعی دارد )قوۀ شیطنت(. 

ســپس بدون مجوز ســازمان ملل به عراق حمله کرد )قوۀ غضبیه(؛ درحالی‌که هدفش تاراج ثروت 

عراق و به‌ویژه نفت این کشور )قوۀ شهویه( یا آن‌گونه که برخی گفته‌اند، تثبیت سلطۀ جهانی آمریکا 

بود )نک: ریزن، 1394، ص 147؛ بتس، 1392، ص 147(.

شاید قبل از سیاسیون، این اندیشمندان بوده‌اند که به کورۀ آقایی پول، سلاح و اغواگری در آمریکا 

دمیده‌اند. هانیتنگتون می‌نویسد به‌کارنگرفتن خشونت را تبلیغ ولی از آن استفاده کن )هانیتنگتون، 

1373، صص 213 و 166( و این ترکیبی آشکار است از شیطنت و خشونت. برژینسکی می‌نویسد 

ما نباید اســتراتژی دفاعی خودمان را، یعنی استراتژی دفاعی دولت آمریکا را طوری تدوین کنیم که 

در توانایی و تمایل ما به اســتفاده از سلاح‌های اتمی، شک و شبهه ایجاد کند )برژینسکی، 1369، 

ص 229(. او در زمینۀ پیوند اخلاق و سیاست هم می‌نویسد حکم قاطع انجیل که »از خون‌ریزی 

بپرهیز« یک دستور اخلاقی برای افراد است، اما دربارۀ دولت‌ها، باید این حکم را با توجه به دکترین 

جنگ عادلانه توجیه کرد. این دکترین استفاده از خشونت را در شرایط خاصی مجاز می‌داند و هیچ 

نوع خشــونتی را قدغن نمی‌کند؛ بنابراین مفهوم جملۀ »از خون‌ریزی بپرهیز« این است که تو نباید 

خون کســی را بدون تفکر، بدون تمیز، از روی کینه، یا بدون اینکــه ضرورتی ایجاب کند، بریزی 

)همان، صص 230-229(؛ به این ترتیب او دســتور انجیل را یک دستور شخصی و فردی در نظر 

می‌گیــرد که دکترین دولتــی مانند آمریکا حاکم بر آن گزارۀ اخلاقی اســت. با تحلیل و نگاه جامع 

می‌توان گفت افرادی که امام حســین )ع( را در کربلا به شــهادت رساندند، در این طبقه جا دارند. 

اکنون در پاسخ به این پرسش که در این مدل، عقل شخص کجاست، باید گفت عقل به اسارت این 

قوا درآمده است. امام خمینی )ره( در یکی از سخنران‌هایشان می‌فرماید:

»گاو شاخ دارد و عقل ندارد، قدرت دارد عقل ندارد. این‌هایی هم که در دنیا الآن فساد راه 

می‌اندازند از همان سنخ هستند که شاخ دارند عقل ندارند، قدرت دارند انسانیت ندارند. 

شــما ملاحظه بکنید که آمریکا در جهان چه دارد می‌کند و شوروی هم از آن طرف و خدا 

خواسته است که این دو قدرت مزاحم هم هستند، مقابل هم هستند، اگر یکی‌شان بود دنیا 

را می‌بلعید. این برای این است که قدرت هست، شاخ دارند عقل ندارند« )امام خمینی، 

1385، ج 18، ص 20(.

همچنین ایشان فرموده‌اند:

 ـ تدبیر 
ّ

حْمَنُ« و ال لرَّ
َ
 بِــهِ ا

َ
»این عقلی که من عرض می‌کنم آن عقلی اســت که »مَا عُبِد

ـ شــیطنت و تدبیر را این‌ها هم دارند، اما آن عقلی که عقل ســالم باشد و بتواند انسان را 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            19 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

116

به ارزش‌های انسانی برســاند، ندارند. مجرد دانشمند بودن به یک معنا، این فایده ندارد. 

ممکن اســت که یک کســی دانشمند بسیار بزرگی باشــد، لکن آن عقل را نداشته باشد، 

دانش خودش را صرف فساد بکند، صرف تباه کردن ملت‌ها بکند« )همان، ص 208(.

نتیجه‌گیری

براســاس نظریۀ دو فطرت و مبنای انسان‌شناســانۀ مقالۀ حاضر، دو مجموعۀ کارگزار قدرت در دو 

جبهه شناســایی شــده‌اند؛ مجموعۀ کارگزاران قدرت متدانی و مجموعه کارگزاران قدرت متعالی. 

آنچه گفتیم در جدول زیر ملاحظه می‌شود:

جدول 2

ت
در

ن ق
ارا

گز
ار

ک

کارگزاران 

قدرت متعالی
انسان عاقل عادل

دارای وضعیت 

جامع

کارگزاران 

قدرت متدانی

کارگزاران 

تک‌ساحتی

منفعت‌گرا

دارای وضعیت 

ساده سلطه‌گرا

اغواگرا

کارگزاران 

چندساحتی

دوساحتی

منفعت‌طلب سلطه‌گر

دارای وضعیت 

پیچیده
منفعت‌طلب اغواگر

سلطه‌جوی اغواگر

سه‌ساحتی
سلطه‌جوی 

منفعت‌طلب اغواگر

دارای وضعیت 

بسیار پیچیده

وقتی عقل ریاســت وجود انســان را بر عهده گرفت، یک طبقۀ کارگزار قدرت پدید می‌آید. در 

این طبقه، کثرت، تشتت و نزاع وجود ندارد، بلکه محبت، برادری، صفا و صلح حاکم است. آنچه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            20 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


117

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

کارگــزاران قدرت را که در روایت بــا عنوان »ولی امر« از آن‌ها تعبیر شــده، از هم متمایز می‌کند، 

میزان شــدت اتصال آن‌ها به مبدأ قدرت یعنی خداوند متعال است؛ برای مثال پیامبر و امام معصوم 

هســتند، اما کارگزارانی که آن‌ها تعییــن می‌کنند یا کارگزارانی که پــس از آن بزرگواران قدرت را به 

دست می‌گیرند، یعنی ولی فقیه، معصوم نیستند، اما فرمان خدا را اجرا می‌کنند و به همین دلیل در 

الگوی فطرت مخموره و قدرت متعالی قرار می‌گیرند. بر این مبنا، کارگزار قدرت متعالی از اخلاق، 

معنویت و دین جدایی ندارد و محال است سکولار باشد؛ درحالی‌که سکولاربودن کارگزاران قدرت 

متدانی امری عادی اســت. اگــر کارگزار قدرت متعالی این اصل را زیر پا گذاشــت، دیگر نمایندۀ 

قدرت متعالی نیست.

مــا از کارگزاران قــدرت متعالی »کارگزاران عاقــل عادل« تعبیر می‌کنیم. براســاس روایتی که 

چارچوب نظری مقاله از آن نشــئت گرفته است، یعنی حدیث جنود عقل و جهل، کارگزاران قدرت 

متعالی مجهز به جنود عقل هستند و کارگزاران قدرت متدانی مجهز به جنود جهل. در الگوی جنود 

جهل و فطرت محجوبه و قدرت متدانی، آنچه وجود دارد شــیطنت و شبه‌عقل است؛ زیرا عقل به 

اســارت دیگر قوا درآمده و نمی‌تواند آزادانه اعمال قدرت کند؛ بر این اساس کارگزار قدرت متعالی 

باید هدایت بشــر را به دست بگیرد تا او را از سرگشــتگی نجات دهد و هیچ راهی برای بشر وجود 

ندارد تا به آســایش و آرامش برســد؛ مگر اینکه از رهبر جبهۀ حق حمایت و اطاعت کند؛ به همین 

دلیل آیندۀ قدرت در کرۀ زمین به دســت کارگزاران قدرت متعالی و حضرت صاحب‌الزمان )عج( 

قرار خواهد گرفت و این لطفی سواست که خداوند به‌کمک این وجود متعالی به بشر روا می‌دارد.

کارگزاران قدرت متدانی در ســه طیف و هفت طبقه جا می‌گیرند. این طبقه‌بندی سلیقه‌ای یا از 

سر اتفاق نیست، بلکه ریشه در انسان‌شناسی دارد و با توجه به اینکه کدام یک از قوه یا قوای سه‌گانۀ 

فرد )قوۀ شهویه، قوۀ غضبیه و قوۀ وهمیه( ریاست وجود او را بر عهده بگیرند، یک طبقه از کارگزاران 

قدرت هم شکل می‌گیرد. در میان این کارگزاران، تشتت، کثرت، تفرقه و نزاع برقرار است، اما توافق 

بر ســر منافع و نیازهای مشــترک می‌تواند پیوندها مصنوعی موقت میان آن‌ها ایجاد کند؛ درنهایت 

محتوم و قطعی این اتحاد متدانی، فروپاشــی است و بر همین مبنا فروپاشی ایالات‌متحدۀ آمریکا و 

فروپاشی اتحادیۀ اروپا قطعی است.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            21 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

118

کتابنامه

یم. 1. قرآن کر

2. نهج البلاغه.

یرات فلســفۀ امام خمینی. جلدهای 1، 2 و 3. تهران: مؤسســۀ  3. اردبیلی، عبدالغنی. 1381. تقر

تنظیم و نشر آثار امام خمینی.

4. استار، کنت. 1377. رسوایی اخلاقی در کاخ سفید. ترجمۀ غلامحسین سالمی. تهران: تندیس.

5. امام خمینی، ســید روح‌الله. 1421 ق. الطلب و الإرادة. تهران: موسسۀ تنظیم و نشر آثار الإمام 

الخمینی )ره(. ‌

6. ـــــــــــــــ . 1390. ولایت فقیه. چاپ بیســت و چهارم. تهران: مؤسســۀ تنظیم و نشر آثار 

امام خمینی )ره(.‌

7. ـــــــــــــــ . 1377. ش‍رح چ‍ه‍ل ح‍دی‍ث. ت‍ه‍ران: مؤس‍س‍ۀ ت‍ن‍ظی‍م و ن‍ش‍ر آث‍ار امام خمی‍نی )ره(.

8. ـــــــــــــــ . 1388. شرح حدیث جنود عقل و جهل. چاپ سیزدهم. تهران: مؤسسۀ تنظیم 

و نشر آثار امام خمینی )ره(.

9. ـــــــــــــــ�ـ . 1385. صحیفۀ امام. جلدهای 3، 17 و 18. چاپ چهارم. تهران: مؤسســۀ 

تنظیم و نشر آثار امام خمینی )ره(.

10. امام خامنه‏ای، ســید علی. 1382/10/4. بيانات در مراســم مشــترک تحليف دانشــجويان 

دانشگاه‌هاى افسرى ارتش جمهورى اسلامى در دانشگاه امام على)ع(. نرم افزار حدیث ولایت. 

قم: مرکز کامپیوتری علوم اسلامی نور.

11. ابن بابویه، محمد بن علی. 1362. الخصال. تصحیح علی‌اکبر غفاری. قم: جامعۀ مدرسین.‌

یخ اندیشۀ اقتصادی، از ارسطو تا جان  12. اســتیون جی، مدما؛ وارن جی، ســمیوئلیز. 1391. تار

استوارت میل. ترجمۀ محمدحسین وقار. تهران: نشر مرکز.

13. اعتصامی، پروین. 1389. دیوان اشعار. تهران: آدینه سبز.

14. بارون، جان. 1370. کا.گ.ب. عملیات مأموران مخفی شوروی. ترجمۀ سیاوش میرزابیگی. 

قم: انتشارات ادب.

15. بتس، ریچارد کی. 1392. دشــمنان ســرویس اطلاعاتی. ترجمۀ رضامراد صحرایی. تهران: 

دانشگاه علامه طباطبایی.

16. برژینسکی، زبیگنیو. 1369. در جست‌وجوی امنیت ملی. ترجمۀ ابراهیم خلیلی نجف‌آبادی. 

تهران: نشر سفیر.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            22 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


119

| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف
ا  

واعن
 

اک
رگزار


ن قدرت درا



اندیشۀ سی 





سی اما


ما

خمی 
ن

| ی

یکایی. ترجمۀ مؤسســۀ خط ممتد  یب در بازار آمر 17. بلومبــرگ، پل. 1390. جامعــۀ غارتگر، فر

اندیشه. تهران: امیرکبیر.

18. جوادی آملی، عبدالله. 1381. شــکوفایی عقل در پرتو نهضت حسینی. چاپ هشتم. قم: مرکز 

نشر اسراء.

19. ـــــــــــــــ . 1394. ولایت فقیه. قم: مرکز نشر اسراء.

20. جونز، ویلیام تامس. 1373. خداوندان اندیشــۀ سیاسی.‌ ترجمۀ جواد شیخ الاسلامی. تهران: 

شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.

21. حکیمــی، محمدرضا؛ حکیمی، محمد؛ حکیمی، علی. 1380. الحیات. ترجمۀ احمد آرام. 

تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی. ‌

22. راسل، برتراند. 1385. قدرت. ترجمۀ نجف دریابندری. چاپ چهارم. تهران: خوارزمی.

23. ریزن، جیمز. 1394. ســیا و جنگ‌های ساختگی در غرب آســیا. ترجمۀ معاونت پژوهش و 

تولید علم. تهران: مؤسسۀ چاپ و انتشارات دانشکدۀ اطلاعات.

24. سعدی، مشــرف‌الدین مصلح بن عبدالله. 1376. گلســتان. به کوشش خلیل خطیب رهبر. 

چاپ یازدهم. تهران: انتشارات صفی علی شاه.

25. صدرالمتألهین شــیرازی، محمد بن ابراهیم. 1376. رسالۀ سه اصل. تصحیح و مقدمۀ محمد 

خواجوی. تهران: مولی.

26. طبرسی، حسن بن فضل. 1370. مکارم الاخلاق. قم: الشریف الرضی. ‌

27. عارفیان، غلامرضا؛ هدایت، سارا. 1396. جهاد نکاح. تهران: سفیر اردهال.

یخ فلســفۀ سیاســی. جلد 3: از ماکیاولی تا منتسکیو. ترجمۀ  28. کلوســکو، جورج. 1391. تار

خشایار دیهمی. تهران: نشر نی.

29. لایف، تایم. 1389. یورش به‌سوی قدرت. ترجمۀ رضا جولایی. تهران: جویا.

 30. لک‌زایــی، نجــف. 1394. »مکتــب امنیتــی متعالیه با نگاهی به اندیشــۀ امــام خمینی«. 

آفاق امنیت. سال هشتم. شمارۀ 26. صص 5-39.

31. لک‌زایی، رضا. 1394. مؤلفه‌های بنیادین اندیشه سیاسی امام خمینی )ره(. قم: مرکز بین‌المللی 

ترجمه و نشر المصطفی )ص(.

32. مجلســی، محمدباقر. 1403. بحار الأنــوار الجامعة لدرر أخبار الأئمــة الأطهار. جلد 75. 

بیروت: دار إحیاء التراث العربی.

33. مطهری، مرتضی. 1372. مجموعه آثار. جلد 23. چاپ هشتم. قم: صدرا.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

                            23 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html


| 1
40

ن 1
ستا

زم
 | 2

9 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

120

یخ اندیشۀ سیاسی غرب. جلد 1: از یونان باستان تا عصر روشنگری.  34. مکللند، جان. 1393. تار

ترجمۀ جهانگیر معینی علمداری. تهران: نشر نی.

35. مولوی، جلال‌الدین. 1384. مثنوی معنوی. تهران: هرمس.

36. نائینی، محمدحســین. 1380. تنبیــه الامة و تنزیه الملة. به کوشــش حمیدرضا محمودزاده. 

تهران: امیرکبیر.

37. هابز، توماس. 1392. لویاتان. ترجمۀ حسین بشیریه. چاپ هشتم. تهران: نشر نی.

38. هانیتنگتون، ساموئل. 1373. موج سوم دموکراسی. ترجمۀ احمد سها، تهران: روزبه.

یۀ طبقۀ تن‌آسا. ترجمۀ فرهنگ ارشاد. چاپ دوم. تهران: نشر نی. 39. وبلن، تورستین. 1386. نظر

40. ودوارد، باب. 1371. فرماندهان. ترجمۀ فریدون دولتشاهی. تهران: انتشارات اطلاعات.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

47
67

45
.1

40
1.

8.
4.

5.
9 

] 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 f
rh

.s
cc

sr
.a

c.
ir

 o
n 

20
26

-0
2-

08
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.2476745.1401.8.4.5.9
https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-488-fa.html
http://www.tcpdf.org

