
 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             1 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


صاحب امتیاز و مدیر مسئول: عطاءالله رفیعی آتانی
سردبیر: احمدحسین شریفی

مدیر اجرایی: سیدمهدی موسوی
بازبین نهایی: سیدمهدی موسوی

ویراستار: فاطمه گلچین و حمیدرضا عرفانی‌فر
صفحه‌آرا و طراح جلد: مهناز شاه علی‌زاده

یه به ترتیب حروف الفبا:ســعید بهشتی)استاد گروه فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی  یر اعضای هیئت تحر
دانشــگاه علامه طباطبایی. تهران. ایران.(، سید محمدرضا تقوی )استاد گروه روانشناسی بالینی دانشگاه شیراز. شیراز. 
ایران.(، عطاءالله رفیعی آتانی)اســتادیار گروه مهندسی پیشرفت اقتصادی دانشگاه علم و صنعت ایران. تهران. ایران.(، 
احمدحسین شریفی )استاد گروه فلسفه مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی)ره(. قم. ایران.(، نجف لک‌زایی )استاد 
گروه علوم سیاســی دانشگاه باقرالعلوم)ع(. قم. ایران.(، سید حسین میرمعزی)دانشیار گروه اقتصاد اسلامی پژوهشگاه 
فرهنگ و اندیشه اسلامی. قم. ایران.(،  حسن آقا نظری )استاد گروه اقتصاد اسلامی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. قم. ایران.(

اعضای مشورتی هیئت تحریریه: حسین بستان )دانشیار گروه جامعه‌شناسی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. قم. ایران.(، 
سید احسان رفیعی علوی)دانشیار گروه فقه مضاف دانشگاه باقرالعلوم)ع(. قم. ایران.(، محمد کاویانی آرانی )دانشیار 
گروه روان‌شناسی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. قم. ایران.(، محمدجواد نوروزی )استاد گروه علوم سیاسی مؤسسه آموزشی و 
پژوهشی امام خمینی)ره((، جاوید اقبال)استاد دانشگاه اسلامی علیگر. هند.(،طلال عتریسی)استاد دانشگاه بیروت. لبنان.(

چاپ و صحافی: تهران، چاپخانه میران.
نشانی دفتر فصلنامه: 

تهــران:‌ خیابان شهید مطهری، خیابان میرعماد، نبش کوچه هشتم، پلاک 23 طبقه سوم

کدپستی: 1587813116.

تلفن: 021-96657801
قیمت: 150.000 تومان     

 frh@sccsr.ac.ir :پست الکترونیک   frh.sccsr.ac.ir :نشانی اینترنتی

فصلنامه علمی ـ پژوهشی تحقیقات بنیادین علوم انسانی در چهارچوب رسالت‌های مجمع عالی 
علوم انسانی اسلامی و با محوریت مرکز پژوهش‌های علوم انسانی اسلامی صدرا منتشر می‌شود.

سال نهم ‍/ شماره 3/ شماره پیاپی32/ پاییز 1402

 بیان دیدگاه‌های 
ً
ـ مقالات و مطالب منتشرشده در فصلنامه تحقیقات بنیادین علوم انسانی، لزوما

فصلنامه نیست.
ـ فصلنامه تحقیقات بنیادین علوم انسانی در تلخیص و ویرایش مقالات آزاد است.

ـ نقل مطالب و تصاویر با ذکر مأخذ بلامانع است.

 1387/03/21 مورخ  مصـــوب  واحــده  ماده  استنــاد  به  انســانی  علوم  بنیـادین  تحقیـقات  فصلنـامه 
شـــورای   1387/06/24 مـــورخ   585 مصـــوبه  براســــاس  و  فرهنـــگی  انقلاب  عــالی  شــورای 
عــالی حـــوزه های علمیـــه،  در جلسه مورخ 1399/03/20 شـــورای اعـطای مجــوزها و امتیــازهــای 
علمی حوزه از شماره 15 به بعد حائز رتبه علمی ـ پژوهشی شد. رتبه علمی ـ پژوهشی این فصلنامه با درجه »ب« 

یخ 1403/05/13 تمدید شده است. در تار

ISSN:      2476-745X

E-ISSN:  2783-1418

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             2 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| سال نهم | شماره 3 | شماره پیاپی 32 |  پاییز 1402 |

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             3 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


فصلنامه علمی پژوهشی تحقیقات بنیادین علوم انسانی به‌منظور تولید علم در قلمرو فلسفه و روش‌شناسی 
و نظریات بنیادین علوم انســانی به‌طور عام و نیز رشــته‌های تخصصی علوم انســانی نظیر روان‌شناسی، 
جامعه‌شناســی، اقتصاد، علوم سیاسی، مدیریت، حقوق، تاریخ، تعلیم و تربیت، هنر و معماری و غیره با 

لحاظ نگاه نقادانه به نظریات موجود و در چهارچوب مبانی و معارف اسلامی منتشر می‌شود.
 به هنگام تنظیم مقالات موارد ذیل رعایت شود:

ً
لطفا

شرایط اولیه پذیرش مقاله
 در جای دیگری ارائه یا منتشر 

ً
ـ مقالات ارســالی به فصلنامه تحقیقات بنیادین علوم انسانی نباید قبلا

شده و یا هم‌زمان جهت انتشار به همایش‌ها یا نشریات دیگر ارسال شده باشند.
ـ نویســنده باید مقاله را از طریق ســامانه بارگذاری کند. به مقالات ارسالی از طریق ایمیل ترتیب اثر 

داده نخواهد شد.

قالب و موضوع مقالات مورد پذیرش
مقالات باید در یکی از قالب‌های: پژوهشی )تحلیل،‌ تطبیق، نقد( یا نقطه‌نظر )دیدگاه مستدل و تحلیلی 
نویســنده پیرامون یک مسئله خاص( باشد. مجله از پذیرش مقالات مروری صرف، گردآوری و گزارشی 

و ترجمه معذور است.

حجم مقاله
تعداد واژگان مقاله )با احتساب فهرست منابع(: بین ۴۵۰۰ تا ۷۵۰۰ واژه

تعداد کلیدواژه‌ها: 5 تا 8 کلیدواژه
تعداد واژگان چکیده: ۱۵۰ تا ۲۵۰ واژه

نحوه درج مشخصات فردی نویسندگان
•	 تعداد نویسندگان مقالات نباید بیش از سه نفر باشد.

وابستگی سازمانی نویســندگان باید دقیق و مطابق با یکی از الگوهای ذیل در فایل word درج  	•
شود.

بسمه تعالی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             4 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


  اعضای هیئت‌علمی

رتبه علمی )مربی، استادیار، دانشیار، استاد(، گروه، دانشگاه، شهر، کشور، پست الکترونیکی
  دانشجویان

دانشجوی )کارشناسی، کارشناســی ارشد، دکتری( رشته تحصیلی، دانشگاه، شهر، کشور، 
پست الکترونیکی

  افراد و محققان آزاد

مقطع تحصیلی )کارشناســی، کارشناســی ارشد، دکتری( رشــته تحصیلی، سازمان محل 
خدمت، شهر، کشور، پست الکترونیکی

  طلاب

سطح )دو، سه، چهار(، رشته تحصیلی، حوزه علمیه/ مدرسه علمیه، شهر، کشور، پست الکترونیکی.
 مشــخص باشد. عبارت 

ً
نویســنده مســئول در آثاری که بیش از یک نویســنده دارند باید حتما 	•

)نویسنده مسئول( جلوی نام نویسنده موردنظر درج شود.
فرستنده مقاله به‌عنوان نویسنده مسئول در نظر گرفته می‌شود و کلیه مکاتبات و اطلاع‌رسانی‌های  	•

بعدی با وی صورت می‌گیرد.

ساختار مقاله
بدنه مقاله باید به ترتیب شامل بخش‌های ذیل باشد:

، گویای محتوای مقاله باشد.
ً
 مسئله محور باشد و ثانیا

ً
عنوان مقاله که لازم است اولا 	.1

نام و نام خانوادگی نویسنده یا نویسندگان 	.2
چکیــده: چکیده باید در ‌عین اختصار، بیانگر مســئله اصلی پژوهش، روش پژوهش و یافته‌ها و  	.3

نتایج پژوهش باشد.
مقدمه: ]شــامل تعریف مسئله، پیشینۀ اجمالی پژوهش، ضرورت و اهمیت طرح، جنبۀ نوآوری  	.4
بحث، سؤالات اصلی و فرعی و مفاهیم کلیدی مقاله باشد. در یک مقالۀ علمی پژوهشی نویسنده 
در بخش مقدماتی مقاله لازم است دست‌کم پاسخ چهار سؤال را به‌صورت ضمنی بیان کند: چه 
می‌خواهم بنویسم؟ )تبیین مسئله(. چرا می‌خواهم بنویسم؟ )اهمیت و ضرورت پرداختن به آن 
مسئله(. چگونه می‌خواهم بنویسم؟ )روش‌ پژوهش( و بر اساس چه بنیانی می‌خواهم بنویسم؟ 

)پیش‌فرض‌ها یا اصول موضوعه تحقیق([.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             5 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


بدنــۀ اصلی مقاله: )این بخش با توجه به مســئله‌ای که در هر مقالــه‌ای موردبحث قرار می‌گیرد  	.5
می‌تواند متفاوت باشــد؛ اما به‌طورکلی می‌توان گفت، مناسب است نویسندگان مقالات علمی 
، مدعای خود را به‌صورتی شفاف 

ً
پژوهشــی در نظر داشته باشند که در این بخش لازم است: اولا

، دلایل اثبات مدعی و شواهد و قرائن آن را به‌وضوح و در شکلی منطقی و منسجم 
ً
بیان کنند. ثانیا

، نقدهای وارد شده به دلایل یا مدعا را پاسخ دهند.
ً
بیان کنند و ثالثا

نتیجه‌گیری‌: یکی از بخش‌های مهم هر مقاله‌ای بخش نتیجه‌گیری آن اســت. نویســنده در این  	.6
بخش لازم است ضمن بیان واضح یافته‌های تحقیق، مشخص کند که چه نتیجه یا نتایج علمی، 

عملی، سیاستی، فردی، اجتماعی و امثال آن از مقاله تدوین شده انتظار می‌رود.
کتاب‌نامه 	.7

درج پانویس، ارجاعات درون متن و کتاب‌نامه
APA :روش استناد دهی ***

درج پانویس
* از اشاره مستقیم / غیرمستقیم به نام نویسنده / نویسندگان مقاله در متن یا پاورقی خودداری شود.

* اسامی خاص و اصطلاحات لاتین و ارجاعات توضیحی در پانویس ذکر شود.
 در مقاله مشخص باشد کدام بخش 

ً
* از نقل‌قول‌های مســتقیم و طولانی پرهیز شود )لازم است حتما

از متن، نقل‌قول مستقیم است(.
* نقل‌قول‌های مستقیم حداکثر تا ۴۰ کلمه در درون علامت نقل‌قول “   و بیش از آن به‌صورت تورفتگی نوشته شود.

ارجاعات درون متن
* ارجاع به یک آیه از سوره قرآن: )بقره: 5(

* ارجاع به نهج‌البلاغه: )نهج‌البلاغه: خطبه،50(
* به‌هیچ‌وجه ارجاعی در پانویس درج نشود.

 باید در بخش کتاب‌نامه مقاله نیز درج شود.
ً
* اطلاعات کامل ارجاعات درون متن حتما

* اســتناد درون متن، داخل پرانتز، شامل )نام خانوادگی نویســنده/ نویسندگان، سال انتشار، حرف ج 
شماره جلد: حرف ص شماره صفحه(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             6 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


* برای تاریخ‌های ‌قمری و میلادی به ترتیب از حروف ق و م استفاده شود.1340 ق / 1998 م
* درصورتی‌که از یک نویســنده در یک سال، دو اثر منتشر شده و در متن مورد استناد قرار گرفته باشد، 
پس از ذکر سال انتشار با حروف )الف و ب( برای منابع فارسی یا )a, b( برای منابع انگلیسی از هم 

متمایز شوند.
* اگر منبع مورد استناد، دو یا سه نویسنده داشت، نام خانوادگی هر سه باید ذکر شود.

* اگر تعداد نویســنده‌ها بیش از ســه نفر باشد، تنها نام خانوادگی نویسنده اول ذکر شده و پس از آن از 
عبارت »و دیگران« استفاده شود.

* اگر در متن به بیش از یک منبع استناد شده باشد، با نقطه‌ویرگول؛ از هم جدا می‌شوند.

کتاب‌نامه )فهرست منابع پایانی(
*** قرآن و نهج‌البلاغه به ترتیب در ابتدای کتاب‌نامه درج‌شده و در ردیف الفبایی قرار نمی‌گیرند.

* در بخش References که منابع به انگلیسی درج می‌شوند، نام خانوادگی نویسنده به‌صورت کامل، 
Alston, W:حرف اول درج می‌شود. مثال 

ً
اما از نام نویسنده، صرفا

* برای تاریخ‌های قمری و میلادی به ترتیب از حروف ق و م استفاده شود.1340 ق / 1998 م
 برای 

ً
 باید در متن استفاده شده باشند)منابعی که صرفا

ً
* منابعی که در این بخش درج می‌شــوند، حتما

گاهی بیشــتر مخاطب در متن معرفی شده‌اند و در متن به آن ها ارجاع داده نشده، نباید در  مطالعه و آ
بخش کتابخانه درج شوند(.

* نظم منابع باید براساس الفبای نام خانوادگی نویسندگان باشد.

نحوه ارجاع به مقالات
* نام خانوادگی، نام. ســال انتشــار. »عنوان مقاله«. عنوان مجله )به‌صورت Bold(. عدد دوره )عدد 

شماره(. عدد صفحات آغازین و پایانی مقاله.
* برای درج عنوان مجله، نیازی به درج واژه‌های نشریه، مجله، فصلنامه، دو فصلنامه، ماهنامه نیست.
مثال: پارسانیا، حمید؛ اژدری‌زاده، حسین. 1390. »تعین اجتماعی معرفت در نهج‌البلاغه«. اسلام و 

علوم اجتماعی. شماره 6. ص 7-49.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             7 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


نحوۀ ارجاع به کتاب
* برای آثار فاقد محل نشر، ناشر و تاریخ نشر به ترتیب عبارت »بی‌جا«، »بی‌نا« و »بی‌تا« درج شود.

* نام خانوادگی، نام. سال انتشار. عنوان کتاب )به‌صورت Bold(. ج )شماره جلد(. چ )شماره چاپ(. 
مترجم/ ویراستار/ گردآورنده: نام و نام خانوادگی. محل نشر: ناشر.

مثال: کنوبلاخ، هوبرت. 1390. مبانی جامعه‌شناسی معرفت. ترجمه کرامت‌الله راسخ. تهران: نشر نی.

نحوۀ ارجاع به یک مقاله از مجموعه مقالات
* نام خانوادگی، نام )نویســندگان مقاله(. سال انتشار. »عنوان مقاله«. عنوان مجموعه مقاله )به شکل 
Bold(. )ج شماره جلد(. )چاپ شماره چاپ( )مترجم/ ویراستار/ گردآورنده: نام و نام خانوادگی(. 

محل نشر: ناشر، ص )درج شماره صفحات مقاله در مجموعه مقاله(.

نحوۀ ارجاع به یک منبع الکترونیکی
* نام خانوادگی، نام )پدیدآورندگان(. سال انتشار. »عنوان مطلب«. تاریخ انتشار. نام پایگاه اطلاعاتی. 

درج لینک مستقیم مطلب الکترونیکی.
مثال: خامنه‌ای، سیدعلی. 1376. »بیانات مقام معظم رهبری در دیدار رئیس‌جمهور و هیئت‌وزیران 

به مناسبت آغاز هفته دولت«. 1376/6/2.
www.leader.ir/fa/speech/1466/www.leader.ir 

جداول، نمودارها و تصاویر
- فایل تصاویر مقاله با کیفیت بالا ضمیمه‌ی مقاله شود )ارسال تصاویر پس از پذیرش مقاله و قبل از 

صفحه‌آرایی، از طریق ایمیل فصلنامه(.
- لازم است جداول و نمودارهای مقاله قابلیت ویرایش داشته باشد و به‌صورت عکس ارسال نشود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             8 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


فهرست مطالب

11

37

57

71

85

107

امکان‌سنجی علوم انسانی قرآن‌بنیان

یمی مصطفی کر

حکمت متعالیه: سرشت نهادهای سیاسی و مدنی

محمد پزشگی

ارتباط حکمرانی و فلسفه سیاسی در آرای فارابی

نجمه کیخا

اطلاق و تقیید در وجوب اعتباری از منظر علامه طباطبایی

مهدی سپهری، جواد محمودزاده

روش‌شناسی فلسفی علم مشاوره با نگاه به فلسفۀ  اسلامی

محمد عجمین، مسعود آذربایجانی

 روش‌شناسی و مؤلفه‌های یک چهارچوب اسلامی برای فهم فرایند تحول اجتماعی به‌مثابه
رویکردی در اسلامی‌سازی علوم انسانی

وحید مقدم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             9 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


37

| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

چکیده

مســئله نهادهای سیاسی و مدنی برای حکمت متعالیه آن است که چگونه می‌توان 

آن را تبیین کرد که با هستی‌شناســی آن حکمت منطبق باشد. ازاین‌رو هدف مقاله 

حاضر تبیین نهادهای مزبور براساس آموزه هستی‌شناختی حکمت متعالیه است. 

مدعای این مقاله آن اســت که نهادهای مورد بحــث برگرفته از حقیقت وجودی 

»خــود« اســت و ازاین‌رو پدیــده‌ای معنادار می‌باشــد و می‌تــوان آن را از منظر 

هستی‌شــناختی تبیین کرد. در مقابل این ادعا نظریه‌های مکاتب ســاخت‌گرایی 

اجتماعی قرار دارند که معتقد هســتند که نهادهای سیاســی و مدنی پدیده‌هایی 

زبانی و برساختی هستند. برای بررسی مدعای فوق در این مقاله از روش اسنادی 

و تحلیل متون حکمت متعالیه اســتفاده شده اســت و نتیجه حاصل از این نوشته 

تبیین هستی‌شــناختی نهاد سیاسی و مدنی و نشان دادن امتداد حکمت متعالیه در 

علم سیاســت است. از دستاوردهای این مقاله می‌توان در نظریه‌پردازی سیاسی و 

فلسفه علم سیاست و فلسفه علوم اجتماعی استفاده کرد. 

کلیدواژه‌ها: حکمت متعالیه، خود، نهادهای سیاســی و مدنی، علم سیاســت، 

برساخت‌گرایی اجتماعی.

یخ پذیرش:1402/07/20 | یافت: 1402/06/30 | تار یخ در تار

محمد پزشگی*
دانشیار گروه فلسفه سیاسی، پژوهشکده علوم و اندیشه سیاسی، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، ایران

حکمت متعالیه: سرشت نهادهای سیاسی و مدنی1

pezeshgi@isca.ac.ir

       https://orcid.org/0000-0001-9527-1484*

1.  این مقاله گزارشی از پروژه نگارنده تحت عنوان »علم سیاست وجودی« است که در پژوهشگاه 
علوم و فرهنگ اسلامی اجرا شده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            10 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

38

مقدمه

برگر و لوکمان نهادســازی را فرآیند تجسم بخشــیدن جامعه به‌مثابه یک واقعیت عینی می‌دانند. به 

عقیده آن‌ها انسان در همان حال که با محیط اطراف خود ارتباط می‌گیرد به لحاظ زیستی به تکامل 

خود ادامه می‌دهد. آن‌ها مانند متفکران مکاتب ساختارگرایی برساختی مدعی هستند زندگی آدمی 

در قیــد یک نظــم اجتماعی قرار دارد. این نظم تــا زمانی وجود دارد که آدمــی در ایجاد آن تداوم 

داشته باشد. بنابراین فعالیت انســانی به‌صورت عادت درمی‌آید و در الگویی قالب‌ریزی می‌شود. 

عادت شــدن عمل به‌معنای ایجاد آن عمل در آینده به همان شــیوه پیشین است. اعمال عادت شده 

همچنین سرشــت معناداری برای فرد دارند و برای طرح‌های آینده فرد به‌کار می‌روند. به‌این‌ترتیب 

عمل عادت‌شــده خاصیت پیش‌بینی‌پذیری دارد. برگر و لوکمان می‌نویسند: »نهادها زمانی تشکیل 

می‌شــوند که نمونه‌ســازی متقابلی از اعمال عادی‌شــده انواع عمل‌کنندگان وجود داشــته باشد. 

به‌بیان‌دیگر، هریک از این‌گونه نمونه‌سازی‌ها یک نهاد است« )برگر و لوکمان، 1375، ص82(. به 

این بیان نهادها اعمال عادت‌شــده‌ای هستند که به‌صورت نمونه‌های عمل برای موقعیت‌های پیش 

رو مورد استفاده قرار می‌گیرند )برگر و لوکمان، 1375، ص 72-82(.

اما پرســش اصلی این مقاله آن اســت که آیا می‌توان از آموزه »هســتی مشترک و توسعه‌یافته« 

به‌عنوان خاستگاه »نهاد« در حکمت متعالیه سخن گفت؟ مدعای مقاله حاضر آن است که از آموزه 

»هستی مشترک و توسعه‌یافته« می‌توان به‌عنوان خاســتگاه تأسیس »نهاد سیاسی« بهره جست. در 

مقاله حاضر برای بررسی مدعای فوق ابتدا به معنای نهاد از منظر حکمت متعالیه پرداخته می‌شود 

و سپس معنای نهاد سیاسی بررسی می‌شود تا معنا و حقیقت نهاد سیاسی مشخص شود. در سومین 

گام برای شناخت بیشتر سرشت نهادهای سیاسی به بررسی مشهورترین نهاد سیاسی یعنی دولت از 

منظر حکمت متعالیه پرداخته می‌شود و در نهایت نهادهای مدنی بررسی می‌شوند. 

1.  معنای نهاد در علم سیاست وجودی   

موریس دوورژه در تعریف نهاد می‌نویســد: »نهادها عبارتند از گونه‌ای از الگوهای روابط انســانی 

که ارتباطات مادی و واقعی براســاس آنها، قالب‌گیری می‌شــود و از همین منبع است که خصیصه 

ثبــات، تداوم و همگنی به‌خود می‌گیرند« )دوررژه، 1376، ص118(. به این بیان نهادها الگوهای 

رفتاری هســتند که در اثر تکرار زیاد سه ویژگی ثبات، تداوم و همگنی می‌یابند. در علوم اجتماعی 

شــناختی این ویژگی‌ها به‌صورت عادت در افراد تثبیت می‌شــود درصورتی‌که در حکمت متعالیه 

این امر جزو وجودی فرد می‌شــود. توضیح آنکه با تولد محمد موجودی در هستی پدید می‌آید که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            11 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

39

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

گاهی‌های  فردی از نوع طبیعی انســان اســت. محمد به مرور زمان که بزرگ شده و رشد می‌کند آ

گاهی‌ها از چیزهایی خوشش می‌آید و  جدیدی از محیط اطراف خود کسب می‌کند و نسبت به آن آ

از چیزهایی دیگر بدش می‌آید. او به‌تدریج می‌آموزد که در بیشتر مواقع برای رسیدن به چیزهایی که 

خوشش می‌آید نیازمند یاری کسانِ دیگری است که آن‌ها را پدر و مادر، برادر و خواهر و بستگان و 

همسایگان می‌نامند. او هرچه بیشتر بزرگ می‌شود متوجه می‌شود که برای جلب یاری این اطرافیان 

باید خواسته‌های خود را به‌صورت اعمالی قلبی، گفتاری و جسمانی خاص درآورد و به تجربه درک 

می‌کند که آن اعمالی که او را به مقصد خود می‌رســاند را تکرار کند. در نتیجه محمد پس از مدتی 

علاوه بر وجود اولیه خود که پیش از این با تولد به‌دست آورده بود دارای وجودی می‌شود که برگرفته 

از تجربه زیست جمعی او در خانواده و محله و شهر است. این وجودِ اخیرِ اکتسابی بر وجود پیشین 

محمد افزوده شــده و آن را »توســعه« می‌دهد. البته آنچه که درباره محمد گفته شد درباره کودکان 

دیگر مانند علی، حســن و حســین نیز صادق اســت. پس از مدتی محمد، علی، حسن و حسین 

درمی‌یابند که در وجود اکتســابی و افزوده شده‌شــان با هم مشــترکند. یعنی درمی‌یابند که همگی 

 ایرانی گفته 
ً
فرزند، برادر، هم‌محلی، هم‌شــهری و هم‌وطن هســتند به‌طوری‌که به همه آن‌هــا مثلا

می‌شــود. به این بیان همه آن‌ها هویت واحدی می‌یابند و براساس آن هویت واحد عمل می‌کنند و 

عملشان مورد قضاوت قرار می‌گیرد.  

هویت ایرانی براســاس تفســیری که ارائه شد »وجودی مشــترک« بین اعضای یک اجتماع و 

اضافه‌شــده به هستی پیشــین آن‌ها است که پشــتوانه عمل آن‌ها قرار می‌گیرد، به عمل آن‌ها معنی 

می‌دهــد و ملاک قضاوت رفتار آن‌ها می‌گردد. اما براســاس آموزه‌های حکمت متعالیه این وجود 

مشــترک )برخلاف مکتب نام‌گرایی(1 تنها نامی نیســت که برای اشاره به افراد مذکور گذاشته شده 

باشــد؛ بلکه وجودی واقعی در قبال مجموع وجود تک‌تک آن‌ها اســت. زیرا براساس آموزه اتحاد 

عاقــل و معقول وقتی محمد هویت ایرانی را درک می‌کنــد درواقع با آن اتحادی وجودی می‌یابد و 

وجود او متعین به تعین هویت ایرانی می‌شود و به این بیان هویت ایرانی بر محمد که وجودی مادی 

دارد منطبق می‌شود. اما هویت ایرانی فقط بر محمد منطبق نمی‌شود بلکه می‌تواند بر علی، حسن 

و حســین نیز منطبق شود و با آن‌ها نیز اتحادی وجودی یابد. به این بیان همه آن‌ها می‌توانند هویت 

ایرانــی را درک کنند و در حقیقت همه‌ آن‌ها با هویت ایرانی اتحادی وجودی بیابند. براســاس این 

تحلیل چهار نفر بودن آن‌ها موجب وجود چهار هویت ایرانی نمی‌شــود. زیرا هویت ایرانی به یک 

1. Nominalism.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            12 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

40

وجود واحد نزد همه آن‌ها تحقق یافته اســت و هر چهار نفر در »وجود توسعه‌یافته و غیرجسمانی« 

خود با آن اتحاد یافته‌اند. این بدان معنی است که چهار نفر مورد بحث براساس درک هویت ایرانی 

به نوعی وحدت وجودی رسیده‌اند و در همه آن‌ها یک وجود واحد و توسعه‌یافته تحقق یافته است. 

ایــن وجود، فراتر از هســتی تک‌تک آن‌ها بوده اما منافی با وجود فردی اولیه آن‌ها نیســت )خانی، 

1395، ص127-126 و ص195-194(. بنابراین هویت ایرانی وجودی مستقل و واقعی می‌یابد و 

پشتوانه کنش فردی و سیاسی آن‌ها قرار می‌گیرد.  

اما اینک این پرســش مطرح می‌شــود که چگونه می‌تــوان از کنش‌های انســانی به نهادهای 

 معنای نهاد در حکمت متعالیه چیست. به این منظور با اقتباس از تفسیر 
ً
اجتماعی‌ رســید و اصولا

سیدخلیل‌الرحمن طوسی درباره تجســم عمل از منظر محمد شیرازی )طوسی، 1392، ص90-

68( تلاش می‌شود تا به این دو پرســش‌ پاسخ مناسب داده شود. براساس نظریه »تجسم اعمال«، 

کنش‌های قلبی، گفتاری و جسمانی آدمی در جهان فرامادی یعنی در عالم مثال و عالم عقل فعلیت 

و عینیت یافته و مجســم می‌شوند )طوســی، 1392، ص77-75(. بنابراین حقیقت نهاد از منظر 

حکمت متعالیه همان عینیت و تحقق کنش آدمی در عرصه زندگی اجتماعی است. پیش از این بیان 

شــد که وجود توسعه‌یافته محمد محصول مجموعه کنش‌های قلبی و برساختی اوست. این توسعه 

وجودی به‌وســیله قوه »خیال« و در عالــم مثال انجام می‌گیرد. بنابراین در فرآیند توســعه وجودی 

محمــد عالم مثال نقش اساســی دارد.  منظــور از عالم مثال در این‌جا فضایی در نفس اســت که 

صورت‌های مثالی در آن تحقق می‌یابند. به این بیان هویت ایرانی که وجود اولیه محمد را توســعه 

می‌دهد در نفس او تحقق و تقرر می‌یابد. 

این تبیین تنها بخش پایانی از فرآیند ایجاد نهاد را از منظر حکمت متعالیه شرح می‌دهد اما هنوز 

فرآینــد ابتدایی ایجاد آن را توضیح نمی‌دهد. در تبیین مراحــل آغازین ایجاد نهاد باید گفت که نفس 

محمد به یاری قوه »خیال« می‌تواند صورت‌های خیالی را که صورت‌های فراجســمانی هستند ایجاد 

کند. زیرا نفس ازاین‌جهت تجلی‌گاه صفت خلاقیت خداســت و می‌تواند انواع صورت‌های مختلف 

و ازجمله صورت‌های مثالی را خلق کند )الشــیرازی، 1366، ج7، ص34(. به این بیان صورت‌های 

مثالــی )ازجمله صورت‌ مجــرد عمل( در عالم نفس موجود بوده و نفس آن‌ها را مشــاهده می‌کند و 

مشــاهده این صور عین قدرت بر ایجاد آن صور در نفس اســت. به این بیان حکمت متعالیه مدعی 

است که خلاقیت ذاتی نفس محمد موجب می‌شود که او حقایق اجتماعی را )که خود صورت مثالی 

هســتند( تخیل کند و آن‌ها را در نفس خود تحقق و تقرر بخشد. به این بیان حقایق اجتماعی )که نوع 

صورت مثالی هستند( از حالت استعداد خارج شده و به‌صورت نهاد اجتماعی فعلیت می‌یابند.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            13 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

41

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

خلاصه آنچه که گفته شد این است که نفس، خالقِ حقایق اجتماعی و تمیزدهنده انواع مختلف آن 

از یکدیگر است. این حقایق عین اراده و ابداع نفس است و وجود آن‌ها بستگی به تخیل و تصور آن دارد 

و موطن تحقق و تقرر حقایق اجتماعی )که در مرتبه مثالی نفس است( نهاد اجتماعی نامیده می‌شود.    

2. معنای نهاد سیاسی در علم سیاست وجودی   

با توجه به آنچه که گفته شــد می‌توان نهاد سیاسی را آن »وجود توسعه‌یافته و مشترک« میان محمد، 

علی، حسن و حسین درباره فرمانروایی و فرمان‌برداری دانست که به‌وسیله قوه خیال برساخته شده 

و در عالم مثال محقق و مقرر شده است. نهادهای سیاسی در زمان حاضر متعدد و بسیار پیچیده‌اند 

اما برای درک حقیقت آن‌ها کافی اســت نحوه برســاخت نهاد سیاسی اولیه را مورد تحلیل قرار داد. 

براساس تحلیل طباطبایی از برساخت فرمانروایی، این برساخت از نسبت سر به تن الگوگیری شده 

است. او می‌نویسد: 

»تأمل کافی در روش جامعه‌های انسانی حتی جامعه‌های مترقی امروزه به‌دست می‌دهد و همچنین 

 نزدیک زندگانی بشر و وسایل دیگر تاریخی 
ً
تاریخ نقلی از دوره‌های تاریخ نقلی از دوره‌های نسبتا

از دوره‌های دور و دراز زندگی دســته‌جمعی انسان اولی نشان می‌دهد، به مقتضای قریحه و غریزه 

استخدام، افرادی که در جامعه‌های ابتدایی از همه قوی‌تر بوده‌اند و خاصه آنان که توانایی جسمی 

و توانایی ارادی بیشــتری داشته‌اند همان‌گونه که موجودات جمادی و نباتی و حیوانی دیگر را مورد 

استفاده خود قرار می‌داده‌اند افراد دیگر جامعه را نیز استخدام می‌کرده و اراده خود را به آنها تحمیل 

می‌نموده‌اند یعنی وجود فعال خود را بزرگ‌تر و وســیع‌تر می‌ساخته‌ و در میان افراد پراکنده، نسبتی 

پیدا کرده‌اند که نســبت روان به تن، یا به عبارت ساده‌تر و شاید هم باستانی‌تر و کهنه‌تر، نسبت سر 

به بدن بوده باشــد؛ زیرا چنانکه قرائن نشــان می‌دهد انسان به اهمیت سر در بدن بیشتر از اهمیت 

قلب در بدن پی برده گذشته از اینکه به حسب حس نیز در ابتدای اجزاء و بالاتر از همه می‌باشد و 

ازاین‌روی نام‌گذاری این‌گونه نسبت‌ها را از "سر" گرفته‌اند مانند "سرنخ" و "سرلشکر" و "سر سلسله" 

و جز آنها« )طباطبایی و مطهری، 1392، ج6، ص448(.

برگــر و لوکمان نیــز مانند طباطبایــی بــرای فرمانروایــی ویژگی‌هایی برمی‌شــمارند که از 

الگوگیری‌هایی آدمی از زندگی حیوانات به‌دســت آمده‌اند. به‌عنوان‌مثال ویژگی سلسله‌مراتبی بودن 

ســاختار فرمانروایی که از میل غالب پستاندران نخســتی برای تشکیل سلسله‌مراتب مبتنی بر شأن 

و جایگاه، وام‌گیری شــده است. یا خصیصه مشــروعیت فرمانروا که از تمایل حیوانات به پذیرش 

رهبری دیگر حیوانات الگوبرداری شــده است و نیز ویژگی داشــتن برترین اقتدار در جامعه که از 

برتری فیزیکی برخی از حیوانات نســبت به دیگران قرض گرفته شده است )برگر و لوکمان، 1375، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            14 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

42

ص119(. سپس انسان نخستین ویژگی‌های مزبور را به قوی‌ترین فرد اجتماع خود داده و به‌این‌ترتیب 

وجود اولیه او را به وسیله صفات مورد بحث توسعه بخشیده است.   

طباطبایی در ادامه تحلیل خود درباره چگونگی انتقال خصایص مزبور به فرد دیگر می‌نویســد 

که از آنجاکه آدمی در هیچ حال از فکرِ »به خدمتِ خود در آوردن دیگران« صرف‌نظر نکرده اســت 

ازاین‌رو تاریخ اجتماعات در اعصار گذشــته پر از مردانی خودکامه و مســلط بر دیگران بوده است 

)الطباطبائــی، 1417ق، ، ج6، ص227(. گرچه تســلط این مردان که خود را پادشــاه می‌نامیدند 

همراه با خودکامگی بوده اما مانع از تجاوز افراد بیگانه به اجتماع می‌شده و تداوم زندگی اجتماعی 

را برای افراد اجتماع میسر می‌کرده است. طباطبایی می‌نویسد: 

»در نتیجــه این اعتبار ]فرمانروایی[، لوازم طبیعی ایــن حقیقت ]…[ از قبیل فرمانروایی جامعه و 

انقیاد دســته‌جمعی و انقیادهای فردی و یک سلسله مقررات و رسوم و آداب که مقام رئیس را نشان 

داده و مظاهر احترام و تعظیم او می‌باشــد- مانند اقســام تعارفات و کرنش‌ها و پرستش‌های بزرگ 

و کوچک با وجهی که مناســب کمال فعلی اجتماع می‌باشــد- جعل و اعتبار شده« )طباطبایی و 

مطهری، 1392، ج6، ص448(.

با گذشــت زمان خصایص فرمانروا و ابعاد وجودی توســعه یافته او که در ابتدا به یک شخص 

داده می‌شد عمومیت یافت و به دیگر افراد و سپس به هویت جدیدی به نام »فرمانروایی« داده شد. 

در نتیجه افراد اجتماع مورد بحث به دو دســته با دو هویت متفاوت تقسیم شدند: »فرمانروایان« و 

»فرمان‌برداران« و پیرامون آن هویت‌ها مجموعه‌ای از هنجارها آداب، رســوم، قوانین، ساختارها و 

سازمان‌ها شکل گرفت تا از منافع فرمانروایان حفاظت کند و نهاد فرمانروایی تحقق یابد. 

امــا همان‌طور که طباطبایی می‌نویســد عقل عملی بشــر با تداوم خودکامگی پادشــاهان در 

بلندمدت به این درک می‌رســد که حکومت یک فرد بر جامعه ثمره‌ای جز خودکامگی و اســتبداد 

ندارد؛ ازاین‌رو به فکر برســاختن برســاخته‌هایی افتاد که خودکامگی فرمانروایان را محدود کند و 

به مقتضای عدالــت اجتماعی منافع فرمان‌برداران نیز تا حدودی در اجتماع تأمین شــود. این امر 

به‌لحاظ تاریخی ابتدا با موروثی کردن ســلطنت و سپس جایگزینی آن با شیوه حکومت جمهوری 

تحقق یافت )الطباطبائی، 1417 ق، ج3، ص146(. به این بیان هویت‌های سیاسی جدیدی مانند 

جمهوریت و جامعه مدنی شــکل می‌گیرد که به قصد »کنترل توســعه وجودی هویت پادشاهی« 

هویت‌دهی می‌شوند. طباطبایی در این زمینه می‌نویسد: 

»از طــرف دیگر چون اعتبار ریاســت را اعتبار اجتماع و عدالــت اجتماعی ]…[ پیش آورده یک 

سلسله اعتبارات مناسبه بر له مرئوس و علیه رئیس که در حقیقت جواب‌ده اعتباراتی است که بر له 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            15 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

43

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

رئیس و علیه مرئوس است از جهت قوه و ضعف با قوه و ضعف رئیس نسبت متعاکس دارند، هرچه 

مقام ریاســت تواناتر باشــد تأثیر اعتبارات و حقوق مرئوس ضعیف‌تر و هر چه ضعیف‌تر قویتر، و 

همچنین توانایــی و ناتوانی مرئوس در اعتبارات جانب رئیس تأثیــر متعاکس دارد« )طباطبایی و 

مطهری، 1392، ج6، ص 448(.

براســاس این فقره برای جلوگیری از خودکامگی فرمانروایــان مجموعه‌ای دیگر از هویت‌ها و 

نهادها، به‌وجود می‌آیند که حافظ منافع فرمان‌بران باشــد، آن‌چه که در ادبیات امروز تحت هویت 

»جامعه مدنی« و نهادهای مدنی قرار می‌گیرد. 

خلاصه سخن آنکه نهادهای سیاسی »وجود تحقق‌یافته« هویت‌هایی هستند که در طول تاریخ 

به نام فرمانروایی و فرمان‌برداری در اشــکال مختلف شــکل گرفته‌اند؛ در روندی که ابتدا یک فرد 

ویژگی‌هایی مانند قدرت برتر یک فرد نسبت به دیگران، مشروع بودن قدرت او از نظر افراد اجتماع 

و اعمال سلســله‌مراتبی قدرت به‌دست می‌آورد و وجود جســمانی خود را توسعه می‌دهد و سپس 

این قدرت از او به دیگری منتقل می‌شــود. در نتیجه تکرار این انتقال به‌تدریج ویژگی‌های مزبور از 

خصوصیــت فردی به هویت فرمانروایی تبدیل می‌شــود و در اجتماعات مختلف تحقق می‌یابد و 

نهاد سیاسی ایجاد می‌شود. 

3. معنای دولت در علم سیاست

سیدجواد طباطبایی در طرحی که از نظریه دولت در ایران ارائه کرده )طباطبایی، 1384، ص164-

115( مدعی است که عدم تدوین و بسط نظام مفاهیم مربوط به فرمانروایی آن عامل معرفتی است 

که موجب شده مفهوم مزبور در ایران به نهاد تبدیل نشود. او می‌نویسد:

»فقدان دستگاه مفاهیمی که در کلیساشناسی الهیات مسیحی تدوین شد و بسطی که حقوق‌دانان 

و نظریه‌پردازان اندیشه سیاسی در زمان "جدال تنصیص" به آن مفاهیم دادند، مانع معرفتی عمده‌ای 

برای تمایز میان »شــخص« پادشاه و »مقام« ســلطنت در دوره اسلامی بود ]…[ مسحیت دیانت 

"تجســد" بود و همین امر راه را برای تلقی پیکروارانه "دولت" به عنوان نهاد هموار می‌کرد. ]…[ در 

این دریافت مبتنی بر تجسد، کلیسا و نظام فرمانروایی به "جسمی" تبدیل می‌شدند که می‌توانست 

در تحول خود از شــخصی که در رأس آن قرار گرفته بود، تمایز و تشــخص پیدا کند« )طباطبایی، 

1384، ص 149-150(.

به این بیان او توضیح می‌دهد که الهیات سیاســی مســیحیت )در ســده دوازدهم و سیزدهم 

میلادی( از اندیشــه سیاســی رُمی برای تدوین نظام مفاهیم خود بهره جســت و کلیساشناسی را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            16 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

44

براساس مباحث حقوق رمی بسط داد. به این ترتیب ترکیب اندیشه سیاسی و حقوق رُمی با الهیات 

مســیحی و الزامات حکومت دنیوی پاپ دســتگاه جدیدی از مفاهیم فراهم آورد که در نهایت به 

نظریه دولت‌ ملی ختم شد )طباطبایی، 1396، ص120-104(. او به نقل از کانتروویچ می‌نویسد 

که برخلاف ســده‌های نخستین مسیحی که واژگان و آیین‌های تشــریفاتی امپراتوری برای نیازهای 

کلیسا مورد اســتفاده قرار گرفته بود در سده‌های متأخر، مفاهیمی در کلیساشناسی مسیحی تدوین 

شــد و بســط یافت که به تدریج با عرفی شدن آن‌ها به شــالوده‌ای برای نظریه‌پردازی دولت تبدیل 

شدند. مسیحیت برای عیسی مسیح سرشتی دوگانه ادعا می‌کرد که از »عیسی به‌عنوان فرزند انسان« 

و »عیسی به‌مثابه فرزند خدا« برمی‌خاست. براساس این ادعا حکمای الهی مسیحی برای او جسم 

دوگانه‌ای متصور بودند که »جسم کثیف« و »جسم لطیف« خوانده می‌شدند و نیز مدعی بودند که 

این دو جسم در کلیسا نیز حلول و تجسد یافته بود. ازاین‌رو کلیسا تجسم جسم لطیف عیسی تلقی 

می‌شــد و آن‌ها او را سر و زوج کلیسا می‌دانســتند. حقوق‌دانان امپراتوری مسیحی نیز به پیروی از 

حکمای مزبور از همین تعابیر برای پادشــاه استفاده کردند؛ به‌طوری‌که کشور جسم لطیف پادشاه 

و او ســر و زوج کشور تلقی شد و همان‌طور که عیسی مسیح به‌عنوان زوج کلیسا در راه حمایت از 

زوجه جان باخت؛ این حقوق‌دانان معتقد بودند که پادشــاه نیز باید جان خویش را در راه کشور فدا 

کند. بعدها از این تلقی، نظریه »پیکروارگی«1 یا »دو جسم« دولت برخاست که براساس آن به قرینه 

دو جســم داشتن عیسی مسیح، پادشاه نیز دو جسم داشت. براساس این نظریه جسمِ کثیفِ پادشاه 

)بدن مادی( در معرض تغییر و تحول و نابودی و جســم لطیف او )مقام پادشاهی( جاودانی تلقی 

شد. ازاین‌رو حقوق‌دانان ادعا کردند که پادشــاهی که به جسم لطیف خود جاودانی است بنابراین 

هرگز نمی‌میرد بلکه تنها با مرگ خود از کشور به سود دیگری »در می‌گذرد«. ازاین‌رو پادشاه به‌عنوان 

شخص شاه و جسم طبیعی در می‌گذرد اما در غیاب دنیوی او مقام سلطنت تداوم می‌یابد. به‌تدریج 

یکی از پیامدهای این نظریه تمایز میان »شــخص« و »مقام« شــد )طباطبایی، 1384، ص134-

133(. این تحولات مربوط به اروپای مسیحی بود اما به‌زعم طباطبایی در ایران روند دیگری پیموده 

شد. در جریان تدوین علوم شرعی اسلامی میان فقه، به‌عنوان حقوق مدنی و نظریه خلافت نزد اهل 

ســنت به‌عنوان حقوق عمومی شکاف ایجاد شد؛ بدین‌صورت که فقه متکفل تنظیم مناسبات حوزه 

خصوصی و نظریه خلافت ناظر بر مناســبات قدرت سیاسی گشت. ازاین‌رو نظریه سلطنت بر پایه 

حقوق اسلامی تدوین نشد )طباطبایی، 1384، ص150-149( و درنتیجه دولت ملیِ برآمده از آن 

1. Organisms. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            17 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

45

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

نظریه تنها در ســده اخیر در ایران تحقق یافت )طباطبایی، 1384، ص152(؛ اما همان‌طور که او 

در جایی دیگر سنت سیاســی ایران‌زمین را برگرفته از سه منبع در طول تاریخ خود می‌داند و اضافه 

می‌کند که برقراری دولت ملی برگرفته از ســه ناحیه »سنت قدمایی« تمدن ایران نیست بلکه با آغاز 

ســده بیستم، در سنت ایرانی یک ناحیه دیگر نیز پدید آمد که منبع و نصی در درون این تمدن ندارد 

بلکه تقلیدی از نظام علم اروپایی اســت )طباطبایــی، 1400، ص422-420 و ص440-441( 

ازاین‌رو دولت ملی در ایران خاســتگاهی درون تمدنی نــدارد. بنابراین او نتیجه می‌گیرد که نهادینه 

شدن دولت ملی در ایران معاصر با مشکلاتی مواجه می‌باشد.  

بررســی ادعای طباطبایی در باب انحصار فقه به حوزه خصوصی یا این‌ دعوا که فقه در اسلام 

ناتوان از نظام‌ســازی بوده و نمی‌تواند از فقه فردی و شخصی به فقه نظام برسد موضوع مورد بحث 

در این مقاله نیســت؛ بلکه آنچه که از نظر علم سیاست وجودی درباره سخنان او اهمیت دارد این 

اســت که نگرش علم سیاســت مزبور به مسئله مورد بحث با نگرش ســیدجواد طباطبایی تفاوت 

اساسی دارد. زیرا خداشناسی در حکمت متعالیه که از آن به »الهیات به‌معنای خاص« نام می‌برند 

بخشــی از هستی‌شناســی اســت که به آن »الهیات به‌معنای عام« گفته می‌شود. به‌عبارت‌دیگر در 

حکمت متعالیه خداشناسی بخشی از هستی‌شناسی است. دلیل این امر آن است که خداشناسی از 

ذات، صفات و افعال آن هستی فی‌نفسه )واجب‌الوجود( و نخستین سخن می‌گوید که وجود دیگر 

هستی‌ها )هستی‌های غیری( از اوســت. به این بیان واجب‌الوجود آن هستی واقعی است که دیگر 

هســتی‌ها متقوم به هســتی اویند. بنابراین نه تنها علم خداشناسی بخشی از علم هستی است بلکه 

قواعد و آموزه‌های هستی‌شناسی خود برگرفته از آموزه‌های خداشناسی است. این نکته از آن جهت 

کید شود نوع نگاه به خداشناسی در حکمت متعالیه با نگاه مسیحی به آن تفاوت دارد.  بیان شد که تأ

بنابراین، بررســی مقایسه‌ای سیدجواد طباطبایی از الهیات سیاسی مسیحیت و حقوق آن با الهیات 

سیاســی و فقه تمدن اسلامی برای توجیه پیدایش دولت ملی و نهادینه شدن آن در تمدن مسیحی-

اروپایی و عدم تأسیس و نهادینه شدن آن در تمدن اسلامی نیازمند ملاحظات بیشتری است. علاوه 

بر این، تبیین علم سیاســت وجودی‌ از نظریه پیکروارگی دولت نمی‌تواند درســت باشد؛ زیرا این 

نظریه چنین فرض می‌کند که جســم لطیف )و مقام پادشــاهی( فرمانروا در ضمن جسم کثیف )و 

بدن مادی( پادشــاه تحقق می‌یابد درحالی‌که بر اســاس آموزه‌های حکمت متعالیه جســم لطیف 

پادشــاه )مقام پادشاهی( با جسم کثیف او )جسم پادشاه( اتحادی وجودی دارند. بر این اساس در 

حکمت متعالیه مضمون صحیح نظریه پیکروارگی دولت تحقق مقام پادشــاهی در ضمن شخص 

پادشاه نیست؛ بلکه این است که مقام پادشاهی با شخص پادشاه در هستی مشترک هستند؛ و مقام 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            18 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

46

پادشــاهی همان‌طور که قابل تطبیق بر محمد است به همین نحو می‌تواند به علی، حسن و حسین 

نیز قابل تطبیق باشد و بنابراین نسبت مقام پادشاهی با محمد، علی، حسن و حسین یکسان است. 

به این بیان حکمت متعالیه مقام پادشــاهی را مادی نمی‌داند بلکه آن را دارای تجرد مثالی می‌داند. 

پس بدن پادشــاه و جسم کثیف او نمی‌تواند خاستگاه جســم لطیف پادشاه و مقام پادشاهی باشد 

)عبودیت، 1386، ج2، ص79-78(. البته در این‌جا نکته‌ای هســت که دقت به آن برای روشــن 

شدن بحث لازم است و آن اینکه حکمت متعالیه برای آدمی علاوه بر بدن طبیعی یک بدن مثالی نیز 

قائل اســت. بدن مثالی همان بدن، شکل، رنگ و وضع اندام‌های ادراکی و غیرادراکی انسان است 

که انســان در رویا می‌بیند )عبودیت، 1391، ج3، ص125-122(. اما اثبات بدن مثالی ربطی به 

بحث حاضر ندارد؛ زیرا این مســئله که به ازای هر فرد طبیعی )در عالم جســم( یک فرد مثالی )در 

عالم مثال( وجود دارد مربوط به عالم مثال منفصل اســت؛ درحالی‌که مسئله بدن مثالی مربوط به 

نفس انسان و عالم مثال متصل می‌باشد.   

براساس آنچه که بیان شد می‌توان تبیین خاص علم سیاست وجودی از چگونگی انتقال شخص 

فرمانروا به مقام فرمانروایی را نیز تبیین کرد. زیرا براســاس آموزه »حرکت جوهری« برساخت‌های 

فرمانروایــی به مرور زمان از ســادگی ابتدایی خود به‌ســمت پیچیدگی تحول پیــدا کرده‌اند و این 

خود نشــان‌دهنده ارتقای وجودی نفس آدمی در مرحله مثالی آن اســت. همچنین بر اساس آموزه 

»جســمانیه الحدوث و روحانیه البقا بودنِ« نفس، برساخت‌های مورد بحث در مرحله ابتدایی آن 

به تعیین شــخص فرمانروا محدود بود اما به تدریج با ارتقای وجودی افراد اجتماع علت استحقاق 

فرمانروایی یک شخص جست‌وجو شد؛ در این مرحله ویژگی‌هایی مانند قدرت بدنی، قوت تفکر 

و دیگر خصوصیات به عنوان دلایل موجه فرمانروایی یک شــخص )محمد در مثال ما( مطرح شد. 

به‌این‌ترتیب ویژگی‌های مورد اشــاره جای خصوصیات فردی را گرفت و ویژگی‌های غیرفردی برای 

انتخاب فرمانروا پدیدار گشــت. به این بیان با مشــخص شــدن معیارهای مزبور گامی در جهت 

نهادینه شدن فرمانروایی برداشته شــد. به مرور زمان و با ارتقای وجودی فرمانروایی مشخص شد 

که در مواردی همه ویژگی‌ها در یک شخص یافت نمی‌شود؛ ازاین‌رو در کنار فرمانروایی فردی ایده 

فرمانروایی گروهی مطرح شد. در این مرحله ما شاهد پیدایی برساخت‌هایی از فرمانروایی هستیم 

که قائم بر یک شخص نیســت بلکه تعدادی از افراد با هم فرمانروا به‌شمار می‌روند. بدین صورت 

شخص فرمانروا تبدیل به نهاد فرمانروایی )به معنای وجود وسعت یافته و مشترک افراد( می‌شود. 

براســاس تبیین فوق مشخص می‌شــود که »نهاد فرمانروایی« جسم لطیف پادشاه نیست بلکه 

وجود سِــعِی و کلی است که بر محمد، علی، حسن و حســین انطباق می‌یابد. درواقع قوه متخیله 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            19 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

47

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

افراد اجتماع در هنگام برســاختن »فرمانروایی« یعنی در هنگام انجام عمل برساختن فرمانروایی، 

واقعیتــی مجرد و مثالی را ایجاد می‌کنند که متعلق به عالم مثال نفس )عالم مثال متصل( اســت و 

قیــام صدوری به آن دارد؛ یعنی محصول خلاقیت نفس می‌باشــد. اگر این واقعیت فقط بر محمد 

قابل انطباق باشد در آن صورت شخص فرمانروا محقق خواهد شد اما اگر علاوه بر محمد بر علی، 

حســن و حسین نیز منطبق گردد در آن صورت کلیت سِعِی )وسعت یافته( و نهاد فرمانروایی تحقق 

و تقرر می‌یابد. به این بیان مشخص می‌شود که در علم سیاست وجودی نهاد فرمانروایی چیزی جز 

کلیت سِعِی برساخت  فرمانروایی نیست. 

سه مسئله مورد اشاره یعنی تفاوت نگرش علم سیاست وجودی با الهیات سیاسی در درک مسیحی-

اروپایی، نقد نظریه پیکروارگی دولت به‌وسیله آن و تبیین نهاد فرمانروایی نمونه‌هایی‌ از نگرش اصالت 

وجودی این نوع از علم سیاست است و نشان می‌دهد که علم سیاست مزبور به تبیین هستی‌شناختی 

مسائل سیاسی علاقه‌مند می‌باشــد. یکی دیگر از نقاط افتراق نظریه دولت در علم سیاست وجودی 

با طرح ســیدجواد طباطبایی از نظریه دولت در ایران آن اســت که طرح او مانند بسیاری از آثاری که 

در این زمینه نگاشــته شــده ارائه طرحی برای دولت مدرن )یا دولت ملی( بوده است؛ درحالی‌که در 

علم سیاســت وجودی منظور از نهاد دولت تنها دولت مدرن نیســت بلکه نهاد فرمانروایی است که 

به‌صورت‌های گوناگون در طول تاریخ بشــریت رد پای آن مشــاهده می‌شود. علم سیاست وجودی 

براساس آموزه اصالت وجودی نظریه‌هایی مانند دولت مطلقه، دولت مشروطه، دولت اخلاقی، دولت 

طبقاتی، دولت کثرت‌گرا، دولت تمامت‌خواه، دولت آونگی، نظریه‌های نظام سیاسی را برساخت‌هایی 

می‌دانــد که به فراخور نیازها و مقتضایات خاص اجتماعات بشــری به حســب مرتبه وجودی آن‌ها 

در تاریخ حیات بشــری برساخته شــده‌اند. بنابراین به‌عنوان‌نمونه نظریه »دولت مطلقه« برساختی از 

فرمانروایی اســت که محصول دوره‌ای از حیات کشور انگلستان اســت که ارزش غالب در آن دوره 

صیانت ذات اســت. در چنین شــرایطی متفکری مانند توماس هابز به دنبال طرح نظریه‌ای است که 

هرج‌ومرج ناشی از تحولات اجتماعی را از طریق یک قوه قاهره‌ سرکوب کرده و نظم را در اجتماع برقرار 

کند؛ درحالی‌که »دولت مشروطه« طرحی از فرمانروایی است که ارزش غالب طراحان آن نظریه، تنوع 

و تحدید قدرت و اقتدار می‌باشد که این امر به نظر طراحان مزبور از طریق قانون اساسی تحقق می‌یابد 

)وینست، 1376، ص124(. به‌همین‌ترتیب دیگر نظریه‌های مطرح شده درباره دولت و نظام سیاسی 

برســاخت‌هایی در باب فرمانروایی هستند که در شرایط زمانی و مکانی خاصی طراحی شده‌اند و در 

سیر تکاملی اجتماع انسانی از اجتماعات ساده به اجتماعات پیچیده به فراخور نیازهای این اجتماعات 

برساخته‌شده‌اند و هریک از آن‌ها نیاز یا نیازهایی مشخص را برآورده می‌سازند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            20 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

48

 نگارنده پیش از این، مطلب مورد بحث را براســاس آموزه جســمانیه الحدوث و روحانیه البقا 

بودن نفس آدمی در علم سیاست وجودی بدین‌گونه تبیین کرده بود که با اقتباس از سیدمحمدحسین 

طباطبایی می‌توان اجتماعات بشــری )به‌حســب حرکت جوهری نفس از جســمانیت به ســمت 

روحانیت( را در پیوستاری قرار داد که در یک سوی آن جماعت‌های مبتنی بر »استخدام«، در وسط 

آن، »اجتماعات« و در ســوی دیگر پیوســتار اجتماعات مبتنی بر عدالت اجتماعی قرار می‌گیرند 

)پزشگی، 1397، ص36-39(.

جماعات مبتنی بر استخدام------- اجتماعات------- اجتماعات مبتنی بر عدالت اجتماعی

شکل: پیوستار انواع اجتماعات متناظر با مراتب حرکت نفس

براســاس این پیوســتار نفس در مراتبِ پایینِ وجودی خود تنها در اندیشه بهره‌مندی از محیط 

اطراف خود از جمله هم‌نوعان خویش اســت اما به‌تدریج با پیمودن مراحل متکامل‌تر، نفس آدمی 

به این نتیجه می‌رســد که بهره‌مندی خود از دیگران را به اســتخدام‌های دو و چند جانبه تبدیل کند 

به‌گونه‌ای که ضمن اســتفاده از خدمات هم‌نوعان به آن‌ها نیز خدمت‌رسانی کند و سرانجام بشر در 

مرحله تکاملــی بالاتری در می‌یابد که بهره‌مندی اجتماعی می‌بایــد همراه با »عدالت اجتماعی« 

باشــد. براساس این پیوســتار، به‌عنوان‌مثال دولت مطلقه آن برســاخت فرمانروایی می‌باشد که در 

اجتماعی ایجاد می‌شــود که مرتبه وجودی آن در سمت راست پیوستار بالا قرار می‌گیرد و ازاین‌رو 

هدف غایی آن  حفظ وجود و هستی خود می‌باشد. اما دولت رفاهی که در میانه پیوستار مزبور قرار 

می‌گیرد برساختی متناســب با مرتبه میانی نفس بوده و ازاین‌رو هدف غایی از تأسیس آن رفاه‌طلبی 

اســت. اما در ســمت چپ پیوســتار مورد بحث به‌عنوان‌نمونه آن دولت ایده‌آلی قرار می‌گیرد که 

ویژگی‌های آن به‌وسیله فیلسوفان حکمت متعالیه توضیح داده می‌شود.

4. معنای نهاد مدنی در علم سیاست وجودی

 درباره نهاد دولت از منظر علم سیاســت وجودی ســخن گفته شــد و اینک به نهاد مدنی پرداخته 

می‌شــود. پیش از این به نقل از سیدمحمدحسین طباطبایی بیان شد که مقتضای عدالت اجتماعی 

آن است که در برابر برساخت فرمانروایی برساخت دیگری ایجاد شود که ویژگی آن عبارت است از 

اینکه: »به نفع مرئوس و ضرر رئیس اســت ]که[ از جهت قوه و ضعف با قوه و ضعف رئیس نسبت 

متعاکس دارند« )طباطبایی و مطهری، 1392، ج6، ص448(. شکلی از آنچه که طباطبایی در این 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            21 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

49

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

نقل‌قول بدان اشــاره می‌کند چیزی است که در سنت نوگرایی سیاسی به »نهاد مدنی« تعبیر می‌شود 

و با ارزش‌ها و مفروضات فردگرایی و دفاع از حقوق بشــر مرتبط است )چاندرا، 1377، ص23-

21(. اما امروزه نهادهای مدنی به شکل دیگری مورد توجه قرار گرفته‌اند. در پرتو تحولات اجتماعی 

و معرفتی که از دهه‌های اخیر قرن بیســتم پدید آمده بر اهمیت نهادهای مدنی افزوده شــده است. 

همان‌طور که محبوبه همتی و محمد تقی قزلسفلی می‌گویند:  

»گسترش جهانی شدن در این امر ]گذر از مفهوم کلاسیک حکومت[ از اهمیتی بنیادین برخوردار 

بود؛ به‌عبارت‌دیگر در فرایند جهانی‌شدن معلوم شد که حکومت‌ها دیگر نمی‌توانند به‌راحتی وظیفه 

اداره جوامع پیچیده را انجام دهند. جهانی شــدن به‌این‌ترتیب آن لحظه تاریخی اســت که ما را از 

مرحله حکومت و ماهیت لویاتانی آن به مرحله حکمرانی وارد کرده اســت« )همتی و قزلسفلی، 

1401، ص211-212(.

به این بیان برســاخت فرمانروایی موســوم به دولت با افزایش نقش مردم در سیاســت، ظهور 

اعتراض‌های گسترده از سوی مردم فرودست، تخصصی شدن عرصه سیاست، فشار بر تمرکززدایی 

از دولت‌ها موجب شده است که مسئولیت از دولت‌ها به نهادهای متفاوتی از جمله نهادهای مدنی 

انتقال یابد )همتی و قزلســفلی، 1401، ص211(. غرض از بیان این مطلب کشیدن بحث به‌سمت 

موضوع حکمرانی نیست بلکه تنها اشــاره به این نکته است که در وضعیت کنونی تعریف، نقش و 

کارکردهای نهادهای مدنی به‌صورت چشم‌گیری تحول یافته است. 

آنچه که از منظر علم سیاســت وجودی در اینجا دارای اهمیت می‌باشد این است که نهادهای 

مدنی نتیجه مســتقیم برســاخت »عدالت اجتماعی« هســتند. آری عدالــت اجتماعی برخلاف 

»عدالت« نوعی برساخت است؛ درحالی‌که عدالت امری حقیقی و مربوط به نفس آدمی می‌باشد. 

بنابراین پاره‌ای از نیازها موجب برســاخته شدن آن در اجتماع می‌شود. سیدمحمدحسین طباطبایی 

به آن نیازی که موجب ایجاد عدالت اجتماعی می‌شود این‌گونه اشاره می‌کند که: »انسان با هدایت 

طبیعت و تکوین پیوســته از همه ســود خود را می‌خواهد )اعتبار استخدام( و برای سود خود سود 

همــه را می‌خواهد )اعتبار اجتماع( و برای ســود همه عدل اجتماعی را می‌خواهد )اعتبار حســن 

عدالت و قبح ظلم(« )طباطبایی و مطهری، 1392، ج6، ص437(. به این بیان انســان میان میل 

طبیعی بــه بهره‌مندی از دیگران و ناچار بودن برای زندگی با آن‌ها قــرار دارد. در این وضعیت او به 

دنبال تأسیس برساختی می‌رود که بتواند این وضعیت را به سامان برساند و میان تمایل به استخدام 

و ضــرورت زندگی جمعی تعــادل برقرار کند. به‌همین‌ترتیب در هر اجتماعی لازم اســت در برابر 

نهادهای فرمانروایی تدابیری مربوط به امور فرمان‌برداری اتخاذ شــوند تا تعادل میان الزام سیاسی، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            22 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

50

رفــاه اجتماعی و تصمیم‌گیری عقلانی برقرار شــود. به این بیان عدالت اجتماعی نقش سیاســتی 

عمومــی را بازی می‌کند که در همه نهادهای اجتماعی و سیاســی باید اِعمال شــود )طباطبایی و 

مطهری، 1392، ج6، ص274-280(.

با توجه به آنچه که گفته شــد نهاد‌های مدنی تجســم تحقق سیاست‌هایی هستند که میان میل 

به بهره‌برداری از محیط از یک ســو و ضروری بودن‌ زندگی اجتماعی از ســوی دیگر ارتباط برقرار 

می‌کنند. درواقع در علم سیاســت وجودی صرف‌نظر از شــکل برســاختی که نهاد مدنی به خود 

می‌گیرد، به آن »وجود توســعه یافته و مشــترکی« توجه می‌شــود که نقش تعــادل بخش میان همه 

کنش‌ها، ساختارها، سازمان‌ها و نهادهای اجتماعی و سیاسی برقرار می‌کند. بدیهی است که چنین 

نهادهایی در طول تاریخ زندگی اجتماعی می‌توانند به اشکال مختلف برساخته شده و تحقق ‌یابند.  

در اینجا لازم اســت که توضیحی در نقش »تعادل‌بخشی« مورد بحث داده شود تا سرشت نهاد 

مدنی در علم سیاســت وجودی مشــخص‌تر گردد. می‌دانیم که در اخلاق فــردی، ملکه عدالت، 

نیرویی تلقی می‌شــود که میان سه قوه غضب، شــهوت و عقل تعادل برقرار می‌کند و نمی‌گذارد که 

هریک از این قوا راه افراط یا تفریط بپیمایند. بنابراین در اینجا نیز انتظار می‌رود که عدالت اجتماعی 

می‌بایــد چنین کارکردی را در ارتباط میان نیروهای اجتماع بازی کند. ازاین‌رو نباید تعادل‌بخشــی 

میــان نیروهای اجتماعــی را به معنای ایجاد توازن میان گروه‌های فرمانروا از یک ســو و گروه‌های 

مدنی از ســوی دیگر به‌شــمار آورد؛ بلکه همان‌طور که پیش از این بیان شــد منظور از نهاد دولت 

عبارت اســت از تحقق وجود توسعه‌یافته و مشــترک درباره فرمانروایی در میان افراد یک اجتماع و 

همان‌طور که گفته شــد این وجود توسعه‌یافته و مشــترک در عالم مثال متصل یعنی در نفسْ تحقق 

و تقــرر وجودی می‌یابد. به‌همین‌ترتیب نهاد‌های مدنی نیز در عالم مثال متصل یعنی نفس تک‌تک 

افراد اجتماع ایجاد می‌شوند. ازاین‌رو دولت و نهادهای مدنی در نفس افراد اجتماع تحقق می‌یابند. 

همچنین پیش از این گفته شــد که دولت و هر نهاد دیگری از جمله نهادهای مدنی وجودی غیر از 

وجود تک‌تک افراد تشــکیل‌دهنده اجتماع دارند و درســت به همین دلیل است که حکمت متعالیه 

مکتبی »نام‌گرا« تلقی نمی‌شود. ازاین‌رو دولت و نهادهای مدنی هم در نفس افراد اجتماع و هم در 

بیرون از آن‌ها تحقق می‌یابد. چراکه گفته شد تحقق یک نهاد در نفس تک‌تک افراد اجتماع، تحقق 

آن در عالم مثال منفصل نیز هســت. زیرا ساخته شــدن یک نهاد در نفس این افراد به‌معنای اضافه 

شــدن یک هستی بر هستی‌های پیشــین در عالم مثال منفصل )یعنی عالم خارج از ذهن بشر( نیز 

هســت. پس تعادل‌بخشی عدالت اجتماعی بدین معنی است که در نفس هریک از فرمانروایان هم 

وجود دولت و هم نهادهای مدنی هر دو ایجاد شود؛ همان‌طور که در نفس هریک از فرمان‌برداران 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            23 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

51

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

اجتماع مزبور نیز وجود دولت و نهادهای مدنی شــکل گیرد و ســپس میان این دو بخش از وجودِ 

توســعه یافته آن‌ها تعادل برقرار شــود. به این بیان هریک از اعضای اجتماع شــامل فرمانروایان و 

فرمان‌برداران در وجودِ توســعه‌یافته و مشترک خود هر دو هویت دولت و نهاد مدنی را ایجاد کنند و 

تعادل میان این دو هویت هم در نفس اعضای اجتماع و هم در اجتماع شکل می‌گیرد.      

با توجه به آنچه که بیان شد لازم است یک بار دیگر به مفهوم »فرمانروایی« توجه شود. زیرا براساس 

مطالبی که بیان شــد فرمانروایی تنها محدود به نهاد دولت نخواهد بود بلکه شــامل نهادهای مدنی نیز 

خواهد شد. سیدمحمدحسین طباطبایی در تحلیل فرمانروایی آن را به اقتدار ارتباط می‌دهد و می‌نویسد: 

»امر و خواســتن کاری از دیگری چنانکه به تأمل به‌دست می‌آید بستگی دادن خواست و ربط دادن 

اراده اســت به فعل دیگری، و چون به حسب واقع اراده هر فردِ مرید جز به فعل خود یعنی حرکات 

عضلانــی خود تعلق نمی‌گیرد و همچنین فعل دیگری نیز جز به اراده خودش به جای دیگر متعلق 

نمی‌شــود ناچار تعلق دادن مرید، اراده خــودش را به فعل غیر جز دعوی و اعتبار، صورت دیگری 

نخواهد داشــت و ازاین‌روی همین اعتبار تعلق اراده، ارتباط مســتقیم به اعتبار "ریاست" دارد که 

به‌معنای "توســعه دادن وجود خود، و دیگران را جزء وجود خود نمودن" تفســیر نمودیم و درنتیجه 

باید گفت که در مورد امر، شــخص آمر، مأمور را جزء وجود خود و به‌منزله عضو فعال خود قرار 

می‌دهد« )طباطبایی و مطهری، 1392، ج6، ص449(.

به این بیان قدرت سیاسی از منظر علم سیاست وجودی ضمیمه کردن اراده دیگران به اراده خود 

در امر فرمانروایی اســت. اما این مطلب تنها بخشی از سرشت قدرت سیاسی را توضیح می‌دهد و 

چنان‌که ابوالحســن حسنی به‌درستی توضیح می‌دهد قدرت سیاسی یک نوع کمال اجتماعی نه‌تنها 

برای فرمانروایان بلکه برای همه اعضای یک اجتماع به‌شــمار می‌رود. زیرا همان‌طور که می‌دانیم 

تأسیس اجتماع و فرمانروایی برای رسیدن انسان به بهزیستی می‌باشد و ازاین‌رو نمی‌تواند مانع برای 

تحقق برخی کمالات باشد )حسنی، 1390، ص222-223(.

با توجه به نکته‌ای که حســنی بدان اشاره می‌کند می‌توان گفت که هدف از تأسیس فرمانروایی 

رســیدن همه اعضای اجتماع به بهزیســتی بوده و مشخص اســت که با اجبار نمی‌توان کسی را به 

نیک‌بختی رســاند. بنابراین لازم اســت که اعضای یک اجتماع به دلخواه خود تن به پذیرش اراده 

فرمانروا بدهند. بدیهی است که در صورت عدم رضایت افراد اجتماع نه اجتماعی و نه فرمانروایی 

محقق نشــده و تداوم نمی‌یابد. این واقعیت نشان‌دهنده آن اســت که از نظر علم سیاست وجودی 

قدرت و اقتدار سیاســی معنایی وسیع‌تر از درک قدرت و اقتدار سیاسی به معنای متداول آن در علم 

سیاست دارد. ابوالحسن حسنی در این زمینه می‌نویسد: 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            24 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

52

»نظام اجتماعی باید با توافقی عمومی باشد که از الزام‌های درونی نشئت می‌گیرد؛ به‌عبارت‌دیگر، 

سیاست تابع حســن اختیار افراد اســت. بنابراین، نمی‌توان قدرت را با قهر معادل گرفت؛ اگرچه 

از طرف دیگر نمی‌توان به‌کلی آن را با قهر سازش‌ناپذیر دانست« )حسنی، 1390، ص223(.

بــه نظر نگارنده این حالت نــه »قهر کامل« و نه »فقدان قهر به‌طور کامل« به‌معنای ســریان و 

جریان قدرت اجتماعی در سراســر اجتماع است. زیرا همان‌طور که فرمانروایان توان ضمیمه کردن 

اراده دیگران بــه اراده خود را دارند به همین صورت فرمان‌برداران نیز تــوان تحمیل اراده خود را بر 

فرمانروایان دارند. حسنی خود نیز به این امر به‌صراحت اشاره کرده و نوشته است که: »توزیع قدرت 

سیاســی، مساوق با ســاختارمندی آن اســت؛ به این معنا که قدرت اعتباری در شبکه روابط میان 

انســانی با محوری منحصربه‌فرد تشخص یافت و جهت‌مند به‌سوی کمال متعالیه است« )حسنی، 

1390، ص224(. درواقــع این نوع نگاه به قدرت سیاســی که آن را حقیقتــی قائم به روابط میان 

انسان‌ها می‌داند، قدرت سیاســی را واقعیتی تفسیر می‌کند که در سراسر اجتماع انسانی نفوذ کرده 

و فراگرفته است. 

با توجه به آنچه که گفته شــد معنای تعادل‌‌بخشــی عدالت اجتماعی در علم سیاست وجودی 

مشــخص می‌گردد. براساس ایده هدایت عمومی، انســان موجودی است که به سمت کمال خود 

در حرکت اســت و بخشی از حرکت او به‌ســوی کمال در زندگی دنیوی می‌باشد. ازاین‌رو رسیدن 

بــه کمال وجودی در گروی بهزیســتی و نیک‌بختی او در اجتماع می‌باشــد؛ اجتماعی که از روی 

ناچاری برای زندگی دنیوی تأسیس شده است. به این بیان، برساخت فرمانروایی نمی‌تواند ملاحظه 

بهزیستی اعضای اجتماع را ننموده و بدون مشارکت دادن آن‌ها در حرکت کمالی‌شان مداخله کند. ‌   

5. نتیجه‌گیری 

مدعایی که مقاله حاضر پی‌گیری شد آن بود که سرشت نهاد سیاسی در علم سیاست وجودی همان 

»هستی مشترک و توسعه‌یافته« اســت که از یک جهت مصداق مفهوم »عمل سیاسی« و از جهت 

دیگر مصداق مفهوم »نهاد سیاسی« می‌باشد. ازاین‌رو نهادهای سیاسی خاستگاهی هستی‌شناختی 

می‌یابند. در بررســی این مدعا ابتدا معنای »نهاد« از منظر علم سیاست وجودی با یاری گرفتن از 

مفهوم »تجســم اعمال« عینیت و تحقق کنش انسانی در عرصه زندگی اجتماعی تعریف شد و بیان 

گشــت که کنش‌های قلبی، گفتاری و جسمانی اعضای یک اجتماع که در جهان فرامادی یعنی در 

عالم مثال و عالم عقل فعلیت و عینیت یافته و مجســم می‌شوند خاستگاه ایجاد نهادهای اجتماعی 

از منظر علم سیاست وجودی هستند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            25 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

53

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

در ادامه بررســی مدعای فوق بیان شــد که علم سیاست وجودی در توضیح انتقال از ویژگی‌ها 

و خصوصیــات از فرد فرمانروا به مقام نهاد فرمانروایی نیز دیدگاهی هستی‌شــناختی ارایه می‌دهد. 

همان‌طور که در این مقاله بیان شد از منظر تاریخی این ویژگی‌ها گرچه در ابتدا در فردی از اعضای 

اجتماع یافت می‌شد اما به مرور زمان از ویژگی فردی بودن خارج شده و به ویژگی‌های یک »مقام« 

و »منصب« تبدیل گشــت که فرمانروایی نامیده شــد. برخلاف روند تبدیل خصوصیات فردی به 

ویژگی‌های منصب فرمانروایی در تمدن مســیحی-اروپایی که از طریق آموزه‌های کلیساشناسی و 

حقوقی اتفاق افتاد اما در علم سیاســت وجودی این روند از نوع هستی‌شــناختی روی داد. جریان 

قاعده جســمانی الحدوث و روحانیه البقا بودن نفس در روند تکاملی اجتماعات انســانی در طول 

تاریخ بیانگر آن اســت که برساخت‌های فرمانروایی در اجتماعات ابتدایی بشری به تعیین شخص 

فرمانروا محدود بود؛ اما به‌تدریج با جریان قاعده حرکت جوهری در اجتماعات مزبور و با ارتقای 

وجودی افراد اجتماع، علت استحقاق فرمانروایی یک شخص جست‌وجو شد و ویژگی‌هایی مانند 

قدرت بدنی، قوت تفکر و دیگر خصوصیات به‌عنوان دلایل موجه فرمانروایی یک شخص شناسایی 

شد. به‌این‌ترتیب ویژگی‌های مورد اشــاره جای خصوصیات فردی را گرفت و ویژگی‌های غیرفردی 

برای انتخاب فرمانروا پدیدار گشــت. به این بیان با مشخص شدن معیارهای مزبور گامی در جهت 

نهادینه شدن فرمانروایی برداشته شد. 

با توجه به مســیری که اجتماعات بشــری در طول تاریخ حیات خود گذرانده‌اند می‌توان گفت 

که به مقتضای قاعده حرکت جوهری برســاخت‌های فرمانروایی به مرور زمان از ســادگی ابتدایی 

خود به‌ســمت پیچیدگی تحول پیدا کرده‌اند و این خود نشــان دهنده ارتقــای وجودی نفس آدمی 

در مرحله مثالی آن اســت. همچنین براســاس قاعده »جســمانیه الحدوث و روحانیه البقا بودنِ« 

نفس، برســاخت‌های مورد بحث در مرحله ابتدایی آن به تعیین شــخص فرمانروا محدود بود اما 

به‌تدریج با ارتقای وجودی افراد اجتماع علت اســتحقاق فرمانروایی یک شخص جست‌وجو شد؛ 

در ایــن مرحله ویژگی‌هایی مانند قدرت بدنی، قوت تفکر و دیگر خصوصیات به‌عنوان دلایل موجه 

فرمانروایی یک شــخص )محمد در مثال ما( مطرح شد. به‌این‌ترتیب ویژگی‌های مورد اشاره جای 

خصوصیات فردی را گرفت و ویژگی‌های غیرفردی برای انتخاب فرمانروا پدیدار گشت. به این بیان 

با مشــخص شــدن معیارهای مزبور گامی در جهت نهادینه شدن فرمانروایی برداشته شد. به مرور 

زمان و با ارتقای وجودی فرمانروایی مشــخص شــد که در مواردی همه ویژگی‌ها در یک شخص 

یافت نمی‌شود؛ ازاین‌رو در کنار فرمانروایی فردی ایده فرمانروایی گروهی مطرح شد. در این مرحله 

ما شاهد پیدایی برساخت‌هایی از فرمانروایی هســتیم که قائم بر یک شخص نیست بلکه تعدادی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            26 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

54

از افراد با هم فرمانروا به‌شــمار می‌روند. بدین‌صورت شــخص فرمانروا تبدیل به نهاد فرمانروایی 

)به‌معنای وجود وسعت‌یافته و مشترک افراد( می‌شود. 

ادامه همین روند با تکامل وجودی اجتماعات بشــری شاهد پیدایی و گسترش نهادهای مدنی 

خواهیم بود؛ نهادهایی که نتیجه مستقیم برساخت »عدالت اجتماعی« هستند. به این بیان نهاد‌های 

مدنی تجســم تحقق »وجود توسعه‌یافته و مشــترکی« توجه می‌شود که نقش تعادل‌بخش میان همه 

کنش‌ها، ساختارها، سازمان‌ها و نهادهای اجتماعی و سیاسی برقرار می‌کند. 

با توجه به آنچه که بیان شــد مشخص می‌شود که سرشــت نهادهای سیاسی در علم سیاست 

وجودی سرشتی هستی‌شــناختی اســت و این نهادها در طول حیات خود و تکاملی که پشت سر 

گذرانده‌اند تابع دو قاعده حرکت جوهری و حدوث جســمانی و بقای روحانی نفس بوده‌اند. به این 

بیان هم سرشت و هم چگونگی تحول و تکامل آن‌ها براساس قواعد هستی‌شناختی در علم سیاست 

وجودی تبیین می‌شود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            27 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

55

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی | 
دن

و م
ی 

اس
سی

ی 
ها

اد
 نه

ت
رش

 س
یه:

عال
 مت

ت
کم

 ح
 |

کتابنامه

	1 برگر، پتر و توماس لوکمان.  1375. ساخت اجتماعی واقعیت: رساله‌ای در جامعه‌شناسی .

شناخت. ترجمه فریبرز مجیدی. تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی. 

	2 پزشــگی، محمد. 1397. »مبانی فلســفی نظم اجتماعی در فلســفه اســامی«. مطالعات .

راهبردی ناجا. س3، ش 4)10(، صص23-45.

	3 یهٔ سیاســی. ترجمه فریدون . چاندرا، نیرا. 1377. جامعهٔ مدنی و دولت: کاوش‌هایی در نظر

فاطمی و وحید بزرگی. تهران: مرکز.

	4 حسنی، ابوالحسن. 1390. حکمت سیاسی متعالیه. تهران: نشر پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی..

	5 خانی، ابراهیم. 1395. جامعه‌شناســی متعالیه: هستی‌شناســی حیات‌های اجتماعی بر .

مبنای فلسفه و عرفان اسلامی. ج۱. تهران: دانشگاه امام صادق )ع(.

	6 دوورژه، موریس. 1376. جامعه‌شناســی سیاســی. ترجمه ابوالفضل قاضــی. چ4. تهران: .

دانشگاه تهران.

	7 یم. تحقیق محمد خواجوی. چ 2. ج7. قم: بیدار.. الشیرازی، محمد. 1366. تفسیر القران الکر

	8 عبودیــت، عبدالرســول. 1386. درآمدی به نظام حکمت صدرائی. ج2. تهران: ســمت و .

مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(. 

	9 عبودیــت، عبدالرســول. 1391. درآمدی به نظام حکمت صدرایی: انسان‌شناســی. ج3. .

تهران: سمت و مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره(.

طباطبایی، سیدجواد. 1400. ابن‌خلدون و علوم اجتماعی. ویراست دوم. تهران: مینوی خرد. 10	.

یخ اندیشه سیاســی جدید اروپا از نوزایش تا انقلاب 11	. طباطبایی، ســیدجواد. 1396. تار

فرانســه: دفتر نخســت جدال قدیم و جدید در الهیات و سیاسات. ویراست دوم. چ 2. 

تهران: مینوی خرد. 

یه انحطاط ایران. چ4. تهران: نگاه معاصر. 12	. طباطبایی، سیدجواد. 1384. دیباچه‌ای بر نظر

الطباطبائی، سیدمحمدحســین. 1417 ق. المیزان فی تفسیر القرآن. ج3. ط5. قم: جماعه 13	.

المدرسین فی الحوزه العلمیه فی قم المقدسه.

طباطبایی، سیدمحمدحســین و مرتضی مطهری. 1392. مجموعه آثار: اصول فلســفه و 14	.

روش رئالیسم. چ 16. ج6. تهران: صدرا.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            28 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

56

طوسی، ســیدخلیل‌الرحمان. 1392. درآمدی بر اخلاق فلسفی در حکمت متعالیه. قم: 15	.

پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.

یه‌های دولت. ترجمه حسین بشیریه. چ2. تهران: نی. 16	. وینسنت، اندرو. 1376. نظر

همتی، محبوبه و محمد تقی قزلسفلی. 1401. »رویکردی نظری به گذار در مفهوم حکمرانی 17	.

در اندیشه سیاسی معاصر«. مطالعات راهبردی. س25، ش1)95(، صص 205-226. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            29 / 29

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-567-fa.html
http://www.tcpdf.org

