
 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             1 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


صاحب امتیاز و مدیر مسئول: عطاءالله رفیعی آتانی
سردبیر: احمدحسین شریفی

مدیر اجرایی: سیدمهدی موسوی
بازبین نهایی: سیدمهدی موسوی

ویراستار: فاطمه گلچین و حمیدرضا عرفانی‌فر
صفحه‌آرا و طراح جلد: مهناز شاه علی‌زاده

یه به ترتیب حروف الفبا:ســعید بهشتی)استاد گروه فلسفه تعلیم و تربیت اسلامی  یر اعضای هیئت تحر
دانشــگاه علامه طباطبایی. تهران. ایران.(، سید محمدرضا تقوی )استاد گروه روانشناسی بالینی دانشگاه شیراز. شیراز. 
ایران.(، عطاءالله رفیعی آتانی)اســتادیار گروه مهندسی پیشرفت اقتصادی دانشگاه علم و صنعت ایران. تهران. ایران.(، 
احمدحسین شریفی )استاد گروه فلسفه مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی)ره(. قم. ایران.(، نجف لک‌زایی )استاد 
گروه علوم سیاســی دانشگاه باقرالعلوم)ع(. قم. ایران.(، سید حسین میرمعزی)دانشیار گروه اقتصاد اسلامی پژوهشگاه 
فرهنگ و اندیشه اسلامی. قم. ایران.(،  حسن آقا نظری )استاد گروه اقتصاد اسلامی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. قم. ایران.(

اعضای مشورتی هیئت تحریریه: حسین بستان )دانشیار گروه جامعه‌شناسی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. قم. ایران.(، 
سید احسان رفیعی علوی)دانشیار گروه فقه مضاف دانشگاه باقرالعلوم)ع(. قم. ایران.(، محمد کاویانی آرانی )دانشیار 
گروه روان‌شناسی پژوهشگاه حوزه و دانشگاه. قم. ایران.(، محمدجواد نوروزی )استاد گروه علوم سیاسی مؤسسه آموزشی و 
پژوهشی امام خمینی)ره((، جاوید اقبال)استاد دانشگاه اسلامی علیگر. هند.(،طلال عتریسی)استاد دانشگاه بیروت. لبنان.(

چاپ و صحافی: تهران، چاپخانه میران.
نشانی دفتر فصلنامه: 

تهــران:‌ خیابان شهید مطهری، خیابان میرعماد، نبش کوچه هشتم، پلاک 23 طبقه سوم

کدپستی: 1587813116.

تلفن: 021-96657801
قیمت: 150.000 تومان     

 frh@sccsr.ac.ir :پست الکترونیک   frh.sccsr.ac.ir :نشانی اینترنتی

فصلنامه علمی ـ پژوهشی تحقیقات بنیادین علوم انسانی در چهارچوب رسالت‌های مجمع عالی 
علوم انسانی اسلامی و با محوریت مرکز پژوهش‌های علوم انسانی اسلامی صدرا منتشر می‌شود.

سال نهم ‍/ شماره 3/ شماره پیاپی32/ پاییز 1402

 بیان دیدگاه‌های 
ً
ـ مقالات و مطالب منتشرشده در فصلنامه تحقیقات بنیادین علوم انسانی، لزوما

فصلنامه نیست.
ـ فصلنامه تحقیقات بنیادین علوم انسانی در تلخیص و ویرایش مقالات آزاد است.

ـ نقل مطالب و تصاویر با ذکر مأخذ بلامانع است.

 1387/03/21 مورخ  مصـــوب  واحــده  ماده  استنــاد  به  انســانی  علوم  بنیـادین  تحقیـقات  فصلنـامه 
شـــورای   1387/06/24 مـــورخ   585 مصـــوبه  براســــاس  و  فرهنـــگی  انقلاب  عــالی  شــورای 
عــالی حـــوزه های علمیـــه،  در جلسه مورخ 1399/03/20 شـــورای اعـطای مجــوزها و امتیــازهــای 
علمی حوزه از شماره 15 به بعد حائز رتبه علمی ـ پژوهشی شد. رتبه علمی ـ پژوهشی این فصلنامه با درجه »ب« 

یخ 1403/05/13 تمدید شده است. در تار

ISSN:      2476-745X

E-ISSN:  2783-1418

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             2 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| سال نهم | شماره 3 | شماره پیاپی 32 |  پاییز 1402 |

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             3 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


فصلنامه علمی پژوهشی تحقیقات بنیادین علوم انسانی به‌منظور تولید علم در قلمرو فلسفه و روش‌شناسی 
و نظریات بنیادین علوم انســانی به‌طور عام و نیز رشــته‌های تخصصی علوم انســانی نظیر روان‌شناسی، 
جامعه‌شناســی، اقتصاد، علوم سیاسی، مدیریت، حقوق، تاریخ، تعلیم و تربیت، هنر و معماری و غیره با 

لحاظ نگاه نقادانه به نظریات موجود و در چهارچوب مبانی و معارف اسلامی منتشر می‌شود.
 به هنگام تنظیم مقالات موارد ذیل رعایت شود:

ً
لطفا

شرایط اولیه پذیرش مقاله
 در جای دیگری ارائه یا منتشر 

ً
ـ مقالات ارســالی به فصلنامه تحقیقات بنیادین علوم انسانی نباید قبلا

شده و یا هم‌زمان جهت انتشار به همایش‌ها یا نشریات دیگر ارسال شده باشند.
ـ نویســنده باید مقاله را از طریق ســامانه بارگذاری کند. به مقالات ارسالی از طریق ایمیل ترتیب اثر 

داده نخواهد شد.

قالب و موضوع مقالات مورد پذیرش
مقالات باید در یکی از قالب‌های: پژوهشی )تحلیل،‌ تطبیق، نقد( یا نقطه‌نظر )دیدگاه مستدل و تحلیلی 
نویســنده پیرامون یک مسئله خاص( باشد. مجله از پذیرش مقالات مروری صرف، گردآوری و گزارشی 

و ترجمه معذور است.

حجم مقاله
تعداد واژگان مقاله )با احتساب فهرست منابع(: بین ۴۵۰۰ تا ۷۵۰۰ واژه

تعداد کلیدواژه‌ها: 5 تا 8 کلیدواژه
تعداد واژگان چکیده: ۱۵۰ تا ۲۵۰ واژه

نحوه درج مشخصات فردی نویسندگان
•	 تعداد نویسندگان مقالات نباید بیش از سه نفر باشد.

وابستگی سازمانی نویســندگان باید دقیق و مطابق با یکی از الگوهای ذیل در فایل word درج  	•
شود.

بسمه تعالی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             4 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


  اعضای هیئت‌علمی

رتبه علمی )مربی، استادیار، دانشیار، استاد(، گروه، دانشگاه، شهر، کشور، پست الکترونیکی
  دانشجویان

دانشجوی )کارشناسی، کارشناســی ارشد، دکتری( رشته تحصیلی، دانشگاه، شهر، کشور، 
پست الکترونیکی

  افراد و محققان آزاد

مقطع تحصیلی )کارشناســی، کارشناســی ارشد، دکتری( رشــته تحصیلی، سازمان محل 
خدمت، شهر، کشور، پست الکترونیکی

  طلاب

سطح )دو، سه، چهار(، رشته تحصیلی، حوزه علمیه/ مدرسه علمیه، شهر، کشور، پست الکترونیکی.
 مشــخص باشد. عبارت 

ً
نویســنده مســئول در آثاری که بیش از یک نویســنده دارند باید حتما 	•

)نویسنده مسئول( جلوی نام نویسنده موردنظر درج شود.
فرستنده مقاله به‌عنوان نویسنده مسئول در نظر گرفته می‌شود و کلیه مکاتبات و اطلاع‌رسانی‌های  	•

بعدی با وی صورت می‌گیرد.

ساختار مقاله
بدنه مقاله باید به ترتیب شامل بخش‌های ذیل باشد:

، گویای محتوای مقاله باشد.
ً
 مسئله محور باشد و ثانیا

ً
عنوان مقاله که لازم است اولا 	.1

نام و نام خانوادگی نویسنده یا نویسندگان 	.2
چکیــده: چکیده باید در ‌عین اختصار، بیانگر مســئله اصلی پژوهش، روش پژوهش و یافته‌ها و  	.3

نتایج پژوهش باشد.
مقدمه: ]شــامل تعریف مسئله، پیشینۀ اجمالی پژوهش، ضرورت و اهمیت طرح، جنبۀ نوآوری  	.4
بحث، سؤالات اصلی و فرعی و مفاهیم کلیدی مقاله باشد. در یک مقالۀ علمی پژوهشی نویسنده 
در بخش مقدماتی مقاله لازم است دست‌کم پاسخ چهار سؤال را به‌صورت ضمنی بیان کند: چه 
می‌خواهم بنویسم؟ )تبیین مسئله(. چرا می‌خواهم بنویسم؟ )اهمیت و ضرورت پرداختن به آن 
مسئله(. چگونه می‌خواهم بنویسم؟ )روش‌ پژوهش( و بر اساس چه بنیانی می‌خواهم بنویسم؟ 

)پیش‌فرض‌ها یا اصول موضوعه تحقیق([.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             5 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


بدنــۀ اصلی مقاله: )این بخش با توجه به مســئله‌ای که در هر مقالــه‌ای موردبحث قرار می‌گیرد  	.5
می‌تواند متفاوت باشــد؛ اما به‌طورکلی می‌توان گفت، مناسب است نویسندگان مقالات علمی 
، مدعای خود را به‌صورتی شفاف 

ً
پژوهشــی در نظر داشته باشند که در این بخش لازم است: اولا

، دلایل اثبات مدعی و شواهد و قرائن آن را به‌وضوح و در شکلی منطقی و منسجم 
ً
بیان کنند. ثانیا

، نقدهای وارد شده به دلایل یا مدعا را پاسخ دهند.
ً
بیان کنند و ثالثا

نتیجه‌گیری‌: یکی از بخش‌های مهم هر مقاله‌ای بخش نتیجه‌گیری آن اســت. نویســنده در این  	.6
بخش لازم است ضمن بیان واضح یافته‌های تحقیق، مشخص کند که چه نتیجه یا نتایج علمی، 

عملی، سیاستی، فردی، اجتماعی و امثال آن از مقاله تدوین شده انتظار می‌رود.
کتاب‌نامه 	.7

درج پانویس، ارجاعات درون متن و کتاب‌نامه
APA :روش استناد دهی ***

درج پانویس
* از اشاره مستقیم / غیرمستقیم به نام نویسنده / نویسندگان مقاله در متن یا پاورقی خودداری شود.

* اسامی خاص و اصطلاحات لاتین و ارجاعات توضیحی در پانویس ذکر شود.
 در مقاله مشخص باشد کدام بخش 

ً
* از نقل‌قول‌های مســتقیم و طولانی پرهیز شود )لازم است حتما

از متن، نقل‌قول مستقیم است(.
* نقل‌قول‌های مستقیم حداکثر تا ۴۰ کلمه در درون علامت نقل‌قول “   و بیش از آن به‌صورت تورفتگی نوشته شود.

ارجاعات درون متن
* ارجاع به یک آیه از سوره قرآن: )بقره: 5(

* ارجاع به نهج‌البلاغه: )نهج‌البلاغه: خطبه،50(
* به‌هیچ‌وجه ارجاعی در پانویس درج نشود.

 باید در بخش کتاب‌نامه مقاله نیز درج شود.
ً
* اطلاعات کامل ارجاعات درون متن حتما

* اســتناد درون متن، داخل پرانتز، شامل )نام خانوادگی نویســنده/ نویسندگان، سال انتشار، حرف ج 
شماره جلد: حرف ص شماره صفحه(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             6 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


* برای تاریخ‌های ‌قمری و میلادی به ترتیب از حروف ق و م استفاده شود.1340 ق / 1998 م
* درصورتی‌که از یک نویســنده در یک سال، دو اثر منتشر شده و در متن مورد استناد قرار گرفته باشد، 
پس از ذکر سال انتشار با حروف )الف و ب( برای منابع فارسی یا )a, b( برای منابع انگلیسی از هم 

متمایز شوند.
* اگر منبع مورد استناد، دو یا سه نویسنده داشت، نام خانوادگی هر سه باید ذکر شود.

* اگر تعداد نویســنده‌ها بیش از ســه نفر باشد، تنها نام خانوادگی نویسنده اول ذکر شده و پس از آن از 
عبارت »و دیگران« استفاده شود.

* اگر در متن به بیش از یک منبع استناد شده باشد، با نقطه‌ویرگول؛ از هم جدا می‌شوند.

کتاب‌نامه )فهرست منابع پایانی(
*** قرآن و نهج‌البلاغه به ترتیب در ابتدای کتاب‌نامه درج‌شده و در ردیف الفبایی قرار نمی‌گیرند.

* در بخش References که منابع به انگلیسی درج می‌شوند، نام خانوادگی نویسنده به‌صورت کامل، 
Alston, W:حرف اول درج می‌شود. مثال 

ً
اما از نام نویسنده، صرفا

* برای تاریخ‌های قمری و میلادی به ترتیب از حروف ق و م استفاده شود.1340 ق / 1998 م
 برای 

ً
 باید در متن استفاده شده باشند)منابعی که صرفا

ً
* منابعی که در این بخش درج می‌شــوند، حتما

گاهی بیشــتر مخاطب در متن معرفی شده‌اند و در متن به آن ها ارجاع داده نشده، نباید در  مطالعه و آ
بخش کتابخانه درج شوند(.

* نظم منابع باید براساس الفبای نام خانوادگی نویسندگان باشد.

نحوه ارجاع به مقالات
* نام خانوادگی، نام. ســال انتشــار. »عنوان مقاله«. عنوان مجله )به‌صورت Bold(. عدد دوره )عدد 

شماره(. عدد صفحات آغازین و پایانی مقاله.
* برای درج عنوان مجله، نیازی به درج واژه‌های نشریه، مجله، فصلنامه، دو فصلنامه، ماهنامه نیست.
مثال: پارسانیا، حمید؛ اژدری‌زاده، حسین. 1390. »تعین اجتماعی معرفت در نهج‌البلاغه«. اسلام و 

علوم اجتماعی. شماره 6. ص 7-49.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             7 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


نحوۀ ارجاع به کتاب
* برای آثار فاقد محل نشر، ناشر و تاریخ نشر به ترتیب عبارت »بی‌جا«، »بی‌نا« و »بی‌تا« درج شود.

* نام خانوادگی، نام. سال انتشار. عنوان کتاب )به‌صورت Bold(. ج )شماره جلد(. چ )شماره چاپ(. 
مترجم/ ویراستار/ گردآورنده: نام و نام خانوادگی. محل نشر: ناشر.

مثال: کنوبلاخ، هوبرت. 1390. مبانی جامعه‌شناسی معرفت. ترجمه کرامت‌الله راسخ. تهران: نشر نی.

نحوۀ ارجاع به یک مقاله از مجموعه مقالات
* نام خانوادگی، نام )نویســندگان مقاله(. سال انتشار. »عنوان مقاله«. عنوان مجموعه مقاله )به شکل 
Bold(. )ج شماره جلد(. )چاپ شماره چاپ( )مترجم/ ویراستار/ گردآورنده: نام و نام خانوادگی(. 

محل نشر: ناشر، ص )درج شماره صفحات مقاله در مجموعه مقاله(.

نحوۀ ارجاع به یک منبع الکترونیکی
* نام خانوادگی، نام )پدیدآورندگان(. سال انتشار. »عنوان مطلب«. تاریخ انتشار. نام پایگاه اطلاعاتی. 

درج لینک مستقیم مطلب الکترونیکی.
مثال: خامنه‌ای، سیدعلی. 1376. »بیانات مقام معظم رهبری در دیدار رئیس‌جمهور و هیئت‌وزیران 

به مناسبت آغاز هفته دولت«. 1376/6/2.
www.leader.ir/fa/speech/1466/www.leader.ir 

جداول، نمودارها و تصاویر
- فایل تصاویر مقاله با کیفیت بالا ضمیمه‌ی مقاله شود )ارسال تصاویر پس از پذیرش مقاله و قبل از 

صفحه‌آرایی، از طریق ایمیل فصلنامه(.
- لازم است جداول و نمودارهای مقاله قابلیت ویرایش داشته باشد و به‌صورت عکس ارسال نشود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             8 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


فهرست مطالب

11

37

57

71

85

107

امکان‌سنجی علوم انسانی قرآن‌بنیان

یمی مصطفی کر

حکمت متعالیه: سرشت نهادهای سیاسی و مدنی

محمد پزشگی

ارتباط حکمرانی و فلسفه سیاسی در آرای فارابی

نجمه کیخا

اطلاق و تقیید در وجوب اعتباری از منظر علامه طباطبایی

مهدی سپهری، جواد محمودزاده

روش‌شناسی فلسفی علم مشاوره با نگاه به فلسفۀ  اسلامی

محمد عجمین، مسعود آذربایجانی

 روش‌شناسی و مؤلفه‌های یک چهارچوب اسلامی برای فهم فرایند تحول اجتماعی به‌مثابه
رویکردی در اسلامی‌سازی علوم انسانی

وحید مقدم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                             9 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

57

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی  |
راب

 فا
ای

 آر
در

ی 
اس

سی
فه 

س
 فل

ی و
ران

کم
 ح

اط
رتب

|  ا

چکیده

اگــر حکمرانی را خروج از نــگاه تک‌بعدی به دولت به‌عنــوان مهم‌ترین عنصر در 

سیاست و ورود به عرصه تعامل بهتر دولت و جامعه بدانیم، به این معنا خواهد بود که 

حکمرانی بیش از پرداختن به ساختارها بر فرایندها متمرکز است. تمرکز بر فرایندها 

با توجه بیشــتر به مردم و جامعه همراه است و می‌کوشد جریان سیاست را از سطح 

جامعه به‌سمت ساختارهای سیاسی و قانون‌گذاری به حرکت درآورد. بحث از تعاون 

و همکاری، پرورش فضایل اجتماعی، تشــکل‌یابی و توجه به رضایت اجتماعی از 

عناصر مهم حکمرانی در این بخش هستند که قدرت جامعه درمقابل دولت را افزایش 

می‌دهند. فارابی اندیشمندی است که تحقق مدینه فاضله را بدون تعاون اجتماعی و 

بدون تقویت فضایل اجتماعی میســر نمی‌داند و حتی می‌توان گفت ضمن توجه به 

قدرت‌یابی جامعه، تشکیل جامعهٔ قوی را بدون ایجاد یک دولت قوی میسر نمی‌داند. 

ازاین‌حیث گزینهٔ مطلوبی در فلسفه سیاسی اسلامی برای سنجش نسبت حکمرانی 

و فلسفه سیاسی محسوب می‌شود. پژوهش حاضر می‌کوشد چگونگی ارتباط فلسفه 

سیاسی و حکمرانی را در آرای فارابی به بحث نهد.

کلیدواژه‌ها:  جامعهٔ قوی، حکمرانی، فلسفه سیاسی اسلامی، تعاون، تعقل، تمثیل

یخ پذیرش:1402/07/20 | یافت: 1402/04/13 | تار یخ در تار

نجمه کیخا*
استادیار گروه علوم سیاسی دانشگاه شهید بهشتی، تهران، ایران

ارتباط حکمرانی و فلسفه سیاسی در آرای فارابی

N_keikha@sbu.ac.com

https://orcid.org/0000-0002-2156-5778*

| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

ی 2
یاپ

ه پ
مار

 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            10 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

58

مقدمه

فلســفه سیاســی در جســت‌وجوی جامعهٔ کمال مطلوب و درصدد یافتن بهترین سامان برای نظام 

سیاســی اســت. »بهترین« سامان در سنت فلســفهٔ سیاسی کلاســیک امری هنجاری است که با 

اخلاق در پیوند اســت و به غایات نظر دارد. این ســنت در تلاش اســت تا حقیقت امور در حوزهٔ 

سیاست را به ما بنماید و از پندار، وهم و گمان برحذر دارد. درحالی‌که امور جاری سیاسی در بستر 

تحولات مختلف بین‌المللی و داخلی و پیشامدهای متفاوت و متغیر فرصت تأمل کافی را از انسان 

گرفته و با تصمیمات خطا و ناقص و ناکارآمد همراه اســت. گفته می‌شود در دوره معاصر نظریات 

 برآمده از واقعیات روزمره و معاصرند 
ْ

سیاسی جایگزین فلسفه‌های سیاسی شــده‌اند زیرا نظریات

و فلســفه‌های سیاسی غایاتی فرازمانی را دنبال می‌کنند و تطبیق آن با شرایط سیال سیاسی هر عصر 

دشوار و زمانبر اســت. براین‌اساس عرصهٔ حکمرانی از فلسفه سیاســی فاصله می‌گیرد و در حوزهٔ 

کارکردهای سیاســی روزمره وارد می‌شود که دل‌مشغول ویژگی‌های جامعه و حکومت در هر زمانه 

است.

بحث حکمرانی امروزه متأثر از نظریات قدرت ســه‌بعدی لوکس و قدرت شبکه‌ای فوکو، ایدهٔ 

یکه‌تازی حکومت در اداره جامعه و تمرکز تصمیم‌گیری‌ها در دولت را مخدوش ســاخته و به‌جای 

آن دیگر نقاط قدرت همچون جامعه را نیز نشــانه می‌رود. براین‌اســاس نظریات حکمرانی خوب 

بــا تکیه‌بر اصلاح نهادهــا پا به عرصه نهاد تا بگوید نوع، شــکل و ایدئولوژی دولت اهمیت درجهٔ 

اول را نــدارد و به‌جای آن شایسته‌ســالاری، تمرکززدایی، شفاف‌ســازی، بودجه‌ریزی عملیاتی و 

استانداردســازی مهم‌تر اســت. اما این نظریه نیز نتیجهٔ مطلوبی در پی نداشته است. متخصصین، 

مشکل حکمرانی خوب را تن ندادن سیاست‌گذاران به توصیه‌های پیشنهادی و انحراف این سیاستها 

در مرحلهٔ اجــرا می‌دانند به‌طوری‌که تنها کاریکاتور و شــکل آنها به‌جا آورده می‌شــود )اندروز و 

دیگران، 1398، ص20(. کارشناسان کشورهای درحال‌توسعه امید می‌برند بالاخره نیروی انسانی 

برای اجرای سرمشق‌های برگرفته‌شــده از کشورهای پیشرفته و توسعه‌یافته به‌وجود خواهند آمد و با 

دریافت نســخه‌های جدیدتر و آموزش‌های بیشــتر به کارکنان و سیاست‌مداران به موفقیت خواهند 

رســید اما حقیقت این اســت که حکومت‌های کنونی در نوعی تلهٔ قابلیت گیر افتاده‌اند و از انجام 

مأموریت‌های محوله سرباز می‌زنند. شرح علت و چگونگی این ضعف و رکودها به‌طور مفصل در 

مباحث مختلف اقتصادی، مدیریتی، سیاســت‌گذاری و جامعه‌شناسی به بحث نهاده شده است. 

نگارنده با مطالعهٔ برخی از این کتب که راه‌حل را در توانمندسازی هم‌زمان دولت و جامعه می‌دانند 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            11 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

59

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی  |
راب

 فا
ای

 آر
در

ی 
اس

سی
فه 

س
 فل

ی و
ران

کم
 ح

اط
رتب

|  ا

از همراهی فلسفه سیاسی و حکمرانی سخن می‌گوید. درواقع مشکل و گره اصلی کار در نظریات 

حکمرانی از یک‌ســو نداشتن انگیزهٔ لازم از ســوی عاملان سیاستهاست. چه سیاست‌مداران و چه 

اجراکنندگان این سیاســتها در چرخه‌ای گرفتار آمده‌اند که خروج از آن دشــوار اســت. ازدیگرسو 

کید شده و هربار به بهانهٔ قدرت یافتن یکی، دیگری  همواره بر قدرت‌یابی یکی از دولت یا جامعه تأ

محدود و کوچک مانده اســت. انگیزهٔ اولیهٔ نویســنده از پرداختن به این موضوع نیز طرح بحثی از 

سوی برخی نویسندگان حوزهٔ توانمندسازی بود که معتقد بودند فراهم کردن قابلیت‌های لجستیکی 

همچــون تأمین نیرو و امکانات و احداث ســاختمان‌ها راحت‌تر از تغییر رفتار حکمرانان، کارکنان 

و شــهروندان برای ایجاد تغییر مثبت است )اندروز و دیگران، 1398(.  نکتهٔ مهم این است که در 

بحث حکمرانی خوب نه به‌تمامی بار توسعه و تکامل برعهدهٔ جامعه بار می‌شود و نه برعهدهٔ دولت. 

بلکه از توانمندسازی هم‌زمان دولت و جامعه سخن می‌گویند. دکتر جواد میدری که آغازگر بحث 

حکمرانــی خوب در ایران بود پس از یک دهه تلاش در این زمینه تأســیس نهادهایی چون مجلس 

شــورا، قوهٔ قضاییه مستقل، رسانه‌های مستقل، تفکیک قوا و… را به‌تنهایی کافی نمی‌داند؛ ازسویی 

کید بر توانمندســازی دولت بدون قدرت بخشیدن به جامعه نیز ما را به نتیجهٔ مطلوب نمی‌رساند  تأ

و بایستی هر دو باهم قدرتمند شــوند )میدری، 1400، ص18-20(. سوای راههایی که برای این 

کید هم‌زمان بر فرد و جامعه با ایدهٔ فلاســفهٔ مسلمان بسیار  توانمندســازی‌ها ذکر می‌شــود این تأ

کید می‌کنند و وظایف یک دولت  همخوان اســت. زیرا به همان اندازه که بر نقش حاکــم جامعه تأ

امروزی را از حاکم طلب می‌کنند، بر فضیلت‌مند نمودن افراد جامعه هم اصرار می‌ورزند. 

فلسفه سیاسی فارابی به همان اندازه که به غایات و کمال مطلوب‌های حوزهٔ سیاست می‌پردازد 

به روندها هم عنایت دارد و اصول کلی فلســفی او هموارکنندهٔ مســیر حکمرانی است. جدا نشدن 

اخلاق و فلســفه سیاسی در اندیشه فارابی امری بسیار مهم اســت. از منظر فلسفهٔ سیاسی به‌ویژه 

فلسفه سیاسی اسلامی و چهرهٔ شاخص آن یعنی فارابی، بدون دادن معرفت صحیح و تعیین جایگاه 

شایسته و درست حکومت‌گران و حکومت‌شوندگان، حکمرانی مناسبی ایجاد نخواهد شد. بنابراین 

می‌توان از دل فلســفه سیاســی راهی به بهبود حکمرانی گشــود. فارابی فلسفه سیاسی را به دو بعد 

نظری و عملی تقسیم می‌کند و به‌طور خاص از حرفهٔ سیاست‌مداری یا زمامداری سخن می‌گوید. 

به‌عبارتی هم فلســفه سیاسی و هم بعد عملی آن، که حکمرانی است موردتوجه فارابی است و او با 

پرداختن به بحث عقل و اقسام آن راهی برای تعقل و اندیشه‌ورزی در باب حکومت در سطح جامعه 

و در حوزهٔ حکمرانی و نیز فلســفه سیاسی می‌گشــاید. وی با بحث فضایل، جامعه را برای پذیرش 

تغییر آماده می‌کند و این کار را با تعاون و همکاری همهٔ آنها میسر می‌داند. براین‌اساس باید پرسید 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            12 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

60

فضایل اجتماعی در اندیشــه فارابی چیست و چه نقشی در توانمندسازی جامعه دارد؟ دولت کدام 

فضایل اجتماعی را می‌تواند داشــته باشد؟ راه‌های قوی‌تر کردن جامعه در اندیشه فارابی چیست؟ 

راه‌هایی که به تعاون اجتماعی کمک می‌کند کدام‌اند؟

در اندیشــه سیاسی اسلام زمینه‌های پرداختن به حکمرانی بیش از حکومت مهیاست و ادبیات 

حکمرانی سبب برجسته شدن بخش‌های کمتر دیده‌شدهٔ فلسفه سیاسی اسلامی می‌شود گویی این 

بحث ســبب می‌شود تمام عناصر تدبیر و اداره کشور مســیر و جایگاه و کارکرد اصلی خود را بیابد 

و به‌جــای توصیف صرف آرای فارابی، بحثی کارکردی و مفیدفایده‌تر ارائه شــود. فارابی با بحث از 

معرفت مشــترک در مدینه فاضله به بحث انگیزه که در حکمرانی مورد سؤال است پاسخ می‌دهد و 

با بحث از فضایل و تعاون اجتماعی جامعه‌ای قوی و نیرومند می‌ســازد. وی در بحث از چگونگی 

ارتباط رئیس مدینه و فیلســوف یا پیامبر با مردم به نحوهٔ ارتباط دولت با شهروندان اشاره می‌کند که 

با عنوان تمثیل یا محاکات از آن یاد می‌شود. 

  

حکمرانی در اندیشه فارابی

بنابر نظر محســن مهدی در کتاب فارابی و بنیانگذاری فلسفه سیاسی اسلامی، درون‌مایهٔ اصلی 

علم سیاســت از دیدگاه فارابی همان چیزی اســت که با عنوان ریاست فاضله، یا پیشهٔ حکومت 

فاضله )المهنه الملکیه الفاضله( از آن یاد شــده و همچون دانش پزشــکی، دو قوه دارد: نخست 

»نیرویی که بر قوانین کلی اســتوار اســت و ســپس نوعی صلاحیت یا ورزیدگــی )الحنکه( که 

طی تجربه طولانی و مشــاهده و ممارست بســیار در امور جزئی، مانند افعال و آدمیان و شهرها 

به‌دســت می‌آید«. به‌عبارتی علم سیاست شــامل هم تعیین قوانین کلی و هم الگوهای مختلف 

تعییــن و کاربرد آنها در موارد و مواقع معین اســت )مهدی، 1400، ص149-150(. مهدی در 

بررســی کتاب احصاء العلوم فارابی به دو نوع گزارش فارابی از علم سیاست برمی‌خورد: نخست 

گزارشــی که به طبقه‌بندی نظام‌ها و حکومت‌ها می‌پردازد، از قوانین کلی و الگوهای کاربرد آنها 

سخن میراند و تجربهٔ سیاسی و علم سیاست کافی را برای حاکمان لازم می‌شمرد و دوم گزارشی 

که در آن تجربهٔ سیاســی به شکل عادی و حتی به‌عنوان یکی از ویژگی‌های حاکمان جاهل طرح 

شــده و جایگاه علم سیاست به‌وضوح مشخص نیست. براساس گزارش اول کتاب، علم سیاست 

یک صناعت عملی اســت که به اموری در حیطهٔ اختیار انسان و خارج از علم نظری می‌پردازد و 

»نظامی را تأســیس و پاسداری می‌کند که اهالی شــهر را به آنچه از آنان سر می‌زند و آنان ایجاد 

می‌کنند قادر می‌سازد« )همان، ص154-152(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            13 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

61

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی  |
راب

 فا
ای

 آر
در

ی 
اس

سی
فه 

س
 فل

ی و
ران

کم
 ح

اط
رتب

|  ا

فارابــی در کتاب فصول منتزعه نیز عقل عملی را نیرویی میداند که با اســتفاده از آزمایش‌های 

بســیار امور حسی و از طولانی دیدن هستی‌های محسوس، برای آدمی مقدماتی فراهم می‌سازد که 

برخی از آن مقدمات بسیار کلی و جامع و برخی جزئی است )فارابی، 1388، ص43(.

فارابی در کتاب المله به‌طور مفصل علم مدنی را تشریح می‌کند. این علم به‌گونه‌ای بحث شده 

که هم تدبیر مردم و جامعه و چگونگی تقویت جامعه موردتوجه واقع شده و هم ویژگی‌های حاکم و 

ریاست فاضله موردعنایت قرار گرفته است. ازنظر وی »علم مدنی درباره کارها، شیوه‌های زندگی، 

اخلاق، خلق‌وخوها و عادات اختیاری و ارادی انسان بحث می‌کند تا نشان دهد که چگونه باید آنها 

را به‌دســت آورد و به‌کار ببندد« )فارابی، 1398، ص35(. در ادامه از این بحث می‌کند که چگونه 

می‌توان چنین کاری انجام داد.

این مباحث نشان می‌دهد که فارابی دغدغهٔ ساخته شدن جامعه را دارد. تأکید بر اخلاق، ملکات، 

ســجایا و عادات یعنی توجه به تکامل و شــدن شهروندان و این امر نوشــته‌های فارابی را به مباحث 

حکمرانی نزدیک می‌کند. به‌عنوان مؤیدی دیگر بر این بحث همچنین می‌توان به اندیشــهٔ اعتدال در 

فارابی اشــاره نمود. وی ازجمله وظایفی که برای دولت در نظر می‌گیرد اعتدال‌بخشــی میان اجزای 

مختلف شهر است. اعتدال، قرار گرفتن در حد میانه است؛ حد میانه »در زمان‌های گوناگون به اندازهٔ 

گوناگونی چیزهایی که به آنها اضافه شود بیش و کم می‌شود« ازهمین‌رو به آن میانهٔ نسبی می‌گویند:

»این میانهٔ نســبی همان حالت میانه‌ای است که در کنش‌ها و در خوی‌ها و ملکات به‌کار می‌رود، 

چه کنش‌ها باید ازجهت شــمار و چندی و چونی و شدت و ضعف، نسبت به انجام‌دهندهٔ کار که 

کار به‌ســوی اوست و نسبت به هدف و غایت کار و نســبت به زمان و مکان و جا، معین و معلوم 

شــود… حالت میانهٔ هر کنشی نسبت به اموری اســت که پیرامون آن است و نسبت به چیزهایی 

است که کنش‌ها با آن چیزها سنجیده و معین و معلوم می‌شوند« )فارابی، 1388، ص25-24(.

فارابی در ادامه از این بحث می‌کند که اعتدال گاه فراگیر و زمانی نسبی است یعنی حالت میانه 

در رفتارها و کنش‌ها گاه برای جملگی مردم یا بیشــتر آنها در همه زمان‌ها یا بیشــتر زمان‌ها ثابت 

اســت و گاه آن کنش‌ها برای گروهی از مردم حالت میانه است و برای عده‌ای دیگر نیست. به تعبیر 

فارابی»مدبر الملک و المدن« بایستی حالت میانهٔ خوی‌ها و کنش‌های مردم جامعه را نمایان سازد 

و برای این کار به »صناعه المدنیه و المهنه الملکیه« نیاز دارد که به پیشــهٔ مملکت‌داری و سیاست 

کشــور ترجمه می‌شــود )همان، ص26(. به‌این‌ترتیب فارابی مهنه الملکیــه را یک‌بار در ارتباط با 

ایجــاد افعال و ملکات و فضایل می‌دانــد و بار دیگر در ارتباط با اعتدال‌بخشــی به جامعه و فهم 

درست شرایط و موقعیت‌های افراد و جامعه به‌کار می‌گیرد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            14 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

62

مباحثی که فارابی ذیل بحث از انواع مدینه‌ها ذکر می‌کند با بحث حکمرانی امروزی مشــابهت 

بســیار زیادی دارد. وی نزدیک‌ترین مدینه برای رســیدن به مدینه فاضلــه را مدینه جماعیه یا احرار 

می‌دانــد. به‌عبارتی اگر امکان دســتیابی به مدینه فاضله به‌راحتی میســر نیســت، میان مدینه‌های 

جاهله، امکان رســیدن به حالت مطلوب از طریق مدینه جماعیه فراهم اســت. شاید بتوان به این 

مدینه نوعی نگاه مقدمه‌ای نیز داشــت یعنی با فراهم کردن چنین مدینه‌ای به مدینهٔ فاضله نزدیک‌تر 

شــد و ســپس به‌ســوی مدینه فاضله حرکت کرد. نکتهٔ مهم در این مدینه، وجود جامعهٔ قوی و آزاد 

اســت زیرا رئیس این مدینه براساس اراده اهالی شهر ریاســت می‌کند به‌گونه‌ای که گویی حاکم و 

شــهروندی وجود ندارد و این اهالی شهرند که حکومت می‌کنند. مردم ویژگی‌ها، اهداف، امیال و 

خواســت‌های متنوعی دارند و آزادی را مهم‌ترین فضیلت و داشتهٔ خود محسوب می‌کنند ازاین‌رو از 

رئیــس مدینه می‌خواهند از آزادی‌های آنان حفاظت کند. حضــور افراد گوناگون و متفاوت در یک 

منطقه و گوناگونی آموزش‌ها، ســبک زندگی و ویژگی‌های افراد مشوق دنبال کردن امیال و آرزوها تا 

آخرین حد ممکن اســت و جامعه در ابعاد مختلف رشد می‌کند به‌گونه‌ای که بیشترین حجم امور 

خیر و شــر در این جامعه انباشته می‌شود. یعنی همان‌طور که بیشــترین افراد فاسد و اهل لذات و 

تجملات در آن حضور می‌یابند به همان نســبت بیشترین میزان فضلا و حکما و ادبا از این جامعه 

برمی‌خیزد. ضروریات موردنیاز برای مدینه فاضله و فرصت‌های رشد و تعالی افراد نیز در این نظام 

فراهم می‌شود )مهدی، 1400، ص235-238(.

تعقل و حکمرانی

اگــر عنصر مهم حکمرانــی را تدبیر نیکوی دولت و جامعــه بدانیم، پایه و اســاس چنین تدبیری 

بر تعقل بنا نهاده شــده اســت. نوع اندیشیدن به مسائل در تعیین نســبت درست فلسفه سیاسی و 

حکمرانی یاری‌رســان است چراکه اگر تعقل درســت ازنظر فارابی تنها اندیشیدن فلسفی نباشد و 

ســایر افراد ازجمله شهروندان و سیاست‌مدارانی که فلســفه نمی‌دانند نیز بتوانند آن را به‌کار ببرند، 

می‌توان اندیشــه‌های فارابی را در عرصه حکمرانی نیز صائب دانســت و پلی میان فلسفه سیاسی و 

حکمرانی برقرار نمود. آیا اندیشیدن و تعقل و عقل‌ورزی معنای یکسانی در اندیشهٔ فارابی دارد؟ آیا 

معنایی از تعقل وجود دارد که اندیشه‌های فارابی را برای ما نیز قابل‌فهم و استفاده نماید؟ پاسخ این 

ســؤال مثبت اســت. بنابر نظر فارابی‌پژوهان مبحث عقل در اندیشه فارابی با اهمیت و قوت بسیار 

مطرح شــده است و فارابی توانسته است بحث عقل در اندیشــهٔ ارسطو را فربه‌تر سازد )پورحسن، 

1399ب(. نظریهٔ عقل فارابی چنان وســیع طرح شــده اســت که ضمن اینکه رساله‌ای مستقل در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            15 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

63

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی  |
راب

 فا
ای

 آر
در

ی 
اس

سی
فه 

س
 فل

ی و
ران

کم
 ح

اط
رتب

|  ا

این زمینه نگاشــته است، هم آرای مستقیم ارســطو در باب عقل و هم نظریات غیرمستقیم ارسطو 

با کاربردهای متفاوت آن را شــامل می‌شود )کمالی‌زاده، 1396، ص622(. در رسالهٔ نفس ارسطو 

عقل شــامل سه نوع عقل هیولانی، بالملکه و عقل فعال می‌شود اما طبق نظر فارابی عقل دارای سه 

مرتبه اســت: هیولانی، بالفعل و مستفاد. درواقع وجود ابهاماتی در فلسفه ارسطو در باب عقل این 

ابهام را ایجاد کرده که آیا عقل بالقوه و بالفعل یکی هستند یا مجزا از هم‌اند. فارابی ازجمله کسانی 

است که معتقدند بین این دو عقل تمایز وجود دارد و یکی متعلق به نفس انسان و دیگری وابسته به 

طبیعت است. فارابی در »رساله فی معانی العقل« شش معنا برای عقل ذکر می‌کند: عقلی که عموم 

مردم در مورد خواص به‌کار می‌برند و ارسطو به آن فرونسیس می‌گوید. دوم عقل متعارف است که 

کارهایی که انســان‌ها در امور و افعال انسانی باید انجام دهند یا ترک کنند مشخص می‌نماید. عقل 

برهانی ســومین نوع عقل است که انســان را به ادراک مبادی یقینی می‌رساند. عقل ملاکی که توان 

داوری انسان در فهم درست و نادرست را فراهم می‌سازد، نوع چهارم عقل است و عقل پنجم عقل 

نظری اســت که دارای مراتبی اســت: عقل بالقوه که جزئی از نفس است؛ عقل بالفعل که کنشگر 

تام اســت و ادراکات و صور چیزی جز همان عقل نیســتند و عقل مســتفاد که معقولات را به‌طور 

بی‌واســطه درک می‌کند. انسان به‌واسطهٔ عقل مســتفاد می‌تواند از عالم مادی بیرون رفته و به مرتبهٔ 

ششم عقل یعنی عقل فعال دست یابد. عقل مستفاد همچنین سبب می‌شود وجود با عقل بالفعل به 

نفوس  و طبیعت و سپس به هیولا یا پایین‌ترین درجهٔ وجود نزول کند )فارابی، 1983، ص13-5(. 

گرچه عقل فعال، مجرد و واسطهٔ صعود آدمی از عقل هیولانی به سمت بالاترین درجات عقل 

اســت اما نکتهٔ مهم و قابل‌تأمل این است که به‌نظر ارسطو عقل بالفعل که همان عقل بشری است 

بالاترین عقل اســت زیرا عقل همان اندیشیدن اســت اما به‌نظر فارابی عقل به‌جز ادراک، ساحات 

دیگری نیز دارد. ســاحات مدنی و اجتماعی، دین‌شناســی، اخلاقی نیز مهم‌اند. براین‌اســاس اگر 

کارویژهٔ عقل را تنها اندیشــیدن و کاشــف و مدرک بودن ندانیم با بعد دیگــری از عقل یعنی عقل 

مؤســس یا انشــاکننده روبه‌روییم. فارابی فضیلت عقلی را کمال قوهٔ معرفتی و نیز قوهٔ حکم‌کنندهٔ 

انسان می‌داند که علاوه بر شناخت مبدأ هستی، امکان فهم خیر و شر را نیز اعطا می‌کند. ازهمین‌رو 

در رســالهٔ توطئه در منطق فلسفه را شامل چهار بخش می‌داند که علم مدنی یکی از بخش‌های آن 

است )پورحسن، 1399الف، ص383-381(.

بنابراین عقل مدنظر فارابی می‌تواند در حوزهٔ حکمرانی به‌کار آید و گره از بســیاری مســائل و 

پرسش‌ها بگشاید و بر این اساس می‌توان از قدرت جامعه نیز سخن گفت و از آن دفاع کرد. فارابی 

با گنجاندن عقل متعارف بر مباحث عقل شناســی ارسطو از این امر بحث می‌کند که تعقل تنها در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            16 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

64

انحصار فلاســفه و در حوزه موضوعات هستی‌شناسانه نیست بلکه می‌توان این عقلورزی را تسری 

داد و در سایر موضوعات مربوط به حیات و زیست انسان هم به‌کار برد. وی در فصول منتزعه تعقل 

را چنین تعریف می‌کند:

»تعقل همان توانایی بر اندیشــه نیک و بر نیکو کشف کردن کنشهایی است که شایسته و سزاوارتر 

اســت تا آدمی با به‌کار بســتن آنها به نیکی بزرگ حقیقی و هدف والای گران‌قدری دســت یازد، 

خواه آن هدف والا ســعادت و خواه چیز دیگر باشــد که با نیل به آن بینیازی بزرگی برای دســت 

یازیدن به ســعادت پدید می‌آید. زیرکی همان توانایی آدمی بر نیکو کشف کردن کنش‌هایی است 

که بافضیلت‌تر و شایســته‌تر در رسیدن به‌گونه‌ای از خوبی‌هاســت. هوشمندی و تیزهوشی همان 

توانایی بر درســتی اندیشه در کشف کردن کنش‌هایی اســت که به‌کاربردن آنها نیکوتر و شایسته‌تر 

است تا کنش مهمی که به پندار نیکوست رسا و تمام شود؛ همانند ثروت و توانگری و یا خوشی و 

یا جوانمردی« )فارابی، 1388، ص44(. 

این عبارات به‌خوبی فربه‌تر بودن و مؤسس بودن عقل در اندیشهٔ فارابی را نشان می‌دهد. به‌ویژه 

عبارت »القدره علی جوده الرویه« به‌خوبی حوزهٔ عقل عملی را مشخص می‌کند. ازآنجاکه سیاست 

از مقولهٔ رویه است، فارابی در هیچ‌یک از آثار خویش به مدل خاصی از حکومت اشاره ننموده زیرا 

حکومت‌داری همان تأمل در یافتن ابزار و آلات مناســب برای رسیدن به مقصود است. در تعریف 

مشابهی دیگری در کتاب المله، تعقل این‌چنین تعریف شده است:

»قوه تعقل نیرو و توانایی اســت که از تجربیات کارورزی‌ها فراهم آمده، از مباشــرت و ممارست 

کاری افعال حاصل می‌شــود… ماهیت قوه تعقل عبارت است از توانایی بر حسن استنباط شرایط 

و موارد جزئی که از رهگذر آنها می‌توان به تقدیر و تشــریع کارها و جماعت‌های انسانی یا تک‌تک 

شــهرها و امت‌ها پرداخت؛ البته با درنظر گرفتن موقعیت‌های کوتاه‌مدت یا بلندمدت ولی محدود 

 فرازمانی اگر امکان‌پذیر باشد« )فارابی، 1398، ص45(.
ً
و یا کلا

ایجاد انگیزه و اقناع‌سازی: تمثیل یا محاکات

چنان‌که در بخش‌های قبل مقاله نیز اشاره شد، وجود معرفتی یکسان در میان شهروندان عنصری مهم 

در ایجاد محبت و تعاون و ایجاد حکمرانی مطلوب در شــهر اســت. همهٔ اهالی مدینه باید نسبت به 

مبدأ، منتهی و مقطع میان این دو یعنی حوزهٔ اعمال و افعال، معرفت مشــترکی داشــته باشند. پرسش 

مهمی که در اینجا مطرح می‌شــود این است که چگونه می‌توان با شهروندان که از سلایق و روحیات 

و اســتعداد متفاوتی برخوردارند، از داشتن معرفت مشترک سخن گفت؟ مگر نه این است که هرکس 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            17 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

65

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی  |
راب

 فا
ای

 آر
در

ی 
اس

سی
فه 

س
 فل

ی و
ران

کم
 ح

اط
رتب

|  ا

حقیقت را از راهی می‌فهمد و همگان در این زمینه یکسان نیستند؟ راهی که فارابی برای شناختن مبدأ 

اول معرفی می‌کند این است که رئیس مدینه که می‌تواند فیلسوف یا پیامبر باشد به حقایق وحی دست 

می‌یابد. اما حقایق را به‌گونه‌ای که برای شــهروندان قابل‌فهم باشد بیان می‌کنند. برای این منظور آنها 

می‌توانند از مقبولات و مشــهورات و از روش خطابه برای تقریب به ذهن شهروندان استفاده کرده و با 

آشنایی با زبان و عرف جامعه به زبان مردم سخن بگویند )فارابی، 1398، ص33(. بحث عالم خیال 

و زبان تمثیلی گامی بزرگ برای همراهی مردم و حاکمیت و تسهیل حکمرانی است. 

منظور از خیال در اینجا بحث خیال در قوس نزول اســت که به‌عنوان قدرتی در شــخص نبی 

موردتوجه قرار میگیرد. این قدرت میتواند حقایق دریافت‌شــده از عقل فعال را با تمثیل، تشــبیه و 

تصویرسازی متناسب به‌عنوان دین یا ملت به مردم ارائه دهد. نبی یا حاکم جامعه باید زبان، فرهنگ 

و سنن، آداب‌ورسوم، عرف، قصهها و اسطورههای مردم، سبک زندگی و شیوههای معیشت مردم را 

بداند تا بتواند با زبانی قابل‌فهم و در راســتای اهداف مردم سخن بگوید. مثالهای به‌کار رفته توسط 

نبی بایستی برای هر ملت و امتی به‌طور خاص و ویژهٔ همان امت و ملت ارائه شود و به زبانی با مردم 

ســخن بگوید که قانع‌کننده و قابل‌پذیرش باشد. بر این اساس استفاده از مثال که بر پایه قوه تخیل 

افراد قرار دارد مهمترین روش گفت‌وگو با مردم جامعه است.

فارابی تیمائوس افلاطون را نمونهای از محاکات فلسفه به زبان مثال میداند و از آن متأثر است 

با این تفاوت که فارابی ســطح بحث از محاکات و تقلید را از شــعر و اسطوره به دین ارتقا میدهد. 

دین هم از آرای حق و هم مثالی بهره میبرد. معقولات فلسفه توسط دین متخیل میشود یعنی با تشبیه 

به امور جســمانی و نمادهای حسی و مدنی به خیال انسان‌ها درمی‌آید. به این وسیله حقایق کلی و 

فلسفه بازنمایی و تبدیل به امر محسوس میشود و میتواند شهروندان را اقناع سازد. 

تمثیل و محاکات ابزار حکمرانان برای ایجاد بهتر فضایل در جامعه اســت. گفتارهای اقناعی 

و صنایع گفتاری به حکمرانان کمک می‌کند تا فضایل عقلی و اخلاقی مناســب را در جامعه ایجاد 

کننــد. امروزه رســانه‌های جمعی و فیلم و موســیقی کمک زیادی به این حوزه  نموده اســت. اما 

مهم‌ترین تأثیر خیال در بحث حکمرانی ایجاد انگیزه در شــهروندان است. توجه به بحث خطابه از 

سوی فارابی از این حیث اهمیت دارد. فارابی خطابه را مربوط به جوامعی می‌داند که هنوز به برهان 

دست نیافته‌اند و ذهنیتی ابتدایی دارند. اساس خطابه بر تمثیل و تخیل استوار است. کارویژهٔ خطابه 

اقناع‌سازی اســت که از مظنونات، مشهورات، مقبولات و گاه متواترات بهره می‌برد تا امری ظنی و 

مبتنی بر گمان را به شنوندگان القا نماید. تمثیل از انواع مثال، خیال، استعاره و تشبیه استفاده می‌کند 

)پورحسن، 1399 الف، ص453(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            18 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

66

وی خطابه را توانایی ســخن گفتن با گفتارهایی می‌داند که شــنوندگان را بر انجام کارهای لازم 

و دوری از کنش‌هایــی کــه نباید انجام داد به نیکویی راضی و قانع می‌نمایــد. فارابی حتی فراتر از 

این می‌رود و از این امر صحبت می‌کند که حاکم نه‌تنها باید بتواند ســخنان خود را برای شنوندگان 

باورپذیر ســازد تا آنها را بــه‌کار بندند بلکه باید بتواند حتی اگر ســخنان او غیرقابل‌باور باشــد و 

شــنوندگان این سخنان را دوست ندارند نیز به آنها عمل کنند. به‌نظر فارابی اشعار و سخنان موزون 

خیال‌انگیز بدین‌جهت پدید می‌آیند تا خیال نیکویی از امور در اذهان شنوندگان پدید آورند. درواقع 

فارابی شعر را نیز وارد سیاست می‌سازد و از این سخن می‌گوید که اشعار چنان بر تعقل آدمی تأثیر 

می‌نهند که شــهروندان کنشهای خدایی و نیکی‌ها و خوبی‌ها را تخیل می‌کنند و فضایل و برتری‌ها 

در اذهان آنها بزرگ و پســندیده و بدی‌ها و کاســتی‌ها و فرومایگی‌ها زشت و ناپسند می‌آید. گرچه 

به‌نظر فارابی شعرایی یافت می‌شوند که خوشی‌های پست و سستی نفس و تن‌آسانی را شایسته جلوه 

می‌دهند )فارابی، 1388، ص53-55(.

فضایل اجتماعی

جایگاه فضایل در اندیشــه فارابی همچون جایگاه هیئت طبیعی و تعاضد میان اجزای عالم هستی 

اســت که میان آنها انتظام، پیوستگی و همبستگی پدید می‌آورد. به‌این‌ترتیب در کشور نیز حاکمان 

بایستی:

»نفوس اقســام و اجزاء امت )کشــور( و مدینه و ملکات و عادات اختیاری و ارادی مردمان آنها را 

پرورش دهد و هیئتی پدید آورد که آنان خودبه‌خود وادار به انجام چنین اموری شده و یکپارچگی و 

پیوستگی امت و امتها را به‌رغم کثرت و تنوع و اضداد و اختلاف مراتبشان از راه تعاضد و همیاری 

تضمین کنند و درست مانند جهان هستی به‌رغم اختلافات در مراتب و تنوع در کارهایشان، تبدیل 

به پدیدهای واحد و یکپارچه شوند« )فارابی، 1398، ص53(.

دو امر به انسان در رسیدن بهترین ملکات و فضایل یاری می‌کند: نخست فطرت انسانی است 

 فلان فعلی که معد برای انجام آن شده‌اند 
ً
که بدون اینکه انسان را مجبور سازند سبب می‌شوند »مثلا

برای آنها آسان‌تر و سهل‌تر باشد« )فارابی، 1379، ص241(. پس‌ازآن مداومت است. اگر بخواهیم 

با افعال و اعمال و قدرت تشخیص خود به سعادت دست یابیم باید همواره به نیکی عمل کرد. خلق 

نیکو و فطانت ذهن انســان را فضیلت‌مند می‌ســازند اما باید آن‌قدر تکرار شوند تا تبدیل به عادت 

گردند. در گام بعدی باید تــاش نمود تا اعمال از حد اعتدال و میانه‌روی خارج نگردند. برای این 

کار باید زمان و مکان انجام کارها را بدانیم و باتوجه‌به انجام‌دهندهٔ کار، وســایل و ابزار کار و نتایج 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            19 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

67

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی  |
راب

 فا
ای

 آر
در

ی 
اس

سی
فه 

س
 فل

ی و
ران

کم
 ح

اط
رتب

|  ا

آن، حد میانهٔ آن را مشخص ســازیم.  بنابراین نقطهٔ تعادل در اعمال و اخلاق براساس زمینهٔ انجام 

اعمال انسان‌ها سنجیده می‌شوند و امری ثابت و معین نیست )فارابی، 1390، ص57-65(.

فضایل ســبب انجام کارهای خیر و نیکو از سوی انســان می‌شود. و به دو نوع فضایل خلقی و 

نطقی تقســیم می‌شوند. منظور از فضایل نطقی، حکمت و عقل و منظور از فضایل خلقی عفت و 

شــجاعت و امثال آن اســت که هر دو از راه تکرار و عادت به دست می‌آید. بنابراین حکمرانی نیکو 

همراه با تعلیم‌وتربیت و افزودن بر دانش شــهروندان اســت. قوهٔ ناطقه نیز به دو نوع ناطقهٔ نظری و 

عملی تقســیم می‌شود که در ناطقهٔ نظری، عقل نظری و علم و حکمت از معقولات اولیه یا بدیهی 

آغاز می‌شود و تا علم به وجود و کیفیت موجودات هم پیش می‌رود و ناطقهٔ فکری حاصل تجربه و 

مشاهده است و روندی رو به تکامل را طی می‌کند تا به ادراک نحوهٔ رسیدن به سعادت برسد. آنچه 

سبب موفقیت در این مسیر می‌شود فضایل خلقی است.

تعاون اجتماعی

رفع نیازهای اولیه و ضروری انســان نیازمند زیســت اجتماعی، مبتنی بر تعاون و همیاری است. 

به هر میزان که توقع انســان‌ها از باهم زیســتن ارتقا یابد تعاون نیز به درجات بالاتری می‌رسد. اگر 

هم‌زیستی ریشــه در رفع نیازهای اولیه داشته باشد، اجتماع ضروری شکل می‌گیرد و اگر دستیابی 

به اهداف معنوی و روحی و به‌ویژه ســعادت اهمیت یابد، تعاون در این راســتا انجام خواهد شد. 

تعاون همراه با به خدمت گرفتن موجودات دیگر برای رفع نیازهاســت و این »اســتخدام« به شکل 

سلســله‌مراتبی صورت می‌گیرد. انسان هم‌نوعانش را دوســت دارد و به آنها انس و الفت می‌ورزد. 

ســه نوع محبت در جامعه وجود دارد: محبت براســاس خیر و فضیلت، محبت براساس منفعت و 

محبت بر پایهٔ لذت )فارابی، 1388، ص60(. بهترین نوع‌دوســتی و الفت در رســیدن به اهداف 

متعالی و خیر صورت می‌گیرد که در مدینه فاضله محقق می‌شود. همین محبت است که به تعاون و 

همکاری می‌انجامد. گرچه تعاون در رفع نیازهای اولیهٔ زندگی در همهٔ مدینه‌ها اعم از مدینه فاضله 

و غیرفاضله صورت می‌گیرد اما در مدینه‌های غیرفاضله شــهروندان در جســت‌وجوی دستیابی به 

سعادت پنداری هستند و اشــتراک زیادی میان افراد در راه رسیدن به آن وجود ندارد؛ ازاین‌رو گفته 

می‌شــود در این مدینه‌ها بیش از آنکه تعاون وجود داشــته باشد افراد متوحدند. اعضای مدینه‌های 

غیرفاضله نیاز زیادی به کســب فضایل احســاس نمی‌کنند و با منافع و لذات مشــترک با یکدیگر 

ارتباط می‌یابند. تعاون به بهترین شــکل انجام کارهای مشترک از سوی شهروندان در مدینه فاضله 

شکل می‌گیرد:

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            20 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

68

»همین‌که اندیشــه‌های جملگی مردمان شــهر در همهٔ امور باهم هماهنگ و یکی شــود، همان 

اندیشــه‌ها با پدید آوردن کارهایی که برخی با همیاری برخی دیگر انجام می‌دهند، به سعادت و به 

چنان نیکبختی دست می‌یابند که دوستی و دل‌بستگی برخی را با برخی دیگر به‌دنبال دارد… برخی 

به برخی دیگر نیاز دارند و برخی به برخی دیگر سود می‌رسانند؛ ازاین‌رو دوستی و دل‌بستگی میان 

آنان به ســبب فایده رســاندن به یکدیگر پدید می‌آید آنگاه به سبب انبازی آنان در برتری‌ها از سود 

رساندن به یکدیگر لذت می‌برند« )فارابی، 1388، ص61(.

به‌نظر فارابی این اشــتراک در همکاری و لذت متقابل به فزونی دوســتی مردم باهم می‌انجامد 

تاجایی‌که مردمان آرمان‌شــهر به هم هم‌بسته و پیوسته می‌شــوند. امور مشترک میان شهروندان در 

مدینه عبارت اســت از اشــتراک در عقیده به مبدأ و معاد و آنچه میان این دو است. منظور از مبدأ، 

خداوند و نیکان و ارواح و فرشــتگان و عالم خلقت است و منظور از غایت و معاد، همان سعادت 

اســت. بین این دو نیز افعالی وجود دارد که افراد را به ســعادت می‌رساند و برای انجام چنین امری 

باید میان افراد محبت و همکاری باشد.

فارابی در فصول منتزعه شــهر را به کالبد انسان همانند می‌داند. اعضای بدن انسان با یکدیگر 

متفاوتند و برخی برتر و برخی پست‌ترند و به‌گونه‌ای مرتب شده‌اند که باعث ایجاد کنش در یکدیگر 

شده و می‌توانند همکاری لازم برای رسیدن به هدف بدن را تأمین کنند. اعضای جامعه نیز همگون 

نیســتند هرگاه هدف آنها به کمال رسد از کنش آنان همکاری برای به کمال رسیدن هدف همهٔ شهر 

فراهم می‌گردد )همان، 29(.

کید فارابی بر تعاون را به‌معنای دوری  دکتر ناظرزاده در تحلیل بحث فارابی در بــاب تعاون، تأ

وی از ســنت افلاطونی در باب نقش شاه آرمانی می‌داند. در مدل نظری افلاطون از حکومت، این 

پادشاه است که نقش اساسی در رسیدن به سعادت را ایفا می‌کند حال‌ آنکه فارابی با بحث تعاون بر 

کید دیدگاه فارابی را به  کید دارد )ناظرزاده، ص150(. این تأ نقش اعضای جامعه در این زمینه نیز تأ

نظریات حکمرانی و تکیه‌بر نقش مردم در پیشرفت و توسعه نزدیک می‌سازد.

 به کمک برنامه‌ها و روش‌هایی که مراتب بالاتر جامعه به‌کار می‌گیرند، افراد بر فضایل و عادات 

و صفاتــی ویژه مداومت می‌کنند. هر یک از افراد جامعه اعمالی انجام می‌دهند که در ارتباط با کل 

جامعه است و هم‌افزا اســت. هرچه رویه‌های حکومتی عادلانه‌تر باشد این تعاون نیز بهتر صورت 

گرفته و مثمر ثمر تر اســت. وی حتی از محبت اجتماعی ســخن میگوید که برتر از عدالت است. 

عدالت مســتلزم حفظ کرامت همهٔ انسان‌ها و توزیع مناسب امکانات جامعه است. هر چه اشتراک 

افراد در آرا و افعال فضیلت‌مندانه، منافع و لذات بیشــتر باشــد، اجتماع فاضل‌تری خواهند داشت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            21 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

69

ن    
نیا

ن‌ب
رآ

ی ق
سان

م ان
لو

ی ع
نج

ن‌س
کا

  ام
|

ی  |
راب

 فا
ای

 آر
در

ی 
اس

سی
فه 

س
 فل

ی و
ران

کم
 ح

اط
رتب

|  ا

و حکمرانــی بهتری انجام خواهد شــد. چنان‌که امروزه اخلاق و عرفان اســامی را بهبوددهنده و 

.)Khan, 2019( برطرف‌کنندهٔ نقایص دموکراسی دانسته‌اند

نتیجه‌گیری

باتوجه‌به ایدهٔ اصلی پژوهش، فارابی به‌عنوان یک فیلســوف سیاســی به حکمرانی نیز عنایت دارد. 

بحث حکمرانی در تداوم بحث فلســفه سیاسی وی مطرح شــده است به‌گونه‌ای که محسن مهدی 

در دو گزارش از علم سیاست فارابی در یکی بحث تجربه و توجه به رویه‌ها و فرایندها و در دیگری 

ابتنای سیاســت بر فلســفه نظری را ملاحظه نموده اســت. این دو نگاه  در کتاب احصاء العلوم، با 

بحث تعقل در فصول منتزعه و المله تقویت شــده اســت. به تعبیــری فارابی باتوجه‌به بحث تعقل 

به‌مثابه تجربه‌ورزی و تأمل در جزئیات سیاســت، عقل را فربه‌تر ســاخته و از عقل ارسطویی عبور 

نموده اســت. پژوهش کنونی باتوجه‌به تعریف حکمرانی به قوی‌تر ساختن جامعه در کنار دولت و 

توانمند ساختن شهروندان، تعاون و همکاری، کسب فضایل و ایجاد انگیزه در شهروندان با استفاده 

از تخیل و حکایت‌گری را از لوازم حکمرانی در اندیشه فارابی دانسته است. گرچه دولت در اندیشه 

فارابی همچنان قوی است و بار بسیاری از وظایف را بر دوش دارد اما در این پژوهش نشان داده شد 

که بحث حکمرانی نیز به‌وضوح در اندیشه فارابی مطرح شده است.

تعاون که با همکاری در باب ضروریات حیات آغاز می‌شود، در ادامه به دوستی میان شهروندان 

می‌انجامد و نوعی قدرت اجتماعی پدید میآورد که امر حکمرانی و مشــارکت شهروندان را مؤثرتر 

میسازد. کســب فضایل مختلف عقلی و اخلاقی از سوی شهروندان نیز توانمندسازی افراد جامعه 

را در پی دارد. دســتیابی به مدینه فاضله از طریق فضایل میسر است که رسیدن به وحدت و همدلی 

میان شــهروندان را امکان‌پذیر می‌نماید. اقناع شــهروندان که عنصری مهم در حکمرانی به‌شــمار 

می‌رود بیش از هرچیز با اســتفاده از روش تخیل و حکایت‌گری انجام می‌شود که بیان حقیقت را به 

زبانی قابل‌درک برای شــهروندان میسر می‌ســازد. به‌این‌ترتیب می‌توان نشان داد که در کنار مباحث 

فلسفه سیاسی، حکمرانی نیز در اندیشه فارابی موردتوجه قرار گرفته است و فن زمامداری در اندیشه 

وی تا حد زیادی به این مفهوم بازمی‌گردد.

 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

                            22 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html


| 1
40

2 
یز

پای
 | 3

2 
پی

پیا
ره 

ما
 ش
ی |

سان
م ان

لو
ن ع

ادی
بنی

ت 
یقا

حق
ه ت

نام
صل

| ف

70

منابع

	1 اندروز، مت؛ لنت پریچت و مایکل وولکاک. 1398. توسعه به‌مثابه توانمندسازی حکومت .

)شواهد، تحلیل و عمل(. ترجمه جعفر خیرخواهان و مسعود درودی. تهران: روزنه.

	2 بحرانی، مرتضی و ابوالفضل شــکوری. 1387. بررســی زبانی نســبت دوستی و ریاست در .

اندیشه سیاسی فارابی. فصلنامه تحقیقات فرهنگی. س1، ش4، ص159-191.

	3 پورحسن، قاسم. 1399الف. فارابی و الحروف. تهران: بنیاد حکمت اسلامی صدرا..

	4 پورحسن، قاسم. 1399ب. فربه‌تر از عقل یونان. سایت دکتر پورحسن..

	5 کمالی‌زاده، طاهره. 1397. »رساله عقل فارابی در ارتباط تنگاتنگ با آثار ارسطو است«، 18 .

 https://www.farhangemrooz.com/news/56641/،مهر، پایگاه فرهنگ نو امروز

	6 کمالی‌زاده، طاهره. 1396. »عقل در فلســفه ارسطو به روایت اســکندر و فارابی«، فصلنامه .

فلسفه و کلام اسلامی. ش2، س45، ص 635-616.

	7 میدری، احمد. 1400. در جســتجوی ســعادت عمومی. ج2. درآمدی بر توانمندسازی .

حکومت و جامعه. تهران: روزنه.

	8 مهدی، محسن. 1400. فارابی و بنیان‌گذاری فلسفه سیاسی اسلامی. ترجمه محمداحسان .

مصحفی. تهران: حکمت.

	9 ناظرزاده كرمانی، فرناز. 1376. اصول و مبادی فلســفه سیاســی فارابی. تهران: انتشارات .

دانشگاه الزهرا.

 فارابی، ابونصر. 1388. فصول منتزعه. ترجمه و شرح حسن ملکشاهی. چ2. تهران: سروش.10	.

 فارابی، ابونصر. 1983 م. رساله فی معانی العقل. بیروت: دارالمشرق.11	.

فارابــی، ابونصر. 1398. کتاب المله؛ رساله در باب فلسفه دین و الهیات سیاسی. ترجمه 12	.

ابوالفضل شکوری. تهران: عقل سرخ.

 فارابی، ابونصر. 1390. فارابی و راه ســعادت )کاوشــی در باب اخلاق فضیلت از نگاه 13	.

فارابی(. به کوشــش قاســم پورحســن و ترجمه نواب مقربی. تهران: انتشارات بنیاد حکمت 

اسلامی صدرا.

 فارابی، ابونصر. 1379. سیاست مدنیه. ترجمه سیدجعفر سجادی. تهران: وزارت فرهنگ و 14	.

ارشاد اسلامی.

15. Khan. M. A. moqtader. 2015. Islam and Good Governance a Political 
Philosophy of Ihsan. New York: Palgrave Macmillan.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 f

rh
.s

cc
sr

.a
c.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
07

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            23 / 23

https://frh.sccsr.ac.ir/article-1-568-fa.html
http://www.tcpdf.org

